### فِيْنِ لَكِنْ الْمِيْنِ الْمِيْنِ

للحافظ أَحْدَبرُ عَلَيْ بَن حَجَر إلْعَسَقلاني (٧٧٣ - ١٥٨ م)

وهکیهٔ نعلیقان مفتذ سعر من ماضرات بی عِبْرالرحمن بن ماضر البراک

اعتنى بە كەنگۇقتى يىبىر نظرىخىرللغ كىرىيە يى

طبعة جديدة مصححة ومقابلة على طبعة بولاق الميرية وقد تضمنت لأول مرة:

- بيان إحالات ابن حجر في الكتاب (أكثر من ١٣٠٠٠ موضع).
- توثيق النصوص من أهم موارد ابن حجر (قرابة ٤٤ مرجعًا).
  - ذكر أرقام أطراف كل حديث في السابق له واللاحق عليه.
    - بيان مواضع تراجعات الحافظ ابن حجر.
    - الإشارة إلى مواضع معلقات البخاري في تغليق التعليق.

مع الاحتفاظ بترقيم محمد فؤاد عبد الباقي للكتب والأبواب والأحاديث كالسلفية كالمتعالم والمعالمية السلفية كالمتعالم المتعالم المتعا

الجلد الثامن

الأحاديث: ٣٤٠٧ – ٣٩٤٨

الكتب: بقية كتاب أحاديث الأنبياء - المناقب - فضائل الصحابة - مناقب الأنصار

كأرطيت بمنها

# المفرس المعام كتب صحيح البخاري على ترتيب حروف العجم

|            | الجزء<br>والصف     | الكتاب ورقمه       | الجزء<br>والصفحة         | ﴿ الْكِتَابِ ورقيه  | العزد<br>فلمفحل            | الكتاب ورقما         |
|------------|--------------------|--------------------|--------------------------|---------------------|----------------------------|----------------------|
| 7          | 111/1)             | الفسل .<br>الفسل   | ( <b>*</b> A/ <b>V</b> ) | الجهاد والسير       | J (10/1)                   | ٧٧ الأجازة           |
|            | ۳۲/۱٦ <sub>)</sub> | ٩٤. الفتن          | (PAY/E)                  | ٢٥. الحج            |                            | ٩٣. الأحكام          |
| <b>(£</b>  | 14/10)             | ٨٥. الفرائض        | (0 · A/10)               | ٨٦. الحدود          | (11/19)                    | ٩٥. أخبار الأحاد     |
| ۳)         | 14 T/V)            | ٧٥٠ فرض الحبس      | (110/1)                  | المؤرث والمزارعة    | (\$41/17)                  | ٧٨. الأدب            |
| 7          | 111/A)             | ٦٢. فضائل الصحابة  | (14/1)                   | ٣٨. الحوالة         | · (444/4)                  | ١٠ الأذان            |
| 0          | ۵۳/۱۱)             | .77. فضائل القرآن  | (TVVI)                   | ٦٠. الحيض           | 7144/17)                   | ٨٨. استابة المركا    |
| 0          | Va/a)              | ٢٩. فضائل المدينة  | (144/17)                 | ٩٠. الحيل           | (T £ £/T)                  | ١٥. الاستسقاء ٩      |
| (4         | ٠٠٠/٣)             | ٢٠. فضل الصلاة     | (*14/%)                  | المعد المحصومات     | (111/1)                    | ٤٣. الاستقراض.       |
| .4         | A0/10)             | ٨٢٠ القبر          | (T\$1/T)                 | ١٢٠ الحوف           | S(17A/16)                  | ٧٩. الاستئذار        |
| ď          | 99/45              | 17. الكسوف         | (YVa/11)                 | ٠٨٠ الدعوات         | (0 AV/1Y)                  | ٧٤ الأشربة , "       |
| (٣)        | ۷۸/۱۵)             | ٨٤. كفارات الأيمان | (0/17)                   | ٧٨ـ البيات          | (0 \$ 1/17)                | ٧٣. الأضاحي          |
| 1 8        | ۷۱/٦ <sub>)</sub>  | ٣٩. الكفالة        | (£17/17)                 | ٧٢. النبائح والصيد  | (441/14)                   | ٧٠. الأطعبة ؟        |
| (1)        | £9/17)             | ٧٧۔ اللباس         | (£4+/1£)                 | ٨١. الرقاق          | (144/14)                   | 97. الاعتصام         |
| (۲         | ۳۱/۱۶              | وع. اللقطة         | (TTO/3)                  | . 44 الرمن          | (240/0)                    | ٣٣. الاعتكاف         |
| <b>(</b> £ | 01/0)              | ٣٢. ليلة القبر     | (T•1/£)                  | الزكاة              | £\$11/17)                  | ٨٩. الإكراء          |
| (1         | £ 9/0)             | ۲۷. الحصر          | (\$44/4)                 | ١٧. سجود القرآن     | (T+Y/Y)                    | ٦٠. الأنبياء         |
| (4         | 9/17)              | ٧٥. المرشق         | (0/3)                    | ٣٠٠ السئلم          | (17/1)                     | ۲. الإيمان           |
| 0          | ۵۳/٦)              | ٢ ٤ ـ الساقاة      | (744/4)                  | ۲۲. السهو           | (YE9/10)                   | ٨٣. الأيمان والنذور  |
| (1         | ۵۸/٦)              | ٤٦. المطالم        | ( <b>** \</b> /\%)       | 47ء الشركة          | (£XY/V)                    | ٥٩. بدء الحلق        |
| (          | (۹/۹)              | ١٤ الفازي          | (091/7)                  | ٤٥٠ الشروط          | (YYY)                      | ١. بدء الوحي         |
| 1          | 42/1)              | ٠ ٥ ـ المكاتب      | (14/1)                   | ٣٦. الشفعة          | (199/0)                    | ٣٤. البيوع           |
| (1         | £1/A)              | ٢٦. المناقب        | ~ (£ 4 £/4) ~            | *۲٥: الشهادات       | (117/0)                    | ٣١- التراويح         |
| (\$        | AY/A)              | 2.3 مناقب الأنصار  | (£9/Y)                   | ٨. الصادة           | (144/17)                   | ٩١. التعبير          |
| (1         | VT/T)              | ٩. مواقيت الصلاة   | (041/1)                  | ٥٣. الصلح           | (144/4)                    | ٦٥. تقسير القرأن     |
| (1)        | £9/17)             | ٢٩. النقات         | (4.4/0)                  | * ۳۰ الصوم          | (\$00/4)                   | ١٨. تقصير الصلاة     |
| ("         | 14/11)             | ٦٧. النكاح         | (0.0/17)                 | ٧٢. العلب           | (¥0/1V)                    | ٩٤. التمني           |
| <b>(</b> £ | 10/7)              | ١٥٠ الهبة          | (0/17)                   | ٦٨. الطلاق          | (0.Y/Y)                    | ١٩. التهجّد          |
| ۳          | (4.4/4)            | 14. الوتر          | (TTP/4)                  | 14. المتق           | MYNSIAY).                  | ٩٧. التوحيد أساس     |
| (1         | 77/7)              | ٥٥. الوصايا        | (٣٩٨/١٢)                 | ٧١٠ العنيقة         | (0/1)                      | ٧. التيمم            |
| (\$        | • 17/15            | ٤. الوضوء          | (101/1)                  | ٣٠ العلم            |                            | ۲۸. جزاء الصيد       |
|            | ۸٦/٦)              | ٤٠. الوكالة        | (0/0)                    | ٢٦. العبرة          | (£ <b>Y\$</b> / <b>Y</b> ) | ۵۸. الجزية والموادعة |
|            |                    |                    | (% \$ \$ /4)             | ١١٪ العبل في الصلاة | ~(114/4)                   | ١١. الجبعة           |
|            |                    |                    | (404/4)                  | ١٣. العيدين         | (7/0/7)                    | ۲۳. الجنائز          |



جَمِّيُّ الْمُحَقُّوقَ مِحْ فَوُطَةَ الطَّلْعَلْةَ الأُولِثَ ١٤٢٦هـ \_ ٢٠٠٥م

🗘 دار طيبةللنشر والتوزيع

الريساني - السبويدي - فق السبويدي العام - غسرب النشق ص. ب ٧١٧ الرمسز البريسي ١١٤٧٢ هسانت ٢٥٥٧٧٧ هساكس ٢٥٥٨٧٧

### ٣١-باب وَفَاةِ مُوسَى ، وَذِكْرِهِ بِعُد

٣٤٠٧ حدَّ ثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى حَدَّثَ نَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ ابْنِ طَاوُسِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أُرْسِلَ مَلَكُ الْمَوْتِ إِلَى مُوسَى عَلَيْهِمَا السَّلَامَ فَلَمَّا جَاءَهُ صَكَّهُ، أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَرْسَلْ تَنِي إِلَى عَبْدٍ لاَ يُرِيدُ الْمَوْتَ. قَالَ: ارْجِعْ إِلَيْهِ فَقُلْ لَهُ يَضَعُ يَدَهُ عَلَى مَتْنِ فَوْرٍ، فَلَهُ بِمَا غَطَتْ يَدُهُ بِكُلِّ السَّعَرَةِ سَنَةٌ. قَالَ أَيْ رَبِّ، ثُمَّ مَاذَا؟ قَالَ: ثُمَّ الْمَوْتُ. قَالَ: فَالآنَ. الْمُوثُ مَنْ اللَّرَفِ اللَّهُ عَلَى مَثْنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَا

[تقدم في: ١٣٣٩]

٣٤٠٨ حَدَّثَ نَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَ نَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيُّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ وَسَعِيدُ بْنُ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: اسْتَبَّ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَرَجُلٌ مِنَ الْيَهُودِي فَقَالَ الْمُسْلِمُ: وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى الْعَالَمِينَ. فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ عِنْدَ ذَلِكَ يَدَهُ فَلَطَمَ الْيَهُودِيُ الْيَهُودِيُّ الْيَهُودِيُّ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى الْعَالَمِينَ. فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ عِنْدَ ذَلِكَ يَدَهُ فَلَطَمَ الْيَهُودِيُ فَذَهَبَ الْيَهُودِيُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى الْعَالَمِينَ. فَرَفَعَ الْمُسْلِمُ فَقَالَ: «لاَ تُحَيِّرُونِي عَلَى فَذَهَبَ الْيَهُودِيُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى الْعَالَمِينَ مَنْ أَمْرِهِ وَأَمْرِ الْمُسْلِمِ فَقَالَ: «لاَ تُحَيِّرُونِي عَلَى فَذَهَبَ الْيَهُودِيُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَى الْعَرْسُ، فَلاَ أَدْرِي عَلَى مُنْ يُفِيقُ فَإِذَا مُوسَى بَاطِشٌ بِجَانِبِ الْعَرْشِ، فَلاَ أَدْرِي أَكَانَ مِمْنِ اسْتَفْنَى اللَّهُ».

[تقدم في: ٢٤١١، طرفه في: ٣٤١٤]

٣٤٠٩ حَدَّثَ نَاعَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَ نَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ حُمَيْدِ ابْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ حُمَيْدِ ابْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : «احْتَجَّ آدَمُ وَمُوسَى، فَقَالَ لَهُ مُوسَى أَنْتَ آدَمُ الَّذِي اصْطَفَاكَ اللَّهُ بِرِسَالاَتِهِ وَهُ الَّذِي أَخْرَ جَنْكَ خَطِيئَتُكَ مِنَ الْجَنَّةِ فَقَالَ لَهُ آدَمُ : أَنْتَ مُوسَى الَّذِي اصْطَفَاكَ اللَّهُ بِرِسَالاَتِهِ وَبِكَلاَمِهِ ثُمَّ تَلُومُنِي عَلَى أَمْرٍ قُدِّرَ عَلَيَّ قَبْلَ أَنْ أُخْلَقَ؟» فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «فَحَجَّ آدَمُ مُوسَى مَرَّتَيْن».

[الحديث: ٩٤٠٩، الأطراف: ٢٣٢١، ٤٧٣٨، ٦٦١٤، ٢٦١٥]

٣٤١٠ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا حُصَيْنُ بْنُ نُمَيْرٍ عَنْ حُصَيْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنِ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنِ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: خَرَجَ عَلَيْنَا النَّبِيُ ﷺ يَوْمًا فِقَالَ: «عُرِضَتْ عَلَيَّ الأَمْمُ

وَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا سَدًا لأَفْقَ فَقِيلَ : هَذَا مُوسَى فِي قَوْمِهِ » .

[التحديث: ٣٤١٠، أطرافه في: ٥٧٠٥، ٥٧٥٢، ٦٤٧٦، ٢٥٤١]

قوله: (وفاة موسى وذكره بعد) كذا لأبي ذر بإسقاط «باب» ولغيره بإثباته.

وقوله: (وذكرهبعه) بضم دال بعد على البناء.

ثم أورد فيه أحاديث:

الأول: حديث أبي هريوة في قصة موسى مع ملك الموت، أورده موقوفًا من طريق طاوس عنه، ثم عقبه برواية همام عنه مرفوعًا وهذا هو المشهور عن عبد الرزاق، وقد رفع محمد بن يحيى عنه رواية طاوس أيضًا أخرجه الإسماعيلي.

قوله: (أرسل ملك الموت إلى موسى عليهما السلام فلما جاءه صكه) أي ضربه على عينه، وفي رواية همام عن أبي هريرة عند أحمد ومسلم «جاء ملك الموت إلى موسى فقال: أجب ربك، فلطم موسى عين ملك الموت ففقاها» وفي رواية عمار بن أبي عمار عن أبي هريرة عند أحمد والطبري «كان ملك الموت يأتي الناس عيانًا، فأتي موسى فلطمه ففقاً عينه».

حوله: (لا يريد الموت) زاد همام «وقد فقاً عيني/ ، فرد الله عليه عينه» وفي رواية عمار «فقال يا رب عبدك موسى فقاً عينى ، ولو لا كرامته عليك لشققت عليه».

قوله: (فقل له يضع يده) في رواية أبي يونس «فقل له الحياة تريد فإن كنت تريد الحياة فضع يدك».

قوله: (على متن) بفتح الميم وسكون المثناة هو الظهر، وقيل: مكتنف الصلب بين العصب واللحم، وفي رواية عمار على جلد ثور.

قوله: (فله بما خطى يده) في رواية الكشميهني بما غطت يده.

قوله: (ثم الموت) في رواية أبي يونس «قال فالآن يا رب من قريب» وفي رواية عمار «فأتاه فقال له ما بعد هذا؟ قال: الموت قال: فالآن» والآن ظرف زمان غير متمكن، وهو اسم لزمان الحال الفاصل بين الماضي والمستقبل.

قوله: (فسأل الله أن يدنيه من الأرض المقدسة رمية بحجر) قد تقدم شرح ذلك وبيانه في لجنان (١).

قوله: (فلوكنت ثع) بفتح المثلثة أي هناك.

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۲)، كتاب المحالية بالمدارة (۱۲/۲)

قوله: (من جانب الطريق) في رواية المستملي والكشميهني «إلى جانب الطريق» وهي رواية همام.

قوله: (تحت الكثيب الأحمر) في روايتهما «عند الكثيب الأحمر» وهي رواية همام أيضًا، والكثيب بالمثلثة وآخره موحدة وزن عظيم: الرمل المجتمع، وزعم ابن حبان أن قبر موسى بمدين بين المدينة وبيت المقدس، وتعقبه الضياء بأن أرض مدين ليست قريبة من المدينة ولا من بيت المقدس، قال وقد اشتهر عن قبر بأريحاء عنده كثيب أحمر أنه قبر موسى، وأريحاء من الأرض المقدسة، وزاد عمار في روايته «فشمه شمة فقبض روحه، وكان يأتي الناس خفية» يعني بعد ذلك، ويقال إنه أتاه بتفاحة من الجنة فشمها فمات، وذكر السدي في تفسيره أن موسى لما دنت وفاته مشي هو وفتاه يوشع بن نون فجاءت ريح سوداء، فظن يوشع أنها الساعة فالتزم موسى، فانسل موسى من تحت القميص، فأقبل يوشع بالقميص، وعن وهب بن منبه أن الملائكة تولوا دفنه والصلاة عليه، وأنه عاش مائة وعشرين سنة.

قوله: (قال وأخبرنا معمر عن همام . . .) إلخ هو موصول بالإسناد المذكور، ووهم من قال إنه معلق، فقد أخرجه أحمد عن عبد الرزاق عن معمر، ومسلم عن محمد بن رافع عن عبد الرزاق كذلك، وقوله في آخره: «نحوه» أي أن رواية معمر عن همام بمعنى روايته عن ابن طاوس لا بلفظه، وقد بينت ذلك فيما مضى، قال ابن خزيمة: أنكر بعض المبتدعة هذا الحديث وقالوا إن كان موسى عرفه فقد استخف به، وإن كان لم يعرفه فكيف لم يقتص له من فقء عينه؟

والجواب أن الله لم يبعث ملك الموت لموسى وهو يريد قبض روحه حينئذ، وإنما بعثه إليه اختبارًا وإنما لطم موسى ملك الموت؛ لأنه رأى آدميًا دخل داره بغير إذنه ولم يعلم أنه ملك الموت، وقد أباح الشارع فقء عين الناظر في دار المسلم بغير إذن، وقد جاءت الملائكة إلى إبراهيم وإلى لوط في صورة آدميين فلم يعرفاهم ابتداء، ولو عرفهم إبراهيم لما قدم لهم المأكول، ولو عرفهم لوط لما خاف عليهم من قومه، وعلى تقدير أن يكون عرفه فمن أين لهذا المبتدع مشروعية القصاص بين الملائكة والبشر؟ ثم من أين له أن ملك الموت طلب القصاص من موسى فلم يقتص له؟ ولخص الخطابي كلام ابن خزيمة وزاد فيه أن موسى دفعه عن نفسه لما ركب فيه من الحدة، وأن الله ردعين ملك الموت ليعلم موسى أنه جاءه من عند الله فلهذا استسلم حينئذ.

وقال النووي لا يمتنع أن يأذن الله لموسى في هذه اللطمة امتحانًا للملطوم، وقال غيره إنما لطمه؛ لأنه جاء لقبض روحه من قبل أن يخيره، لما ثبت أنه لم يقبض نبي حتى يخير، فلهذا لما خيره في المرة الثانية أذعن، قيل: وهذا أولى الأقوال بالصواب، وفيه نظر لأنه يعود أصل السؤال فيقال: لم أقدم ملك الموت على قبض نبي الله وأخل بالشرط؟ فيعود الجواب أن ذلك وقع امتحانًا. وزعم بعضهم أن معنى قوله: "فقأ عينه" أي أبطل حجته، وهو مردود بقوله في 

وقال ابن قتيبة: إنما فقاً موسى العين التي هي تخييل وتمثيل وليست عينًا حقيقة، ومعنى رد الله عينه أي أعاده إلى خلقته الحقيقية، وقيل على ظاهره، ورد الله إلى ملك الموت عينه البشرية ليرجع إلى موسى على كمال الصورة فيكون ذلك أقوى في اعتباره، وهذا هو المعتمد، وجوز ابن عقيل أن يكون موسى أذِنَ له أن يفعل ذلك بملك الموت وأمر ملك الموت بالصبر على ذلك كما أمر موسى بالصبر على ما يصنع الخضر.

وفيه أن الملك يتمثل بصورة الإنسان، وقد جاء ذلك في عدة أحاديث. (١) وفيه فضل الدفن في الأرض المقدسة، وقد تقدم شرح ذلك في الجنائز (٢)، واستدل بقوله: «فلك بكل شعرة سنة» على أن الذي بقي من البنيا كثير جدًا لأن عدد الشعر الذي تواريع اليد قدر المدة التي بين موسى وبعثة نبينا ﷺ مرتين وأكثر، واستدل له على جواز الزيادة في العمر وقد قال به قوم في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَنِّنُ مِن مُعَمَّرِ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمْرِهِ ۚ إِلَّا فِي كِنَابٍ ﴾ [فاطر: ١١] أنه زيادة ونقص في الحقيقة، وقال الجمهور: والضمير في قوله: ﴿ مِنْ عُمُرِمِتِ ﴾ للجنس لا للعين، أي ولا ينقص من عمر آخر، وهذا كقولهم عندي ثوب ونصفه أي ونصف ثوب آخر، وقيل المراد بقوله ولا ينقص من عمره أي وما يذهب من عمره ، فالجميع معلوم عندالله تعالى .

والجواب عن قصة موسى أن أجله قد كان قرب حضوره ولم يبق منه إلا مقدار ما داربينه وبين ملك الموت من المراجعتين، فأمر بقبض روحه أولاً مع سبق علم الله أن ذلك لا يقع إلا بعد المراجعة وإن لم يطلع ملك الموت على ذلك أولاً. والله أعلم.

الحديث الثاني: حديث أبي هريرة أيضًا.

قوله: (أخبرني أبو متلمة بن عبد الرحمن وسعيد بن المسيب) كذا قال شعيب عن الزهري، وتابعه محمد بن أبي عتيق عن ابن شهاب كما سيأتي في التوحيد (٢٦)، وقال إبراهيم بن

<sup>(</sup>١/ ٤٦)، كتاب بدء الوحى، باب ٢، ح٢. (1)

<sup>(</sup>١١٦/٤)، كتاب الجنائز، باب ٦٨، - ١٣٣٩. **(Y)** 

<sup>(</sup>١٧/ ٤٧٢)، كتاب التوحيد، باب ٣١، ح٧٤٧٠. (٣)

سعد: «عن الزهري عن أبي سلمة والأعرج» كما سيأتي في الرقاق<sup>(۱)</sup>، والحديث محفوظ للزهري على الوجهين، وقد جمع المصنف بين الروايتين في التوحيد إشارة إلى ثبوت ذلك عنه على الوجهين، وله أصل من حديث الأعرج من رواية عبد الله بن الفضل عنه وسيأتي بعد ثلاثة أبواب<sup>(۱)</sup>، ومن طريق أبي الزناد عنه كما سيأتي في الرقاق<sup>(۱)</sup>، ومن طريق أبي سلمة عن أبي هريرة أخرجه الترمذي وابن ماجه من طريق محمد بن عمرو عنه، ورواه – مع أبي هريرة – أبو سعيد وقد تقدم في الإشخاص بتمامه (٤).

قوله: (استبرجل من المسلمين ورجل من اليهود) وقع في رواية عبدالله بن الفضل سبب ذلك، وأول حديثه «بينما يهودي يعرض سلعة أعطي بها شيئًا كرهه فقال: لا والذي اصطفى موسى على البشر» ولم أقف على اسم هذا اليهودي في هذه القصة، وزعم ابن بشكوال أنه «فنحاص» بكسر الفاء وسكون النون ومهملتين وعزاه لابن إسحاق، والذي ذكره ابن إسحاق لفنحاص مع أبي بكر الصديق في لطمه إياه قصة أخرى في نزول قوله تعالى: ﴿ لَقَدَّ سَمِعَ اللّهُ وَوَلَى اللّهُ مَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغَنِيكُ ﴾ الآية [آل عمران: ١٨١]، وأما كون اللاطم في هذه القصة هو الصديق فهو مصرح به فيما أخرجه سفيان بن عيينة في جامعه وابن أبي الدنيا في «كتاب البعث» من طريقه عن عمرو بن دينار عن عطاء، وابن جدعان عن سعيد بن المسيب قال: «كان بين رجل من أصحاب النبي ﷺ وبين رجل من اليهود كلام في شيء» فقال عمرو بن دينار: هو أبو بكر الصديق «فقال اليهودي: والذي اصطفى موسى على البشر، فلطمه المسلم» الحديث.

قوله: (فرفع المسلم يده عند ذلك فلطم اليهودي) أي عندسماعه قول اليهودي: "والذي اصطفى موسى على العالمين" وإنما صنع ذلك لما فهمه من عموم لفظ العالمين فدخل فيه محمد على العالمين أي سعيد أن محمد الفضل، وقد جاء ذلك مبينًا في حديث أبي سعيد أن الضارب قال لليهودي حين قال ذلك "أي خبيث على محمد" فدل على أنه لطم اليهودي عقوبة له على كذبه عنده ، / ووقع في رواية إبراهيم بن سعد "فلطم وجه اليهودي" ووقع عند أحمد من الأنصار فلطم هذا الوجه "فلطم على اليهودي" وفي رواية عبد الله بن الفضل "فسمعه رجل من الأنصار فلطم

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۱)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٥، ح ٣٤١٤.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٢١)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٥، ح٢٤١٤.

<sup>(</sup>٣) (٥/١٥)، كتاب الرقاق، باب٤٢، ح١٥١٨.

<sup>(</sup>٤) (٦/ ٢١٩)، كتاب الخصومات، باب ١، ح ٢٤١١.

وجهه وقال: أتقول هذا ورسول الله على بين أظهرنا؟ وكذا وقع في حديث أبي سعيد أن الذي ضربه رجل من الأنصار، وهذا يعكر على قول عمرو بن دينار أنه أبو بكر الصديق، إلا إن كان المراد بالأنصار المعنى الأعم قان أبا بكر الصديق رضي الله عنه من أنصار رسول الله على قطعًا، بل هو رأس من نصره ومقدمهم وسابقهم.

قوله: (فأخبره الذي كان من أمر المسلم) زاد في رواية إبراهيم بن سعد «فدعا النبي عليه المسلم فسأله عن ذلك فأخبره»، وفي رواية ابن الفضل «فقال أي اليهودي يا أبا القاسم إن لي ذمة وعهدًا فما بال فلان لطم وجهي ؟ فقال: لم لطمت وجهه ؟ فذكره وغضب النبي عليه حتى رؤي في وجهه » وفي حديث أبي سعيد «فقال: ادعوه لي، فجاء فقال: أضربته ؟ قال: سمعته بالسوق يحلف » فذكر القصة .

قوله: (لا تخيروني على موسى) في رواية ابن الفضل «فقال: لا تفضلوابين أنبياء الله» وفي حديث أبي سعيد «لا تخيروا بين الأنبياء».

قوله: (فإن الناس يصعقون فأكون أول من يفيق) في رواية إبراهيم بن سعد «فإن الناس يصعقون يوم القيامة فأصعق معهم، فأكون أول من يفيق» لم يبين في رواية الزهري من الطريقين محل الإفاقة من أي الصعقتين، ووقع في رواية عبد الله بن الفضل «فإنه ينفخ في الصور فيصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله، ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أول من بعث» وفي رواية التكشميهني «أول من يبعث» والمراد بالصعق غشي يلحق من سمع صوتًا أو رأى شيئًا يفزع منه و وهذه الرواية ظاهرة في أن الإفاقة بعد النفخة الثانية، وأصرح من ذلك رواية الشعبي عن أبي هريرة في تفسير الزمر (١) بلفظ «إني أول من يرفع رأسه بعد النفخة الأخرة» وأما ما وقع في حديث أبي سعيد «فإن الناس يصعقون يوم القيامة فأكون أول من تنشق عنه الأرض» كذا وقع بهذا اللفظ في كتاب الإشخاص (٢)، ووقع في غيرها «فأكون أول من يفيق» وقد استشكل، وجزم المزي فيما نقله عنه ابن القيم في «كتاب الروح» أن هذا اللفظ وَهُمٌ من راويه، وأن الصواب ما وقع في رواية غيره «فأكون أول من يفيق» وأن كونه على أول من تنشق عنه الأرض صحيح، لكنه في حديث آخر ليس فيه قصة موسى . انتهى .

ويمكن الجمع بأن النفخة الأولى يعقبها الصعق من جميع الخلق أحيائهم وأمواتهم ، وهو

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۹۶۹)، كتاب التفسير، باب، م ۲۸۱۳.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٢١٩)، كتاب الخصومات، باب١، - ٢٤١٢.

الفزع كما وقع في سورة النمل ﴿ فَفَرِع مَن فِي السَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النمل: ٨٧] ثم يعقب ذلك الفزع للموتى زيادة فيما هم فيه وللأحياء موتًا، ثم ينفخ الثانية للبعث فيفيقون أجمعين، فمن كان مقبورًا انشقت عنه الأرض فخرج من قبره، ومن ليس بمقبور لا يحتاج إلى ذلك، وقد ثبت أن موسى ممن قبر في الحياة الدنيا، ففي صحيح مسلم عن أنس أن النبي على قال: «مررت على موسى ليلة أسرى بي عند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبره الخرجه عقب حديث أبي هريرة وأبي سعيد المذكورين ولعله أشار بذلك إلى ما قررته.

وقد استُشكل كون جميع الخلق يصعقون مع أن الموتى لا إحساس لهم، فقيل: المراد أن الذين يصعقون هم الأحياء، وأما الموتى فهم في الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ إِلّا مَن سَكَاءَ اللّهُ ﴾ النين يصعقون هم الأحياء، وأما الموتى فهم في الاستثناء في قوله تعالى: ﴿ إِلّا مَن سَبق له الموت قبل ذلك فإنه لا يصعق، وإلى هذا جنع القرطبي (١)، ولا يعارضه ما ورد في هذا الحديث أن موسى ممن استثنى الله لأن الأنبياء أحياء عند الله وإن كانوا في صورة الأموات بالنسبة إلى أهل الدنيا (٢)، وقد ثبت ذلك للشهداء، ولاشك أن الأنبياء أرفع رتبة من الشهداء، وورد التصريح بأن الشهداء ممن استثنى الله. أخرجه إسحاق بن راهويه وأبو يعلى من طريق زيد بن أسلم عن أبيه عن أبي هريرة، وقال عياض (٣): يحتمل أن يكون المراد صعقة فزع بعد البعث حين تنشق/ السماء والأرض، وتعقبه القرطبي (١٤) بأنه صرح بي بأنه حين يخرج من قبره يلقى موسى وهو متعلق بالعرش، وهذا إنما هو عند نفخة البعث. انتهى. ويرده قوله صريحًا كما تقدم: «إن الناس يصعقون فأصعق معهم» إلى آخر ما تقدم، قال: ويؤيده أنه عبر بقوله: «أفاق» لأنه إنما يقال: أفاق من الغشي وبعث من الموت، وكذا عبر عن صعقة الطور بالإفاقة لأنها لم تكن موتًا بلاشك، وإذا تقرر ذلك كله ظهر صحة الحمل على أنها غشية

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٢) قوله: «لأن الأنبياء عندالله...» إلخ: إن أراد أنهم أحياء حياة برزخية تخالف في حقيقتها وأحكامها حياتهم في الدنيا وحياتهم بعد البعث فهذا حق، ولا يخرجون بذلك عن الوصف بالموت الذي هو مفارقة هذه الحياة الدنيا، كما لا تثبت لهم بهذه الحياة البرزخية أحكام الحياة التي بعد البعث، كما لم تثبت لهم أحكام الحياة الدنيا.

وإن أراد أنهم أحياء في قبورهم كحياتهم في الدنيا إلا أنهم في صور الأموات بالنظر لأهل الدنيا فهذا باطل؛ فإن الشهداء تنكح نساؤهم، ويقسم ميراثهم، وينقطع تكليفهم، وهذه أحكام الميت. [البراك].

<sup>(</sup>٣) الإكمال (٧/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٤) المفهم (٦/٢١٧).

تحصل للناس في الموقف، فذا حاصل كلامه وتعقبه.

قوله: (فأكون أول من يفيق) لم تختلف الروايات في الصحيحين في إطلاق الأولية، ووقع في رواية إبراهيم بن سعد عند أحمد والنسائي «فأكون في أول من يفيق» أخرجه أحمد عن أبي كامل، والنسائي من طريق يونس بن محمد كلاهما عن إبراهيم، فعرف أن إطلاق الأولية في غيرها محمول عليها، وسببه التردد في موسى عليه السلام كما سيأتي، وعلى هذا يحمل سائر ما ورد في هذا الباب، كحديث أنس عند مسلم رفعه «أنا أول من تنشق عنه الأرض» وحديث عبدالله بن سلام عند الطبراني.

قوله: (فإذا موسى باطش بجانب العرش) أي آخذ بشيء من العرش بقوة ، والبطش الأخذ بقوة ، ووليه الناخذ بقوة ، وفي رواية ابن الفضل «فإذا موسى آخذ بالعرش» وفي حديث أبي سعيد «آخذ بقائمة من قوائم العرش» وكذا في رواية محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة .

قوله: (فلا أدري أكان ممن صعق فأفاق قبلي أو كان ممن استثنى الله) أي فلم يكن ممن صعق، أي فإن كان أفاق قبلي فهي فضيلة ظاهرة، وإن كان ممن استثنى الله فلم يصعق فهي فضيلة أيضًا، ووقع في حديث أبي سعيد «فلا أدري كان فيمن صعق ـ أي فأفاق قبلي ـ أم حوسب بصعقته الأولى» أي التي صعقها لما سأل الرؤية، وبين ذلك ابن الفضل في روايته بلفظ «أحوسب بصعقته يوم الطور» والجمع بينه وبين قوله: «أو كان ممن استثنى الله» أن في رواية ابن الفضل وحديث أبي سعيد بيان السبب في استثنائه، وهو أنه حوسب بصعقته يوم الطور فلم النا الفضل وحديث أبي سعيد بيان السبب في استثنائه، وهو أنه حوسب بصعقته يوم الطور فلم يكلف بصعقة أخرى، والمراد بقوله: «ممن استثنى الله» قوله: ﴿ إِلّا مَن شَكَةَ اللّهُ ﴾ وأغرب الداودي الشارح فقال: معنى قوله: «استثنى الله» أي جعله ثانيًا، كذا قال، وهو غلط شنيع. وقد وقع في مرسل الحسن في «كتاب البعث لابن أبي الدنيا» في هذا الحديث «فلا أدري أكان ممن استثنى الله أن لا تصيبه النفخة أو بعث قبلى».

وزعم ابن القيم في «كتاب الروح» أن هذه الرواية وهو قوله: «أكان ممن استثنى الله» وَهُمّ من بعض الرواة، والمحفوظ «أو جوزي بصعقة الطور» قال: لأن الذين استثنى الله. قد ماتوا من صعقة النفخة لا من الصعقة الأخرى، فظن بعض الرواة أن هذه صعقة النفخة وأن موسى داخل فيمن استثنى الله. قال: وهذا لا يلتئم على سياق الحديث، فإن الإفاقة حينئذ هي إفاقة البعث فلا يحسن التردد فيها، وأما الصعقة العامة فإنها تقع إذا جمعهم الله تعالى لفصل القضاء فيصعق الخلق حينئذ جميعًا إلا من شاء الله، ووقع التردد في موسى عليه السلام، قال: ويدل على ذلك قوله: «وأكون أول من يفيق» وهذا دال على أنه ممن صعق، وتردد في موسى هل

227

صعن فأفاق قبله أم لم يصعق؟ قال: ولو كان المراد الصعقة الأولى للزم أن يكون النبي على جزم بأنه مات، وتردد في موسى هل مات أم لا؟، والواقع أن موسى قد كان مات لما تقدم من الأدلة، فدل على أنها صعقة فزع لا صعقة موت. والله أعلم. ووقع في رواية محمد بن عمرو عن أبي سلمة عند ابن مردويه «أنا أول من تنشق عنه الأرض يوم القيامة، فأنفض التراب عن رأسي، فآتي قائمة العرش فأجد موسى قائمًا عندها فلا أدري، أنفض التراب عن رأسه قبلي أو كان ممن استثنى الله؟» ويحتمل قوله في هذه الرواية «أنفض التراب قبلي» تجويز المعية في الخروج من القبر أو هي كناية عن الخروج من القبر، وعلى كل تقدير ففيه فضيلة لموسى/ كما تقدم.

(تكميل): زعم ابن حزم أن النفخات يوم القيامة أربع:

الأولى: نفخة إماتة يموت فيها من بقى حيًّا في الأرض. والثانية: نفخة إحياء يقوم بها كل ميت وينشرون من القبور ويجمعون للحساب. والثالثة: نفخة فزع وصعق يفيقون منها كالمغشى عليه لا يموت منها أحد. والرابعة: نفخة إفاقة من ذلك الغشي. وهذا الذي ذكره من كون الثنتين أربعًا ليس بواضح بل هما نفختان فقط، ووقع التغاير في كل واحدة منهما باعتبار من يستمعهما ؛ فالأولى: يموت بها كل من كان حيًا ويغشى على من لم يمت ممن استثنى الله . والثانية: يعيش بها من مات ويفيق بها من غشي عليه. والله أعلم. قال العلماء في نهيه عليه عن التفضيل بين الأنبياء: إنما نهى عن ذلك من يقوله برأيه لا من يقوله بدليل أو من يقوله بحيث يؤدي إلى تنقيص المفضول أو يؤدي إلى الخصومة والتنازع، أو المراد لا تفضلوا بجميع أنواع الفضائل بحيث لا يترك للمفضول فضيلة، فالإمام مثلاً إذ قلنا إنه أفضل من المؤذن لا يستلزم نقص فضيلة المؤذن بالنسبة إلى الأذان، وقيل: النهي عن التفضيل إنما هو في حق النبوة نفسها كقوله تعالى: ﴿ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ آَحَدِ مِّن رُّسُلِهِ ۗ ﴾ [البقرة: ٢٨٥] ولم ينه عن تفضيل بعض الذوات على بعض لقوله: ﴿ ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾ [البقرة: ٢٥٣] ، وقال الحليمي: الأخبار الواردة في النهي عن التخيير إنما هي في مجادلة أهل الكتاب وتفضيل بعض الأنبياء على بعض بالمخايرة؛ لأن المخايرة إذا وقعت بين أهل دينين لا يؤمن أن يخرج أحدهما إلى الازدراء بالآخر فيفضي إلى الكفر، فأما إذا كان التخيير مستندًا إلى مقابلة الفضائل لتحصيل الرجحان فلا يدخل في النهي، وسيأتي مزيد لذلك في قصة يونس(١) إن شاءالله تعالى.

الحديث الثالث: حديث أبي هريرة «احتج آدم وموسى» سيأتي شرحه في كتاب

<sup>(</sup>١) (٨/ ٢١)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٥، ح٣٤١٤.

القدر(١١) ، والغرض منه شهادة آدم لموسى أن الله اصطفاه .

(تنبيه): قوله: (ثم تلومني) كذا للأكثر بالمثلثة والميم المشددة، ووقع للأصيلي والمستملي بالموحدة وتخفيف الميم.

الحديث الرابع: حديث ابن عباس في عرض الأمم، أورده مختصرًا، وسيأتي بتمامه مع شرحه في الرقاق (٢) إن شاء الله تعالى، وفيه أن أمة موسى أكثر الأمم بعد أمة محمد على الله الله تعالى،

### ٣٢-باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ

أَمْرَأَتَ فِرْعُونَ ﴾ \_ إِلَى قُولِهِ \_ ﴿ وَكَانَتْ مِنَ ٱلْقَنْنِينَ إِنَّ ﴾ [التحريم: ١٢،١١]

٣٤١١ عَنْ مُرَّةَ عَنْ مُرَّةَ الْهَمْدَانِيُّ عَنْ شُعْبَةَ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُرَّةَ عَنْ مُرَّةَ الْهَمْدَانِيُّ عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَى: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «كَمَلَ مِنَ الرِّجَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكُمُلُ مِنَ النِّسَاءِ إِلاَّ آسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ وَمَرْبَمُ بِنْتُ حِمْرَانَ، وَإِنَّ فَضْلَ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ عَلَى سَائِرِ الطَّعَام».

[الحديث: ٣٤١١، أطرافه في: ٣٤٣٣، ٣٧٦٩، ٥٤١٨، ٥٤١٥]

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَضَرَبُ اللّهُ مَثَلًا لِلّذِينَ ءَامَنُواْ اَمْرَاتَ فِرْعَوْنَ ﴾ إلى قوله ﴿ وَكَانَتْ مِنَ اللّهَ عَلَى اللّهُ مَثَلًا لِللّهِ مَن رواية أبي ذر ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَمْرَاتَ فِرْعَوْنَ ﴾ كذا للأكثر، وسقط من رواية أبي ذر ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَمْرَاتَ فِرْعَوْنَ ﴾ والغرض من هذه الترجمة ذكر آسية وهي بنت مزاحم امرأة فرعون، قيل: إنها من بني إسرائيل وإنها عمة موسى، وقيل: إنها من العماليق، وقيل: ابنة عم فرعون، وأما مريم فسيأتي ذكرها مفردًا (٣) بعد.

قوله: (عن عمرو بن مرة عن مرة الهمداني) مرة والدعمرو غير مرة شيخه، وهو عمرو بن مرة بن عبيد الله بن طارق الجملي - بفتح الجيم والميم - المرادي، ثقة عابد من صغار/ التابعين، وقد وقع في الأطعمة (٤) عمرو بن مرة الجملي، وأما شيخه مرة فهو ابن شراحيل، مخضرم ثقة عابد أيضًا من كبار التابعين، يقال له: مرة الطيب ومرة الخير.

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۲۳۰)، كتاب القدر، باب ۱۱، خ ۲۲۱۶.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٦٧)، كتاب الرقاق، باب٥٠، ح ٢٥٤١.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٥١)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٤٤.

<sup>(</sup>٤) (١٢/ ٣٣٦)، كتاب الأطعمة، باب ٢٥، ح ٤١٨٥.

قوله: (كمل) بضم الميم وبفتحها.

قوله: (ولم يكمل من النساء إلا آسية امرأة فرعون ومريم بنت عمران) استدل بهذا الحصر على أنهما نبيتان لأن أكمل النوع الإنساني الأنبياء ثم الأولياء والصديقون والشهداء، فلوكانتا غير نبيتين للزم ألا يكون في النساء ولية ولا صديقة ولا شهيدة، والواقع أن هذه الصفات في كثير منهن موجودة فكأنه قال: ولم ينبأ من النساء إلا فلانة وفلانة، ولو قال لم تثبت صفة الصديقية أو الولاية أو الشهادة إلا لفلانة وفلانة لم يصح لوجود ذلك في غيرهن، إلا أن يكون المراد في الحديث كمال غير الأنبياء فلا يتم الدليل على ذلك لأجل ذلك. والله أعلم.

وعلى هذا فالمراد من تقدم زمانه على ولم يتعرض لأحد من نساء زمانه إلا لعائشة ، وليس فيه تصريح بأفضلية عائشة رضي الله عنها على غيرها ؛ لأن فضل الثريد على غيره من الطعام إنما هو لما فيه من تيسير المؤنة وسهولة الإساغة ، وكان أجل أطعمتهم يومئذ ، وكل هذه الخصال لا تستلزم ثبوت الأفضلية له من كل جهة ، فقد يكون مفضولاً بالنسبة لغيره من جهات أخرى ، وقد ورد في هذا الحديث من الزيادة بعد قوله : ومريم ابنة عمران «وخديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد» أخرجه الطبراني عن يوسف بن يعقوب القاضي عن عمرو بن مرزوق عن شعبة بالسند المذكور هنا ، وأخرجه أبو نعيم في «الحلية» في ترجمة عمرو بن مرة أحد رواته عند الطبراني بهذا الإسناد ، وأخرجه الثعلبي في تفسيره من طريق عمرو بن مرزوق به .

وقد ورد من طريق صحيح ما يقتضي أفضلية خديجة وفاطمة على غيرهما، وذلك فيما سيأتي في قصة مريم (١) من حديث علي بلفظ «خير نسائها خديجة» وجاء في طريق أخرى ما يقتضي أفضلية خديجة وفاطمة وذلك فيما أخرجه ابن حبان وأحمد وأبو يعلى والطبراني وأبو داود في «كتاب الزهد» والحاكم كلهم من طريق موسى بن عقبة عن كريب عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله على الفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد ومريم بنت عمران وآسية امرأة فرعون» وله شاهد من حديث أبي هريرة في «الأوسط للطبراني» ولأحمد في حديث أبي سعيد رفعه «فاطمة سيدة نساء أهل الجنة إلا ماكان من مريم بنت عمران» وإسناده حسن، وإن ثبت ففيه حجة لمن قال إن آسية امرأة فرعون ليست نبية .

وسيأتي في مناقب فاطمة (٢) قوله على لها: إنها سيدة نساء أهل الجنة. مع مزيد بسط لهذه

<sup>(</sup>١) (٥٣/٨)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح٢٤٣٢.

 <sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٧٤)، كتاب فضائل الصحابة، باب٩٦ فيه معلمًا وأحال فيه حديثًا موصولًا في كتاب المناقب =

المسألة هناك إن شاء الله تعالى. ويأتي في الأطعمة زيادة (١) فيما يتعلق بالثريد. قال القرطبي: الصحيح أن مريم نبية ؟ لأن الله تعالى أوحى إليها بواسطة الملك، وأما آسية فلم يرد ما يدل على نبوتها. وقال الكرماني (٢): لا يلزم من لفظة الكمال ثبوت نبوتها لأنه يطلق لتمام الشيء وتناهيه في بابه، فالمراد بلوغها النهاية في جميع الفضائل التي للنساء.

قال: وقد نقل الإجماع على عدم نبوة النساء. كذا قال، وقد نقل عن الأشعري أن من النساء من نبئ وهن ست: حواء وسارة وأم موسى وهاجر وآسية ومريم، والضابط عنده أن من جاءه الملك عن الله بحكم من أمر أو نهي أو بإعلام مما سيأتي فهو نبي، وقد ثبت مجيء الملك لهؤلاء بأمور شتى من ذلك من عند الله عز وجل، ووقع التصريح بالإيحاء لبعضهن في القرآن. وذكر ابن حزم في «الملل والمنطى» أن هذه المسألة لم يحدث التنازع فيها إلا في عصره بقرطبة، وحكى عنهم أقو الأثالثها الوقف.

قال: وحجة المانعين قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبَلِكَ إِلّا رِجَالاً ﴾ [يوسف: ١٠٩] قال: وهذا لا حجة فيه فإن أحدًا لم يدع فيهن الرسالة، وإنما الكلام في النبوة فقط. قال: وأصرح ما ود في ذلك قصة مريم، وفي قصة أم موسى ما يدل على ثبوت ذلك لها من مبادر تها/ بإلقاء ولدها في البحر بمجرد الوحي إليها بذلك، قال: وقد قال الله تعالى بعد أن ذكر مريم والأنبياء بعدها ﴿ أُولَيِّكَ الَّذِينَ النّبِيّنَ ﴾ [مريم: ٥٥] فدخلت في عمومه. والله أعلم. ومن فضائل آسية امرأة فرعون أنها اختارت القتل على الملك، والعذاب في الدنيا على النعيم الذي كانت فيه، وكانت فراستها في موسى عليه السلام صادقة حين قالمت: ﴿ قُرَّتُ عَيّنِ لِي ﴾ [القصص: ٩].

٣٣ ـ باب ﴿ ﴿ إِنَّ قَارُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ مُوسَى ﴾ الآية [القصص: ٧٦] ﴿ لَنَنُوءُ ﴾ لَتُنْقِلُ. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ أُولِي الْقُوَّةِ ﴾ : لاَ يَرْفَعُهَا الْعُصْبَةُ مِنَ الرَّجَالِ. يُقَالُ ﴿ الْفَرِحِينَ ﴾ : الْمَرِحِينَ . ﴿ وَيُتَكَأَنَّ اللَّهُ ﴾ مِثْلُ ﴿ أُولِمَ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَلَقُورِكِينَ ﴾ : الْمَرِحِينَ . ﴿ وَيُتَكَأَنَّ اللَّهُ ﴾ مِثْلُ ﴿ أُولِمَ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ

قوله: (باب ﴿ ﴿ إِنَّ فَنَرُونَ كَاكُ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ ﴾ الآية) هو قارون بن يصفد بن يصهر

<sup>=</sup> باب۲۰، ح۲۲۲، (۸/ ۲۹۸).

<sup>(</sup>۱) (۱۲/ ۳۳۷)، كتاب الأطعمة، باب ۲، ح ٥٤١٨.

<sup>(7) (31/+17).</sup> 

ابن عم موسى، وقيل: كان عم موسى، والأول أصح فقد روى ابن أبي حاتم بإسناد صحيح عن ابن عباس أنه كان ابن عم موسى، قال: وكذا قال قتادة وإبراهيم النخعي وعبد الله بن الحارث وسماك بن حرب. واختلف في تفسير بغي قارون فقيل: الحسد؛ لأنه قال: ذهب موسى وهارون بالأمر فلم يبق لي شيء. وقيل: إنه واطأ امرأة من البغايا أن تقذف موسى بنفسها فألهمها الله أن اعترفت بأنه هو الذي حملها على ذلك. وقيل: الكبر؛ لأنه طغى بكثرة ماله. وقيل: هو أول من أطال ثيابه حتى زادت على قامته شبرًا.

قوله: (لتنوء: لتثقل) هو تفسير ابن عباس أورده ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عنه في قوله: ﴿ مَا إِنَّ مَفَاتِحَمُ لَنَـنُوٓاً بِٱلْمُصِّبَ تِـ ﴾[القصص: ٧٦] يقول تثقل.

قوله: (قال ابن عباس: أولي القوة لا يرفعها العصبة من الرجال) واختلف في العصبة فقيل: عشرة، وقيل: خمسة عشر، وقيل: أربعون، وقيل: من عشرة إلى أربعين.

قوله: (الفرحين: المرحين) هو تفسير ابن عباس أورده ابن أبي حاتم أيضًا من طريق ابن أبي طلحة عنه في قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْفَرِحِينَ ﴿ ﴾ [القصص: ٧٦]، أي المرحين، والمعنى أنهم يبطرون فلا يشكرون الله على نعمه.

قوله: (ویکأن الله، مثل ألم تر أن الله) هو قول أبي عبيدة (۱)، واستشهد بقول الشاعر: ویکأن من یکن له نشب یحب بحب من یفتقر یعش عیش ضر

وذهب قطرب إلى أن «وي» كلمة تفجع و «كأن» حرف تشبيه، وعن الفراء هي كلمة موصولة.

قوله: ﴿ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ ﴾ : يوسع عليه ويضيق) قال أبو عبيدة (٢) في قوله : ﴿ قُلَ إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [سبأ : ٣٦] يوسع ويكثر ، وفي قوله : ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾ هو مثل قوله : ﴿ وَمَن قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُمُ ﴾ [الطلاق : ٧] أي ضاق .

(تنبیه): لم یذکر المصنف في قصة قارون إلا هذه الآثار، وهي ثابتة في رواية المستملي والكشميهني فقط، وقد أخرج ابن أبي حاتم بإسناد صحيح عن ابن عباس قال: كان موسى يقول لبني إسرائيل إن الله يأمركم بكذا حتى دخل عليهم في أموالهم، فشق ذلك على قارون فقال لبني إسرائيل: إن موسى يقول: من زنى رجم، فتعالوا نجعل لبغي شيئًا حتى تقول إن موسى فعل بها فيرجم فنستريح منه، ففعلوا ذلك، فلما خطبهم موسى قالواله: وإن كنت أنت؟

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ١١٢) وفيه: يجب، بدل: يحبب.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ١٤٩).

قال: وإن كنت أنا. فقالوا: فقد زنيت فجزع. فأرسلوا إلى المرأة فلما جاءت عظم عليها موسى، وسألها بالذي فلق البحر لبني إسرائيل إلا صدقت، فأقرت بالحق، فخر موسى ساجدًا ببكي، فأوحى الله إليه: إني أمرت الأرض أن تطيعك/ فأمرها بما شئت، فأمرها فخسفت بقارون ومن معه، وكان من قصة قارون أنه حصل أموالاً عظيمة جدًا حتى قيل: كانت مفاتيح خزائنه كانت من جلود تحمل على أربعين بغلاً وكان يسكن تنيس، فحكي أن عبد العزيز الموروي ظفر ببعض كنوز قارون وهو أمير على تنيس، فلما مات تأمر ابنه عليًّ مكانه وتورع ابنه الحسن بن عبد العزيز عن ذلك فيقال: إن عليًا كتب إلى أخيه الحسن إني استطيبت لك من مال أبيك مائة ألف دينار فخذها فقال: أنا تركت الكثير من ماله لأنه لم يطب لي فكيف آخذ هذا القليل؟ وقد دوي البخاري في هذا الصحيح عن الحسن بن عبد العزيز هذا.

## ٣٤ ـ بساب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَ إِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْسَبّا ﴾ [الاعراف: ٥٥] إِلَى أَهْل مَذْبَنَ

لأنَّ مَدْيَنَ بَلَدٌ، وَمِثْلُهُ ﴿ وَاسْأَلِ الْقَرْيَةَ ﴾ ﴿ وَاسْأَلِ الْعِيرِ ﴾ يَغْنِي أَهْلَ الْقَرْيَةِ وَأَهْلَ الْعِيرِ ﴿ وَرَاءَكُمْ ظِهْرِيًا ﴾ لَمْ يَلْتَهِتُوا إِلَيْهِ ، يُقَالُ إِذَا لَمْ تَقْضِ حَاجَتَهُ : ظَهَرْتَ حَاجَتِي، وَجَعَلْتَنِي ظِهْرِيًا . قَالَ : الظَّهْرِيُّ أَنْ تَأْخُذَ مَعَكَ دَابَّةً أَوْ وِعَاءً تَسْتَظْهِرُ بِهِ ﴿ مَكَانَتُهُمْ ﴾ وَمَكَانَهُمْ وَاحِدٌ ﴿ يَغْنَوْ ا ﴾ يَعِيشُوا الظَّهْرِيُّ أَنْ تَأْخُذَ مَعَكَ دَابَةً أَوْ وِعَاءً تَسْتَظْهِرُ بِهِ ﴿ مَكَانَتُهُمْ ﴾ وَمَكَانَهُمْ وَاحِدٌ ﴿ يَغْنَوْ ا ﴾ يَعِيشُوا ﴿ يَيْأَسُ ﴾ : يَحْزَنْ ﴿ آسَى ﴾ : أَخْزَنُ . وَقَالَ الْحَسَنُ ﴿ إِنَّكَ لَأَنْتَ الْحَلِيمُ ﴾ يَسْتَهْزِنُونَ بِهِ . وقَالَ مُحَامِلًا لَهُ الْعَمَامِ الْعَلَيْمُ ﴾ مَجَاهِدٌ : لَيْكَةُ الأَيْكَةُ ﴿ يَوْمِ الظُّلَةِ ﴾ إِظْلَالُ الْغَمَامِ الْعَذَابَ عَلَيْهِمْ

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَغَاهُمْ شُعَيْبًا ﴾ هو شعيب بن ميكيل بن يشجر ابن لاوي بن يعقوب، كذا قال ابن إسحاق، ولا يثبت. وقيل: يشجر بن عنقا بن مدين بن إبراهيم. وقيل: هو شعيب بن صفور بن عنقا بن ثابت بن مدين. وكأن مدين ممن آمن بإبراهيم لما أحرق. وروى ابن حبان في حديث أبي ذر الطويل «أربعة من العرب: هو وصالح وشعيب ومحمد» قعلى هذا هو من العرب العاربة، وقيل: إنه من بني عنزة بن أسد، ففي حديث سلمة بن سعيد العنزي «أنه قدم على النبي الله فانتسب إلى عنزة فقال: نعم الحي عنزة مبغي عليهم منصورون رهط شعيب وأختان موسى» أخرجه الطبراني، وفي إسناده مجاهيل.

قوله: (إلى أهل مدين؛ لأن مدين بلدومثله ﴿واسأل القرية ـواسأل العير ﴾ يعني أهل القرية

وأهل العير) هو قول أبي عبيدة قاله في تفسير سورة هود(١).

قوله: (وراءكم ظهريًا لم يلتفتوا إليه، ويقال إذا لم تقض حاجته: ظهرت حاجتي وجعلتني ظهريًا قال: الظهري أن تأخذ معك دابة أو وعاء تستظهر به) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ وَرَآءَكُمُ ظِهْرِيًّا ﴾ [هود: ٩٣] أي ألقيتموه خلف ظهوركم فلم تلتفتوا إليه، وتقول للذي لا يقضي حاجتك ولا يلتفت إليها: ظهرت بحاجتي وجعلتها ظهرية أي خلف ظهرك، قال الشاعر: وجدنا بني البرصاء من ولد الظهر

أي من الذين يظهرون بهم ولا يلتفتون إليهم.

قوله: (مكانتهم ومكانهم واحد) هكذا وقع، وإنما هو في قصة شعيب ﴿ مَكَانَئِكُمْ ﴾ في قوله: ﴿ وَيَنَقَوْمِ أَعْمَلُواْ عَلَىٰ مَكَانَئِكُمْ ﴾ [هود: ٩٣]، ثم هو قول أبي عبيدة. قال في تفسير سورة يس (٣) في قوله: (مكانتهم) المكان والمكانة واحد.

قوله: (يغنوا: يعيشوا) قال أبو عبيدة (٤) في قوله تعالى: ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴾ [الأعراف: ٩٢] أي لم ينزلوا فيها ولم يعيشوا فيها، قال: والمغنى الدار، الجمع مغاني، يغني بالغين المعجمة.

قوله: (تأس: تحزن، آسى: أحزن) قال أبو عبيدة (٥) في قوله: ﴿ فَكَيْفَ ءَاسَكَ ﴾ [الأعراف: ٩٣] أي أحزن وأندم وأتوجع، والمصدر: الأسى، وأما قوله: «تأس: تحزن فهو من قوله تعالى لموسى: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْفَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴿ إَلَهَ المائدة: ٢٦] وذكره المصنف ٢٥٠ هنا استطرادًا.

قوله: (وقال الحسن: إنك لأنت الحليم الرشيد: يستهزئون به) وصله ابن أبي حاتم (٢) من طريق أبي المليح عن الحسن البصري بهذا، وأراد الحسن أنهم قالوا له ذلك على سبيل الاستعارة التهكمية ومرادهم عكس ذلك.

قوله: (وقال مجاهد: ليكة: الأيكة، يوم الظلة: إظلال العذاب عليهم) وصله ابن

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٢٩٨).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٢٢١).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/٢٢٢).

<sup>(</sup>٦) تغليق التعليق (٤/ ٢٧).

أبي حاتم (١) من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله: ﴿ كَذَّبَ أَصْحَابُ لَيْكَةَ) كذا قرأها، وهي قراءة أهل مكة ابن كثير وغيره، وفي قوله: ﴿ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةِ ﴾ [الشعراء: ١٨٩] قال: إظلال العذاب إياهم.

(تنبيه): لم يذكر المصنف في قصة شعيب سوى هذه الآثار، وهي للكشميهني والمستملي فقط، قد ذكر الله تعالى قصته في الأعراف وهو دوالشعراء والعنكبوت وغيرها، وجاء عن قتادة أنه أرسل إلى أمتين: أصحاب مدين وأصحاب الأيكة. ورجح بأنه وصف في أصحاب مدين بأنه أخوهم بخلاف أصحاب الأيكة وقال في أصحاب مدين: (﴿ أَخَذَتُهُمُ الرَّجَفَةُ ﴾ بأنه أخوهم بخلاف أصحاب الأيكة: ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظَّلَةِ ﴾ [الشعراء: ١٨٩] والجمهور على أن أصحاب مدين هم أصحاب الأيكة، وأجابوا عن ترك ذكر الأخوة في أصحاب الأيكة بأنه لما كانوا يعيدون الأيكة ووقع في صدر الكلام بأنهم أصحاب الأيكة ناسب أن لا يذكر الأخوة، وعن الثاني بأن المغايرة في أنواع العذاب إن كانت تقتضي المغايرة في المعذبين فليكن الذين عذبوا بالرجفة غير الذين عذبوا بالصيحة، والحق أنهم أصابهم جميع ذلك، فإنهم أصابهم حر عذبوا بالرجفة غير الذين عذبوا بالصيحة، والحق أنهم أصابهم جميع ذلك، فإنهم أصابهم من تحتهم شديد فخرجوا من البيوت فأظلتهم سحابة فاجتمعوا تحتها فرجفت بهم الأرض من تحتهم وأخذتهم الصيحة من فوقهم، وسيأتي الكلام على الأيكة في التفسير (٢) إن شاء الله تعالى.

٣٥ ـ بساب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ آَلُهُ الصافات: ١٣٩] ـ إلى قَوْلِهِ ـ ﴿ فَنَامَنُواْ فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴿ وَهُو مُلِيمٌ ﴾ إلى قَوْلِهِ ـ ﴿ فَنَامَنُواْ فَمَتَّعْنَهُمْ إِلَىٰ حِينِ ﴿ وَهُو مُلِيمٌ ﴾

قَالَ مُجَاهِدٌ: مُذْنِبٌ. الْمَشْحُونُ: الْمُوقَرُ ﴿ فَلَوْلاَ أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَيِّحِينُ ﴿ وَهُو سَقِيعُ ﴿ وَهُو سَقِيعُ ﴿ وَهُو سَقِيعُ ﴿ وَأَنْسَلَنَهُ إِلَى مِأْتُ وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِن يَقْطِينِ ﴿ وَهُو سَقِيعُ ﴿ وَأَنْسَلَنَهُ إِلَى مِأْتَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ مِنْ عَامَنُوا فَمَتَعْنَهُمْ إِلَى عَلَيْهِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ فَامَنُوا فَمَتَعْنَهُمْ إِلَى عَلَيْهِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ ﴾ وَلَا تَكُن كُماجِبِ المُؤْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكْظُومٌ ﴿ فَهُو مَكْظِيمٌ ﴾ : وَهُو مَعْمُومٌ حِينِ فِنِهِ ﴾ ﴿ وَلَا تَكُن كُماجِبِ المُؤْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكْظُومٌ ﴿ فَهُ وَكُظِيمٌ ﴾ : وَهُو مَعْمُومٌ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

٣٤١٢ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ سُفْيَانَ قَالَ حَدَّثِنِي الْأَعْمَشُ. ح.

حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا شُفْيَانُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ أَبِي وَاثِلِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللَّهِ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَالِكُ اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا لَا عَلَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ الللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَي

[الحديث: ٣٤١٢، طرفاه في: ٤٨٠٤، ٤٦٠٣]

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٢٨، ٢٧)

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٤٥٧)، كتاب التغسير «الشعراء».

٣٤١٣ \_ حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَبِي الْعَالِيَة عَنِ ابْنِ عَبّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَا يَنْبَغِي لِعَبْدٍ أَنْ يَقُولَ إِنِّي خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّى "وَنَسَبَهُ إِلَى أَبِيهِ. إِلَى أَبِيهِ. إِلَى أَبِيهِ.

[تقدم في: ٣٣٩٥، الأطراف: ٢٦٣٠، ٥٣٩١]

٣٤١٤ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيرٍ عَنِ اللَّيْثِ عَنْ عَبْدِ العَزِيزِ بْنِ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ الفَضْلِ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا يَهُودِيُّ يَعْرِضُ سِلْعَتَهُ أُعطِيَ بِهَا شَيْتًا كَوِهَهُ، فَقَالَ: لاَ وَالَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى الْبَشَرِ ، فَسَمِعَهُ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ فَقَامَ فَلَطَم وَجْهَهُ كَوِهَهُ، فَقَالَ: تَقُولُ والَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى البَشرِ والنَّبِيُّ عَلَيْهُ بَيْنَ أَظْهُرِنَا؟ فَذَهَبَ إِلَيْه فَقَالَ: أَبَا وقَالَ: تَقُولُ والَّذِي اصْطَفَى مُوسَى عَلَى البَشرِ والنَّبِيُّ عَلَيْهُ بَيْنَ أَظْهُرِنَا؟ فَذَهَبَ إِلَيْه فَقَالَ: أَبَا القَاسِم: إِنَّ لِي ذِمَّةً وعَهْدًا، فَمَا بَالُ فُلَانِ لَطَمَ وَجْهِي؟ فَقَالَ: "لِمَ لَطَمْتَ وَجْهَهُ؟» فَذَكَرَهُ، القَاسِم: إِنَّ لِي ذِمَّةً وعَهْدًا، فَمَا بَالُ فُلَانِ لَطَمَ وَجْهِي؟ فَقَالَ: "لِمَ لَطَمْتَ وَجْهَهُ؟» فَذَكَرَهُ، فَعَلَى النَّبِيُ عَلَيْهُ حَتّى رُويَ فِي وَجْهِهِ، ثُمَّ قَالَ: "لاَ تُفَضَّلُوا بَيْنَ/ أَوْلياءِ اللَّه فَإِنَّهُ يَنْفَحُ فِي الصُّورِ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ شَاءَ اللَّهُ، ثُمَّ يُنفَحُ فِيه أَخْرَى فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ أَلَا مُنْ شَاءَ اللَّهُ، ثُمَّ يُنفَحُ فِيه أَخْرَى فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ أَلَا اللَّهُ مُ فَعِلَى السَّماواتِ ومَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ، ثُمَّ يُنفَحُ فِيه أَخْرَى فَأَكُونُ أَوَّلَ مَنْ أَلْ اللَّهُ مَا فَلَاهُ وَهُ المَّورِ، أَمْ مُعِثَ قَبْلِي».

[تقدم في: ٢٤١١، الأطراف: ٣٤٠٨]

٣٤١٥ ـ «ولا أقُولُ إِنَّ أَحَدًا أَفْضَلُ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّى »

[الحديث: ٣٤١٥، أطرافه في: ٣٤١٦، ٤٦٠٤، ٢٦٣١، ٥٨٠٤]

٣٤١٦ حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيد حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعْدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ سَمِعْتُ حَميدَ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَالِي قَالَ: «لاَ يَنْبَغِي لِعَبْدِ أَنْ يَقُولَ أَنَا خَيْرٌ مِنْ يُونُسَ بْنِ مَتَّى».

[تقدم في: ٣٤١٥، الأطراف: ٤٦٠٤، ٤٦٣١ [٤٨٠٥،

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَلِى قوله - ﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ فَهُو مُلِيمٌ ﴿ فَهُ مُلِيمٌ ﴿ فَهُ مُلِيمٌ ﴿ فَهُ مَا الله الله الله فَي مَلَا الله الله الله الله الله في حديث ابن عباس في هذا الباب «ونسبه إلى أبيه» فهذا أصح، ولم أقف في شيء من الأخبار على اتصال نسبه، وقد قيل: إنه كان في زمن ملوك الطوائف من الفرس.

قوله: (قال مجاهد: مذنب) يعني تفسير قوله: ﴿ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ وَهُو مُلِيمٌ ﴿ وَقَد أَخرِجه ابن جرير (١) من طريق مجاهد قال: ﴿ فَٱلْنَقَمَهُ ٱلْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ ﴿ فَاللهِ عليه . ثم قال الطبري: المليم هو مكتسب اللوم .

<sup>(</sup>۱) جامع البيان (۲۳/ ۹۸).

قوله: (والمشحون الموقر) وصله ابن أبي حاتم (١) من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد قال: المشحون المملوء، ومن طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس: المشحون: الموقر.

قوله: ﴿ فَلَوْلَا آنَامُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينُ ﴿ ﴾ - الآية - ﴿ \* فَنَبَذْنَهُ بِالْعَرَاءِ ﴾ : بوجه الأرض) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ فَنَبَذْنَهُ بِالْعَرَاءِ ﴾ : أي بوجه الأرض، والعرب تقول نبذته بالعراء أي بالأرض الفضاء، قال الشاعر :

#### ونبذت بالبلدالعراء ثيابي

والعراء الذي لاشيء فيه يواري من شجر ولاغيره، وقال الفراء: العراء المكان الخالي.

قوله: (من يقطين: من غير ذات أصل، الدباء ونحوه) وصله عبد بن حميد من طريق مجاهد وزاد: ليس لها ساق. وكذا قال أبو عبيدة (٣): كل شجرة لا تقوم على ساق فهي يقطين نحو الدباء والحنظل والبطيخ، والمشهور أنه القرع، وقيل: التين وقيل: الموز، وجاء في حديث مرفوع في القرع «هي شجرة أخي يونس».

قوله: ﴿ وَلَا تَكُن كَصَاحِبِ المَّوْتِ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكُظُومٌ ﴿ كَا كَا خَلْهِم : مغموم ) كذا فيه . والذي قاله أبو عبيدة (٤) في قوله تعالى: ﴿ إِذْ نَادَىٰ وَهُو مَكُظُومٌ ﴿ فَ ﴾ : أي من الغم مثل كظيم ، وروى ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله : ﴿ وَهُو مَكُظُومٌ ﴿ فَ ﴾ يقول : مغموم ، ثم ذكر حديث ابن مسعود «لا يقولن أحدكم : إني خير من يونس بن متى » وحديث ابن عباس «لا ينبغي لعبد أن يقول : إني خير من يونس بن متى ، ونسبه إلى أبيه » وحديث أبي هريرة في قصة المسلم الذي لطم اليهودي وقد تقدم شرحها في أواخر قصة موسى ، وقال في آخر مختصرًا هذه الرواية : «ولا أقول : إن أحداً أفضل من يونس بن متى » وحديثه من وجه آخر مختصرًا مقتصرًا على مثل لفظ حديث ابن عباس . وقد وقع في حديث عبد الله بن جعفر عند الطبراني بلفظ «لا ينبغي لنبي أن يقول . . . » إلخ وهذا يؤيد أن قوله في الطريق الأولى : «إني » المراد بها النبي وقي رواية للطبراني في حديث ابن عباس «ما ينبغي لأحد أن يقول أنا عند الله خير من يونس » وفي رواية للطحاوي «أنه سبح الله في الظلمات » فأشار إلى جهة الخيرية المذكورة .

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٢٨/٤).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (٢/٦٦/٢).

وأما قوله في الرواية الأولى «ونسبه إلى أبيه» ففيه إشارة إلى الرد/ على من زعم أن متى اسم أمه، وهو محكي عن وهب بن منبه في «المبتدأ»، وذكره الطبري وتبعه ابن الأثير في «الكامل» والذي في الصحيح أصح. وقيل: سبب قوله: «ونسبه إلى أبيه» أنه كان في الأصل يونس ابن فلان فنسي الراوي اسم الأب وكنى عنه بفلان، وقيل: إن ذلك هو السبب في نسبته إلى أمه، فقال الذي نسي اسم أبيه: يونس ابن متى وهو أمه ثم اعتذر فقال: ونسبه - أي شيخه - إلى أبيه أي: سماه فنسبه، ولا يخفى بعد هذا التأويل وتكلفه. قال العلماء: إنما قال في ذلك تواضعًا إن كان قاله بعد أن أُعلِم أنه أفضل الخلق، وإن كان قاله قبل علمه بذلك فلا إشكال، وقيل: خص يونس بالذكر لما يخشى على من سمع قصته أن يقع في نفسه تنقيص له، فبالغ في ذكر فضله لسد هذه الذريعة.

وقد روى قصته السدي في تفسيره بأسانيده عن ابن مسعود وغيره «إن الله بعث يونس إلى أهل نينوي وهي من أرض الموصل فكذبوه، فوعدهم بنزول العذاب في وقت معين، وخرج عنهم مغاضبًا لهم، فلما رأوا آثار ذلك خضعوا وتضرعوا وآمنوا، فرحمهم الله فكشف عنهم العذاب، وذهب يونس فركب سفينة فلججت به، فاقترعوا فيمن يطرحونه منهم فوقعت القرعة عليه ثلاثًا، فالتقمه الحوت، وروى ابن أبي حاتم من طريق عمرو بن ميمون عن ابن مسعود بإسناد صحيح إليه نحو ذلك وفيه «وأصبح يونس، فأشرف على القرية فلم ير العذاب وقع عليهم، وكان في شريعتهم من كذب قتل، فانطلق مغاضبًا حتى ركب سفينة ـ وقال فيه ـ فقال لهم يونس إن معهم عبدا آبقًا من ربه وإنها لا تسير حتى تلقوه، فقالوا: لا نلقيك يا نبي الله أبدًا، قال: فاقترعوا، فخرج عليه ثلاث مرات، فألقوه فالتقمه الحوت فبلغ به قرار الأرض، فسمع تسبيح الحصى، فنادى في الظلمات أن: لا إله إلا أنت، الآية. وروى البزار وابن جرير من طريق عبد الله بن نافع عن أبي هريرة رفعه «لما أراد الله حبس يونس في بطن الحوت أمر الله الحوت أن لا يكسر له عظمًا ولا يخدش له لحمًا، فلما انتهى به إلى قعر البحر سبح الله. فقالت الملائكة: يا ربنا إنا نسمع صوتًا ضعيفًا بأرض غريبة، قال: ذاك عبدي يونس، فشفعوا له، فأمر الحوت فقذفه في الساحل - قال ابن مسعود - كهيئة الفرخ ليس عليه ريش، وروى ابن أبي حاتم من طريق السدي عن أبي مالك قال: لبث في بطن الحوت أربعين يومًا، ومن طريق جعفر الصادق قال: سبعة أيام، ومن طريق قتادة قال: ثلاثًا، ومن طريق الشعبي قال: التقمه ضحى، و لفظه عشية .

٣٦ - باب ﴿ وَسَّنَا لَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ ﴿ إِذْ تَا بِيَهِمْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ ﴿ إِذْ تَا بِيهِمْ مِنْ رَعًا ﴾ شُرَعًا - شَوَارِعَ إِلَى قَوْلِهِ - ﴿ كُونُوا قِرَدَةً حِيتَانُهُمْ يَوْمُ سَبِّتِهِمْ شُرَعًا ﴾ شُرَعًا - شَوَارِعَ إِلَى قَوْلِهِ - ﴿ كُونُوا قِرَدَةً حِيتَانُهُمْ يَوْمُ سَبِّتِهِمْ شُرَعًا ﴾ شُرَعًا - شَوَارِعَ إِلَى قَوْلِهِ - ﴿ كُونُوا قِرَدَةً حِيتَانُهُمْ يَوْمُ سَبِّتِهِمْ شُرَعًا ﴾ الأعراف: ١٦٦-١٦٦]

قوله: (باب قوله تعالى: ﴿ وَسُعَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْبَكِةِ ٱلِّي كَانَتْ حَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ ﴾) الجمهور أن القرية المذكورة أيلة وهي التي على طريق الحاج الذاهب إلى مكة من مصر، وحكى ابن التين عن الزهري أنها طبرية ،

قوله: (إذ يعدون في السبث: يتعدون، يتجاوزون) قال أبو عبيدة (١) في قوله تعالى: ﴿ إِذَّ يَعْدُونَ فِي السَّبَتِ ﴾ : أي يتعدون فيه عما أمروا به ويتجاوزون.

قوله: ﴿ شُـرَّعُــاً ﴾: شوارع - إلى قوله - ﴿ كُونُواْ قِرَدَةً خَسِيْدِينَ ﴿ ﴾ هو قول أبي عبيدة (٢) أيضًا .

قوله: (بئيس) شديد، قال أبو عبيدة (٣) في قوله تعالى: ﴿ وَٱخَذْنَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا بِعَدَابِمِ بَعِيسٍ﴾: أي شديد وزنًا ومعنى، قال/ الشاعر:

حنقتاعلي وماترىلي فيهم أمرابليسا

وهذا على إحدى القراءتين، والأخرى بوزن حذر، وقرئ شاذًا بوزن هين وهين لذكرين.

(تنبیه): لم یذکر المصنف فی هذه القصة حدیثا مسندا، وقد روی عبد الرزاق من حدیث ابن عباس بسند فیه مبهم، وحکاه مالك عن یزید بن رومان معضلاً، و كذا قال قتادة: إن أصحاب السبت كانوا من أهل أیلة و أنهم لما تحیلوا علی صید السمك بأن نصبوا الشباك یوم السبت ثم صادوها یوم الأحد، فأنكر علیهم قوم ونهوهم فأغلظوا لهم، فقالت طائفة أخرى: دعوهم واعتزلوا بنا عنهم، فأصبحوا یوما فلم یروا الذین اعتدوا، ففتحوا أبوابهم، فأمروا رجلاً أن یصعد علی سلم، فأشرف علیهم فرآهم قد صاروا قردة، فدخلوا علیهم فجعلوا

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٢٣١)، وفيه: أثرًا، بدل: أمرًا. والشاعر: ذو الأصبع العدواني.

يلوذون بهم، فيقول الذين نهوهم: ألم نقل لكم؟، ألم ننهكم؟ فيشيرون برءوسهم. وروى ابن أبي حاتم من طريق مجاهد عن ابن عباس: «إنهم لم يعيشوا إلا قليلاً وهلكوا» وروى ابن جرير من طريق العوفي عن ابن عباس «صار شبابهم قردة وشيوخهم خنازير».

٣٧ ـ باب قَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُد دَنُبُورًا شِنَ ﴾ [النساء: ١٦٣]. ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَا دَاوُد مِنَّا فَضُلَّا يَجِبَالُ ﴿ الزُّبُرُ ﴾ الْكُتُبُ وَاحِدُهَا زَبُورٌ . زَبَرْتُ : كَتَبْتُ . ﴿ ﴿ وَلَقَدْءَانَيْنَا دَاوُد مِنَّا فَضُلَّا يَنجِبَالُ اللهُ الْحَدِيدَ شَهُ ﴾ قَالَ مُجَاهِدٌ : سَبِّحِي مَعَهُ . ﴿ وَالطَّيْرِ وَالْنَالَهُ الْحَدِيدَ شَ أَنِ اعْمَلُ سَنبِغَنتِ ﴾ : الدُّرُوعَ ﴿ وَقَدِّرْ فِي السَّرَدِ ﴾ [سبأ : ١١،١٠] الْمَسَامِيرِ وَالْحَلَقِ ، وَلاَ يُرقَ الْمِسْمَارُ فَيَسَلْسَلَ وَلاَ يُعَظَّمْ فَوَقَدِرْ فِي السَّرَدِ ﴾ [سبأ : ١١،١٠] الْمَسَامِيرِ وَالْحَلَقِ ، وَلاَ يُرقَ الْمِسْمَارُ فَيَسَلْسَلَ وَلاَ يُعَظَّمْ فَوَقَدِرْ فِي السَّرَدِ ﴾ [فرغ ﴾ : أنزل . ﴿ بَسُطَة ﴾ : زيادة وفضلاً . ﴿ وَاعْمَلُواْ صَلِيحًا

إِنِّى بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ١٠٠٠

٣٤١٧ عَنْهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ هَمَّامٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «خُفِف عَلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام الْقُرْآنُ، فَكَانَ يَأْمُرُ بِدَوَابَهِ وَسَي اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ السَّلام الْقُرْآنُ، فَكَانَ يَأْمُرُ بِدَوَابَهُ فَتَ اللَّهُ عَلَى دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام الْقُرْآنُ، فَكَانَ يَأْمُرُ بِدَوَابَهُ وَلا يَأْكُلُ إِلا مِنْ عَمَلِ يَدِهِ». رَوَاهُ مُوسَى بْنُ عُفْبَةَ عَنْ صَفْوانَ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَادٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ.

[تقدم في: ٢٠٧٣، أطرافه في: ٤٧١٣]

202

٣٤١٨ عَنْهُ مَا أَنْ سَعَيْدُ بِنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابِ أَنَّ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّبِ أَخْبَرَهُ وَأَبَا سَلَمَةَ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرِ و رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أُخْبِرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ الْمُعَلَّةُ أَقُولُ: وَاللَّهِ لأَصُومَنَّ النَّهَارَ وَلأقُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ؟ »، قُلْتُ: قَدْ قُلْتُهُ. قَالَ: ﴿إِنَّكَ لا تَسْتَطِيعُ تَقُولُ: وَاللَّهِ لأَصُومَنَّ النَّهَارَ وَلا قُومَنَّ اللَّيْلَ مَا عِشْتُ؟ »، قُلْتُ: قَدْ قُلْتُهُ. قَالَ: ﴿إِنَّكَ لا تَسْتَطِيعُ وَلَكَ، فَصُمْ وَأَفْطِرْ، وَقُمْ وَنَمْ، وَصُمْ مِنَ الشَّهْرِ ثَلاثَةَ أَيَّامٍ، فَإِنَّ الْحَسَنَةَ بِعَشْرِ أَمْنَالِهَا، وَذَلِكَ مِثْلُ وَسِيّامِ الدَّهْرِ » فَقُلْتُ: إِنِّي أُطِيقُ أَفْضَلَ مِنْ ذَلِكَ يَا رَسُولُ اللَّهِ. قَالَ: ﴿ فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطِرْ يَوْمًا وَوَلِكَ صِيّامُ دَاوُدَ وَهُو قَالَ: ﴿ قُلْكَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُسَلِّعُ اللّهُ وَاللّهُ السَلّمَ اللّهُ الْمُعْلَولُ مَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْلَى مِنْ ذَلِكَ . قَالَ: ﴿ فَصُمْ يَوْمًا وَأَفْطُو لُو اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُعْلَى مِنْ ذَلِكَ . قَالَ: ﴿ فَلُكَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُقَالَ مِنْ ذَلِكَ » .

[تقدم في ً: ۱۱۳۱، أطرافه في : ۱۱۵۲، ۱۱۵۳، ۱۹۷۶، ۱۹۷۷، ۱۹۷۲، ۱۹۷۷، ۱۹۷۷، ۱۹۷۷، ۱۹۷۹، ۱۹۷۹، ۱۹۷۹، ۱۹۷۹، ۱۹۷۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸، ۱۹۸۸،

٣٤١٩ حَدَّثْنَا خَلَّادُ بْن يَحْيَى حَدَّثْنَا مِسْعَرٌ حَدَّثَنَا حَبِيبُ بْنُ أَبِي ثَابِتٍ عَنْ أَبِي العَبَّاسِ عَنْ

عَبْدِ اللَّهِ بْن عَمْرِو بْن الْعَاصِ قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿ اللَّم أَنبَا أَنَكَ تَقُومُ اللَّيْلَ وَتَصُومُ النَّهَارَ؟ ﴾ فَقُلْتُ: فَقُلْتُ: فَعَلَى الْعَلْمَ ذَلِكَ هَجَمَتِ الْعَيْنُ ، ونَفَهَتِ النَّسُنُ ، صُم مِنْ كُلُّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ، فَذَلِكَ صَوْمُ الدَّهْرِ » . قُلْتُ: إِنِّي أَجِدُ بِي ـ قَالَ مِسْعَر: يَعْنِي شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ ، فَذَلِكَ صَوْمُ الدَّهْرِ » . قُلْتُ: إِنِّي أَجِدُ بِي ـ قَالَ مِسْعَر: يَعْنِي قُومًا وَيُفْطِرُ يَوْمًا ، وَلاَ يَفَرُ إِذَا لاَقَى » . قُومًا وَيُفْطِرُ يَوْمًا ، وَلاَ يَفَرُ إِذَا لاَقَى » .

[تقدم في: ١٦٣١، الأطراف: ٩٥٤، ١٥٣، ١٩٧٤، ١٩٧٥، ١٩٧٤، ١٩٧٧، ١٩٧٩، ١٩٧٩، ١٩٧٩، ١٩٧٩، ١٩٧٩، ١٩٧٩، ١٩٧٨، ١٩٨٠، ١٩٨٠

قوله: (باب قول الله تعالى: وآتينا داود زبورًا) هو داود بن إيشا ـ بكسر الهمز وسكون التحتانية بعدها معجمة ـ ابن عوبد بوزن جعفر بمهملة وموحدة ابن باعر بموحدة ومهملة مفتوحة ابن سلمون بن يازب بتحتانية وآخره موحدة ابن رام بن حضرون بمهملة ثم معجمة ابن فارص بفاء وآخره مهملة ابن يهوذا بن يعقوب.

قوله: (الزبر الكتب واحدها زبور، زبرت: كتبت) قال أبو عبيدة (١) في قوله تعالى: ﴿ لَفِي نَبُرِ ٱلْأَوْلِينَ وَإِحدها زبور، وقال الكسائي: زبور بمعنى مزبور، تقول زبرته فهو مزبور مثل كتبته فهو مكتوب، وقرئ بضم أوله وهو جمع زبر. قلت: الضم قراءة حمزة.

قوله: (أُوبِي معه قال مجاهد: سبحي معه) وصله الفريابي (٢) من طريق مجاهد مثله، وعن الضحاك هو بلسان الحبشة، وقال قتادة: معنى أوبي: سيري.

قوله: (أن أحمل سابغات: الدروع) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ أَنِ آعَمَلُ سَيِغَاتٍ ﴾ أي دروعًا واسعة طويلة.

قوله: (وقدر في التعرد: المسامير والحلق، ولا ترق السمار فيسلس، ولا تعظم فينفصم) كذا في رواية الكشميهي، ولخيره الاقدق بالدال بدل الراء، وعندهم (فيتسلسل) وفي آخره «فيفصم» بغير نون، ووافقه الأصيلي في قوله: (فيسلس) وهو بفتح اللام ومعناه فيخرج من الثقب برفق أو يصير متحركًا فيلين عند الخروج. وأما الرواية الأخرى «فيتسلسل» أي يصير كالسلسلة في اللين، والأول أوجه، والغصم بالفاء القطع من غير إبانة. وهذا التفسير وصله

مجاز القرآن (۲/ ۹۱).

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٢٩).

٣) مجاز القرآن (٢/ ١٤٣) عوفيه: هرج ممدودة: أي مسمورة الحلق.

الفريابي من طريق مجاهد في قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي اَلسَّرْدِ ﴾ أي قدر المسامير والحلق، وروى إبراهيم الحربي في «غريب الحديث» من طريق مجاهد في قوله: ﴿ وَقَدِّرْ فِي اَلسَّرْدِ ﴾ : لا ترق المسامير فيسلس، ولا تغلظه فيفصمها. وقال أبو عبيدة (١) : يقال درع مسردة أي مستديرة الحلق، قال أبو ذؤيب:

داود أو صنع السواسغ تبع

وعليهما مسرودتان قضاهما

وهو مثل مسمار السفينة.

قوله: (أفرغ أنزل) لم أعرف المراد من هذه الكلمة هنا، واستقريت قصة داود في المواضع التي ذكرت فيها فلم أجدها، وهذه الكلمة والتي بعدها في رواية الكشميهني وحده.

قوله: (بسطة: زيادة وفضلاً) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ وَزَادَمُ بَسَطَةً فِي ٱلْمِـلَمِـ وَٱلْجِسَــــِ وَالْجِسَـــِ الْمِـلَمِـ وَالْجِسَـــِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ثم ذكر ثلاثة أحاديث:

الأول: حديث همام عن أبي هريرة: «خفف على داود القرآن» في رواية الكشميهني تالقراءة»/ قيل: المراد بالقرآن القراءة، والأصل في هذه اللفظة الجمع وكل شيء جمعته فقد قو أته، وقيل: المراد الزبور، وقيل: التوراة، وقراءة كل نبي تطلق علي كتابه الذي أوحي إليه، وإنما سماه قرآنا للإشارة إلى وقوع المعجزة به كوقوع المعجزة بالقرآن أشار إليه صاحب «المصابيح» والأول أقرب، وإنما ترددوابين الزبور والتوراة؛ لأن الزبور كله مواعظ، وكانوا يتلقون الأحكام من التوراة. قال قتادة: كنا نتحدث أن الزبور مائة وخمسون سورة كلها مواعظ وثناء، ليس فيه حلال ولا حرام ولا فرائض ولا حدود، بل كان اعتماده على التوراة، أخرجه ابن أبي حاتم وغيره.

وفي الحديث أن البركة قد تقع في الزمن اليسير حتى يقع فيه العمل الكثير، قال النووي: أكثر ما بلغنا من ذلك من كان يقرأ أربع ختمات بالليل وأربعًا بالنهار، وقد بالغ بعض الصوفية في ذلك فادعى شيئا مفرطًا، والعلم عندالله.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ١٤٣)، وفيه: درع مسدودة: أي مسمورة الحلق.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ٧٧).

and the second

The Confedence of the Confedence

قوله: (فيقرأ القرآن قبل أن تسرج) في رواية موسى «فلا تسرج حتى يقرأ القرآن».

قوله: (ولا يأكل إلا عن عمل يده) تقدم شرحه في أوائل البيوع (٣) وأن فيه دليلاً على أنه أفضل المكاسب، وقد استدل به على مشروعية الإجارة من جهة أن عمل اليد أعم من أن يكون للغير أو للنفس، والذي يظهر أن الذي كان يعمله داود بيده هو نسج الدروع، وألان الله له الحديد، فكان ينسج الدروع ويبيعها ولا يأكل إلا من ثمن ذلك مع كونه كان من كبار الملوك، قال الله تعالى: ﴿ وَشَكَدُنّا مُلْكُمُ ﴾ ، وفي حديث الباب أيضًا ما يدل على ذلك، وأنه مع سعته بحيث أنه كان له دواب تسرج إذا أراد أن يركب ويتولى خدمتها غيره، ومع ذلك كان يتورع ولا يأكل إلا مما يعمل بيده.

قوله: (رواه موسى بن عقبة عن صفوان بن سليم . . .) إلخ وصله المصنف في كتاب خلق أفعال العباد (٤) عن أحمد بن أبي عمر وعن أبيه وهو حفص بن عبد الله عن إبر اهيم بن طهمان عن موسى بن عقبة .

الحديث الثاني والثالث:

حديث عبد الله بن عمر وبن العاص في مراجعة النبي عليه في قيام الليل وصيام النهار، أورده من طريقين، وقد تقدم في صلاة الليل (٥)، والغرض منه قوله: «صيام داود».

<sup>(</sup>١) أخرجه الإسماعيلي كما في تغليق التعليق (٢٩/٤).

<sup>(</sup>۲) (۱۹/۱۹)، كتاب التفسير، باب، ح٤٧١٣.

<sup>(</sup>٣) (٥/٤/٥)، كتاب البيوع، باب ١٩٠٥، ح٢٠٧٠.

<sup>(</sup>٤) (ص: ٧٥).

<sup>(</sup>٥) (٣/ ٢٥)، كتاب التهجد، باب، ١١٣١٠.

٣٨ ـ باب أَحَبُّ الصَّلاَةِ إِلَى اللَّهِ صَلاَةُ ذَاوُدَ، وَأَحَبُّ الصِّيَامِ إِلَى اللَّهِ صِيَامُ دَاوُدَ كَانَ يَنَامُ نِصْفَ اللَّيْلِ، وَيَقُومُ ثُلُثُهُ، وَيَنَامُ سُدُسَهُ. وَيَصُومُ يَوْمًا. وَيُفْطِرُ يَوْمًا. قَيُفُطِرُ يَوْمًا. قَالُ عَلِيُّ : وَهُو قَوْلُ عَائِشَةَ : مَا أَلْفَاهُ السَّحَرُ عِنْدِي إِلاَّ نَائِمًا يَوْمًا

٣٤٢٠ حَدَّثَنَا قُتَيْبَة بنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَمْرِ و بنِ دِينَارِ عَنْ عَمْرِ و بْن أَوْسِ الثَّقَفِيِّ سَمِعَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرٍ و قَالَ: قَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَحَبُّ الصِّيَامِ إِلَى اللَّهِ صِيَامُ دَاوُدَ، كَانَ يَنَامُ نِصْفَ اللَّيلِ ويَقُومُ ثُلْنَهُ وَيَامُ شُدُسَهُ».
وينَامُ شُدُسَهُ».

قوله: (باب أحب الصلاة إلى الله صلاة داود. . . ) إلخ يشير إلى الحديث المذكور قبله .

قوله: (قال علي: هو قول عائشة ما ألفاه السحر عندي إلا نائمًا) هكذا وقع في رواية المستملي والكشميهني، وأما غيرهما فذكر الطريق الثالثة مضمومة إلى ما قبله دون الباب ودون قول علي، ولم أره منسوبًا، وأظنه علي بن المديني شيخ البخاري/، وأراد بذلك بيان المراد بقوله: «وينام سدسه» أي السدس الأخير، وكأنه قال: يوافق ذلك حديث عائشة «ما للمراد بقوله: أي وجده والضمير للنبي على والسحر الفاعل، أي لم يجيء السحر والنبي على عندي إلا وجده نائما، كما تقدم بيان ذلك في قيام الليل (۱).

## ٣٩ ـ باب ﴿ وَأَذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ ﴾ ـ إِلَى قَوْلِهِ - ﴿ وَفَصْلَ اللهِ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ ) ﴿ وَفَصْلَ اللَّهِ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّا ﴾ [ص: ١٧ ـ ٢٠]

قَالَ مُجَاهِدٌ: الْفَهْمُ فِي الْقَضَاءِ. ﴿ وَلَا تُشْطِطُ ﴾ : لاَ تُسْرِفْ ﴿ وَلَهْدِنَآ إِلَى سَوَآءِ الصِّرَطِ ﴿ وَلَا تُشْطِطُ ﴾ : لاَ تُسْرِفْ ﴿ وَلَهْدِنَآ إِلَى سَوَآءِ الصِّرَطِ ﴿ إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ يَسْعُ وَيَسْعُونَ نَجْمَةً وَيُقَالُ اللّهَ وَيُقَالُ لَهَا أَيْضًا شَاةٌ وَلِي نَجْمَةٌ وَجَدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا ﴾ مِثْلُ ﴿ وَكُفَّلُهَا ذَكُونَا ۚ ﴿ وَكُفَّلُهَا ذَكُونَا ﴿ فِي اللّهَ عَلَيْهُ ﴾ خَلَيْنِي ، صَارَ أَعَزَّ مِنِّي ، أَعْزَزْتُهُ : جَعَلْتُهُ عَزِيزًا ﴿ فِي الْفِيطَابِ ﴿ إِنَّ كُثِيلًا مِنْ اللّهُ لَكُنَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَعَزَلُونَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ اللللللللل

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۲۵)، کتاب التهجد، باب۷، ح۱۱۳۳.

\_إِلَى قَوْلِهِ ﴿ أَنَّمَا فَنَنَّامُ ﴾ قَالَ أَبْنُ عَبَّاسِ: اخْتَبَرْنَاهُ. وَقَرَأَ عُمَرُ: فَتَـّنَاهُ بِتَشْدِيدِ التَّاءِ ﴿ فَٱسْتَغْفَرَ لِلْكِا وَأَنْكَ ثَنَّ ﴾

٣٤٢١ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ حَدَّنَنَا سَهُلُ بَنُ يُوسُفَ قَالَ: سَمِعْتُ الْعَوَّامَ عَنْ مُجَاهِدٍ قَالَ: قُلْتُ لابْنِ عَبَّاسٍ: أَنسُجُدُونِي قَصَ ٣٠ فَقَرَأً ﴿ وَمِن ذُرِّيَتِيهِ دَاوُدَ وَشُلَيْمَننَ -حَتَّى أَتَى - فَيِهُ دَعُهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾ فَقَالَ ابْنُ عَبَّلْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: فَبِيتُكُمْ فَيَالْهُ مِعَنْ أُمِرَ أَنْ يَفْتَدِي بِهِمْ.

[الحديث: ٤٢٩ مأطر افدني: ٤٦٣٢، ٢٠٨١، ٧٠٨٤]

٣٤٢٢ حَدَّثَنَا مُوسَى بَنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ حَدَّثَنَا أَيُوبُ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَيْسَ اصَ أَمِن عَزَائِم السُّجُودِ، وَرَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَسْجُدُ فِيها.

[تقدم في: ١٠٦٩]

قوله: (باب ﴿ وَأَذَكُرْ عَبْدُنَا دَاوَدُ ذَا ٱلأَيْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ ﴿ ﴾ إِلَى قوله ـ ﴿ وَفَصْلَ ٱلْخِطَابِ ۞ ﴾) الأيدالقوة، وكان داو دموضوقًا بقرط الشجاعة، والأواب يأتي تفسيره قريبًا (١).

قوله: (قال مجاهد: النهم في القضاء) أي المراد بفصل الخطاب، وروى ابن أبي حاتم من طريق أبي بشر عن مجاهد قال: الحكمة الصواب. ومن طريق ليث (٢) عن مجاهد: فصل الخطاب إصابة القضاء وفهمه، ومن طريق ابن جريج عن مجاهد قال: فصل الخطاب العدل في الحكم وما قال من شيء أنفذه. وقال الشعبي : فصل الخطاب قوله أما بعد، وفي ذلك حديث مسند من طريق بلال بن أبي بردة عن أبيه عن جده قال: قاول من قال أما بعد داو دالنبي على وهو فصل الخطاب، أخرجه ابن أبي حاتم، وذكر عن ابن جرير بإسناد صحيح عن الشعبي مثله، وروى ابن أبي حاتم من طريق شريح قال: فصل الخطاب الشهود والأيمان، ومن طريق أبي عبد الرحمن السلمي نحوه.

قوله: (ولا تشطّط: لا تسرف)كذا وقع هنا، وقال الفراء: معناه لا تجر، وروى ابن جرير من طريق قتادة في قوله: ولا تشطّط أي لا تمل، ومن طريق السدي قال لا تخف.

قوله: (يقال للمرأة نعبعة ويقال لها أيضًا شاة) (٣)قال أبو عبيدة (٤) في قوله: ﴿ وَلِي نَجْمَةٌ ۗ وَلِي نَجْمَةٌ وَوَلِهِ: ﴿ وَلِي نَجْمَةٌ ۗ وَلِي نَجْمَةٌ ﴾ أي امرأة، قال الأعشى:

<sup>(</sup>١) (٨/٢٣)، بات ٤٠.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٣٠).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ١٨١).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (٢/ ١٨١).

فرميت غفلة عينه عن شاته فأصبت حبة قلبها وطحالها

قوله: (فقال أكفلنيها، مثل وكفلها زكريا ضمها) قال أبو عبيدة (١١ في قوله تعالى: ﴿ فَقَالَ أَكُفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي ٱلْخِطَابِ﴾ هو كقوله: ﴿ وَكُفَّلُهَا ذَكِرِيَّا ﴾ أي ضمها إليه، وتقول كفلت بالنفس أو كون الم بالمال ضمنته.

قوله: (وعزني: غلبني صار أعزمني، أعززته جعلته عزيزًا، في الخطاب يقال المحاورة) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَابِ ﴾ : أي صار أعز مني فيه . وروى الطبري من طريق العوفي عن ابن عباس قال: إن دعا ودعوت كان أكثر مني، وإن بطشت وبطش كان أشد مني. ومن طريق قتادة قال: معناه قهرني وظلمني. وأما قوله: «يقال المحاورة» فمراده تفسير الخطاب بالمحاورة، وهي بالحاءالمهملة أي المراجعة بين الخصمين، وهذا تفسير قوله تعالى: ﴿ وَعَزَّفِ فِي ٱلْخِطَّابِ ﴾ .

قوله: (الخلطاء: الشركاء) حكاه ابن جرير أيضًا.

قوله: (فتناه قال ابن عباس: اختبرناه، وقرأ عمر فتناه بتشديد التاء) أما قول ابن عباس فوصله ابن جرير وابن أبي حاتم (٣) من طريق علي بن أبي طلحة عنه ، وأما قراءة عمر فمذكورة في الشواذ ولم يذكرها أبو عبيد في القراءات المشهورة، ونقل التشديد أيضًا عن أبي رجاء العطاردي والحسن البصري.

ثم ذكر حديث ابن عباس في السجود في (ص) أورده من وجهين، ومحمد شيخه في الطريق الأولى هو ابن سلام (٤)، والعوام هو ابن حوشب بمهملة ثم معجمة.

قوله: (أنسجد) بنون، وللكشميهني والمستملي أأسجد، وسيأتي شرح الحديث في التفسير (٥) إن شاء الله تعالى.

مجاز القرآن (٢/ ١٨١). (1)

تغليق التعليق (٤/ ٣١). **(Y)** 

قال الجياني في التقييد (٣/ ١٠٢٤): نسبه ابن السكن في نسخته: ابن سلام، ولم ينسبه أبوزيد، ولا أبو (٣) أحمد، ولا أبو مسعود الدمشقي، وقال أبو نصر (الهداية ١/ ٣٢٥): قال لي أبو أحمد الحافظ: هو محمدبن المثنى.

وقد روى البخاري في الجهاد في باب العون بالمدد (ح٣٠٦٤) عن محمد بن بشار ، عن ابن أبي عدي ، وسهل بن يوسف . . . الحديث .

<sup>(</sup>١٠/ ٥٣٥)، كتاب التفسير، باب٣٨، ح٢٠٨٦. (1)

<sup>(</sup>١٢٣/١٠)، كتاب التفسير، سورة الأنعام، باب٥، ح٢٣٢.

• ٤ - باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَتِكُنَّ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ وَأَوَّابُ نَ الرَّاجِعُ الْمُنِيبِ. وَقَوْلِهِ ﴿ وَهَبْ لِي مُلْكًا لَّا يَلْبِغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيٌّ ﴾ [ص: ٣٥]

وَقَوْلِهِ: ﴿ وَاتَّبَعُوا مَا تَنْلُوا ٱلشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانٌ ﴾ [البقرة: ١٠٢] ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ غُدُوُّهَا شَهْرٌ وَرَوَاحُهَا شَهْرٌ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾[سبأ: ٢١] أَذَبْنَا لَهُ عَيْنَ الْحَدِيدِ ﴿ وَمِنَ ٱلْجِنِّ مَن يَعْمَلُ بَيْنَ يَدَيْدِ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ ﴿ مِن تَحَارِبِ ﴾ [سبأ: ٣١] قَالَ مُجَاهِدٌ: بُنْيَانٌ مَا دُونَ الْقُصُورِ ﴿ وَتَمَاثِيلَ

وَحِفَانٍ كَأَلْمُوَابِ ﴾ كَالْحِيَاضِ لِلإبِلِ

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَالْجَوْبَةِ مِنَ الْأَرْضِ ﴿ وَقُدُورِ رَّاسِيَنَ ۗ ﴾ - إلى قوله - ﴿ إِلشَّكُورُ ﴾ ﴿ فَلَمَّا قَضَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَّا دَلَيْمُ عَلَيْ مَوْتِهِ ۗ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ ﴾ الأرَضَةُ ﴿ تَأْحَثُلُ مِنسَأَتُكُ ﴾ عَصَاهُ ﴿ فَلَمَّا خَرَّ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ ﴿ الْمُهِينِ ﴾ ﴿ حُبَّ ٱلْخَيْرِ عَن ذِكْرِ رَبِّي . . . فَطَفِقَ مَسْخًا بِالسُّوقِ وَٱلْأَعْنَاقِ ؟ ﴾[ص: ٣٧، ٣٣] يَمْسَحُ أَعْرَافَ الْخَيْلِ وَعْرَاقِيبَهَا ﴿ الْأَضْفَاذَ ﴾ الْوَثَاقُ. قَالَ مُجَاهِدٌ ﴿ الصَّافِنَاتُ ﴾ صَفَّنَ الْفَرِّسُ رَفَعَ إِحْدَى رِجْلَيْهِ حَتَّى تَكُونَ عَلَى طَرَفِ الْحَافِرِ ﴿ الْجِيَادُ ﴾ السِّرَاعُ ﴿ جَسَدًا ﴾ شَيُطَانًا ﴿ رُحَاءً ﴾ طَيِّبَةً ﴿ حَيْثُ أَصَابَ ﴾ حَيْثُ شَاءَ

﴿ فَأَمْنُنْ ﴾ أَعْطِ ﴿ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ بِغَيْرِ حَرَجٍ

٣٤٢٣ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ مُحَمَّدِ بْن زِيَادٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿ إِنَّ عِفْرِيتًا مِنَّ الْجِنِّ تَفَلَّتَ الْبَارِحَةَ لِبَقْطَعَ عَلَيَّ صَلاَتِي فَأَمْكَنَنِي اللَّهُ مِنَهُ، فَأَخَذْتُهُ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَزْبُطَهُ عَلَى سَارِيةٍ مِنْ سَوَارِي الْمَسَجِدِ حَتَّى تَنظُرُوا إِلَيْهِ كُلُّكُمْ، فَذَكَّرْتُ - دَعْوَةً أَخِي سُلَيْمَانَ: "رَبُّ هَبْ لِي/ مُلْكًا لاَ يَنْبَغِي لأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي، فَرَدَدْتُهُ خَاسِنًا، عِفْرِيتٌ: مُتَمَرِّدٌ مِنْ إِنْسِ أَوْجَانٌ، مِثْلُ زِيْنِيَةٍ جَمَاعَتُهَا الزَّبَانِيَةُ.

[تقدم في: ٢٤٦١، الأطراف: ١٢١٠، ٣٢٨٤، ٤٨٠٨]

٣٤٢٤ حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ مَخْلَدِ حَدَّثَنَا مُغِيرَةُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي الزَّنَادِ عَن الأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: ﴿ قَالَ سُلَيْمَانُ بْنُ دَاوُدَ لَأَطُوفَنَّ اللَّيْلَةَ عَلَى سَبْعِينَ امْرَأَةً، تَحْمِلُ كُلُّ امْرَأَةٍ قَارِسًا يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ۚ فَقَالَ لَهُ صَاحِبَهُ : إِنْ شَاءَ اللَّهُ ، فَلَمْ يَقُلْ ، وَلَمْ تَحْمِلْ شَبِئًا إِلَّا وَاحِدًا سَاقِطًا أَحَدُ شِقَيْهِ». فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لَوْ قَالَهَا لَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ». قَالَ شُعَيْبٌ وَابْنُ أَبِي الزِّنَادِ: «تِسْعِينَ» وَهُوَ أَصَحُّ.

[تقدم في: ٢٨١٩، الأطراف: ٧٤٢، ١٦٣٩، ٦٧٢٠، ٢٧١٩] ٣٤٢٥ - حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا الْأَعْمَشُ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ التَّيْمِيُّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَيُّ مَسْجِدٍ وُضِعَ أَوَّلُ؟ قَالَ: «الْمَسْجِدُ الْمَسْجِدُ الْمُصْى». قُلْتُ: كَمْ كَانَ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: «أَرْبَعُونَ» ثُمَّ الْمَسْجِدُ الأَقْصَى». قُلْتُ: كَمْ كَانَ بَيْنَهُمَا؟ قَالَ: «أَرْبَعُونَ» ثُمَّ قَالَ: «حَيْثُمَا أَذْرَكَتْكَ الصَّلاَةُ فَصَلِّ وَالأَرْضُ لَكَ مَسْجِدٌ».

[تقدم في : ٣٣٦٧]

٣٤٢٦ حدَّثَ مَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ حَدَّثَنَا أَبُو الزِّنَادِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَثَلِي وَمَثَلُ النَّاسِ كَمَثْلِ رَجُلٍ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَثْلِي وَمَثْلُ النَّاسِ كَمَثْلِ رَجُلٍ السَّعَ قَدَنَارًا فَجَعَلَ الْفَرَاشُ وَهَذِهِ الدَّوَابُ تَقَعُ فِي النَّارِ».

٣٤٢٧ ـ وقَالَ: «كَانَتِ امْرَأْتَانِ مَعَهُمَا ابْنَاهُمَا، جَاءَ الذِّبْ فَذَهَبَ بِابْنِ إِحْدَاهُمَا، فَقَالَتْ صَاحِبَتُهَا: إِنَّمَا ذَهَبَ بِإبْنِكِ، وَقَالَتِ الأُخْرَى: إِنَّمَا ذَهَبَ بِإبْنِكِ، فَتَحَاكَمَتَا إِلَى دَاوُدَ فَقَضَى بِهِ صَاحِبَتُهَا: إِنَّمَا ذَهَبَ بِابْنِكِ، فَتَحَاكَمَتَا إِلَى دَاوُدَ فَقَضَى بِهِ لِلْكُبْرَى؛ فَخَرَجَتَا عَلَى سُلَيْمَانَ بْنِ دَاوُدَ فَأَخْبِرَتَاهُ فَقَالَ: اثْتُونِي بِالسِّكِينِ أَشُقُهُ بِينَهُمَا. فَقَالَتِ الصُّغْرَى؛ فَخَرَجَتَا عَلَى شُلِيمًانَ اللَّهُ، هُوَ ابْنُهَا، فَقَضَى بِهِ لِلصَّغْرَى». قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاللَّهِ إِنْ سَمِعْتُ بِالسِّكِينِ إِلاَّ يَوْمَئِذٍ، وَمَاكُنَّانَقُولُ إِلاَّ الْمُدْيَةُ.

[الحديث: ٣٤٢٧، الأطراف: ٦٧٦٩]

قوله: (قول الله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرُدَسُلَيْمَنَّ ﴾) في رواية غير أبي ذر «باب قول الله».

قوله: (﴿ نِعْمَ ٱلْعَبِّدُ إِنَّهُ وَأَنَّ ﴿ ﴾ : الراجع المنيب) هو تفسير الأواب. وقد أخرج ابن جريج من طريق مجاهد قال: «الأواب» الرجاع عن الذنوب. ومن طريق قتادة قال: «المطيع»، ومن طريق السدي قال: «هو المسبح».

قوله: (﴿ مِن تَعَرْبِبَ ﴾ ، قال مجاهد: بنيان ما دون القصور) وصله عبد بن حميد (١) عنه كذلك، وقال أبو عبيدة (٢): المحاريب جمع محراب وهو مقدم كل بيت، وهو أيضًا المسجد والمصلى.

قوله: (﴿ وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ ﴾ كالحياض للإبل، وقال ابن عباس كالجوبة من الأرض) أما قول مجاهد فوصله عبد بن حميد عنه، وأما قول ابن عباس فوصله ابن أبي حاتم (٣) عنه، وقال

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٣١).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ١٤٤).

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (١/٤).

أبو عبيدة (١): الجوابي جمع جابية، وهو الحوض الذي يجبى فيه الماء.

قوله: (دابة الأرض) الأرضة.

قوله: (﴿ فَطَفِقَ مَسَمًا بِالسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ ﴿ ﴾: يمسح أعراف الخيل وعراقيبها) هو قول ابن عباس أخرجه ابن جرير من طريق علي بن أبي طلحة عنه وزاد في آخره «حبالها»، وروى من طريق الحسن قال: كشف عراقيبها وضرب أعناقها، وقال: لا تشغلني عن عبادة ربي مرة أخرى. قال أبو عبيدة (٣); ومنه قوله: مسح علاوته: إذا ضرب عنقه، قال ابن جرير: وقول ابن عباس أقرب إلى الصواب.

قوله: (﴿الأصفاد﴾: الوثاق) روى ابن جرير من طريق السدي قال: مقرنين في الأصفاد: أي بجمع اليدين إلى العنق بالأغلال. وقال أبو عبيدة (٤): الأصفاد الأغلال واحدها صفد، ويقال للغطاء أيضًا صفد »

قوله: (قال مجاهد: الصافئات، صفن الفرس رفع إحدى رجليه حتى يكون على طرف الحافر) وصله الفريابي (٥) من طريقه قال: صفن الفرس إلخ، لكن قال «يديه» ووقع في أصل البخاري «رجليه» وصوب عياض ما عند الفريابي، وقال أبو عبيدة (٢٠): الصافن الذي يجمع بين يديه ويثني مقدم حافر إحدى رجليه.

قوله: ﴿ الجياد﴾: السراع) وصله الفريابي من طريق مجاهد أيضًا، روى ابن جرير من طريق إبراهيم التيمي أنها كانت عشرين فرسا ذوات أجنحة.

قوله: ﴿ جَسَدًا﴾ : شيطانًا) قال الفريابي: حدثنا ورقاء عن ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله: ﴿ وَٱلْقَيْنَا عَلَى كُرْسِيِّهِ مَصَدًا﴾ قال: شيطانًا يقال له: آصف، قال له سليمان: كيف تفتن

مجاز القرآن (۲/ ۱٤٤).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (٢/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٥) تغليق التعليق (٤/ ٣٢).

<sup>(</sup>٦) مجاز القرآن (٢/ ١٨٢).

الناس؟ قال: أرني خاتمك أخبرك، فأعطاه، فنبذه آصف في البحر فساخ، فذهب ملك سليمان وقعد آصف على كرسيه، ومنعه الله نساء سليمان فلم يقربهن، فأنكرته أم سليمان، وكان سليمان يستطعم ويعرفهم بنفسه فيكذبونه، حتى أعطته امرأة حوتًا، فطيب بطنه فوجد خاتمه في بطنه فرد الله إليه ملكه، وفر آصف فدخل البحر. وروى ابن جرير من وجه آخر عن مجاهد أن اسمه آصر آخره راء، ومن طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس أن اسم الجني صخر، ومن طريق السدي كذلك وأخرج القصة من طريقه مطولة، والمشهور أن آصف اسم الرجل الذي كان عنده علم من الكتاب. والله أعلم.

قوله: (﴿رخاء﴾ طيبة) في رواية الكشميهني «طيبًا» رواه الفريابي من الوجه المذكور في قوله: «رخاء» قال طيبة.

قوله: (﴿ حَيْثُ أَصَابَ إِنَّ ﴾ : حيث شاء) وصله الفريابي كذلك .

قوله: (﴿ فامنن ﴾ أعط، بغير حساب بغير حرج) وصله الفريابي من طريق مجاهد كذلك، وقال أبو عبيدة (١) في قوله: ﴿ يِعَيِّرِ حِسَابِ ﴿ يَعَيِّرِ حِسَابِ ﴿ يَعَيِّرِ حِسَابِ ﴿ يَعَيِّرِ حِسَابِ ﴿ يَعَيْرِ حِسَابِ ﴿ يَعَيْرِ حِسَابِ إِنَّ ﴾ أي بغير ثواب ولا جزاء، أو بغير منة ولا قلة.

ثم أورد المصنف أربعة أحاديث: أولها: حديث أبي هريرة في تفلت العفريت على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي الله أي تعرض لي فلتة أي بغتة .

قوله: (البارحة) أي الليلة الخالية الزائلة، والبارح: الزائل، ويقال من بعد الزوال إلى آخر النهار البارحة.

قوله: (فذكرت دعوة أخي سليمان) أي قوله: ﴿ وَهَبّ لِي مُلّكًا لاّ يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِيّ ﴾ وفي هذه إشارة إلى أنه تركه رعاية لسليمان عليه السلام، ويحتمل أن تكون خصوصية سليمان استخدام المجن في جميع ما يريده لا في هذا القدر فقط، واستدل الخطابي (٢) بهذا الحديث على أن أصحاب سليمان كانوا يرون الجن في أشكالهم وهيئتهم حال تصرفهم، قال: وأما قوله تعالى: ﴿ إِنّهُ يَرَنكُمْ هُو وَفَيِيلُمُ مِنْ حَيْثُ لا لَوْقَهُم فالمراد الأكثر الأغلب من أحوال بني آدم، وتعقب بأن نفي رؤية الإنس للجن على هيئتهم ليس بقاطع من الآية بل ظاهرها أنه ممكن، فإن نفي رؤيتنا إياهم مقيد بحال رؤيتهم لنا ولا ينفي إمكان رؤيتنا لهم في غير تلك الحالة، ويحتمل العموم. وهذا الذي فهمه أكثر العلماء حتى قال الشافعي: من زعم أنه يرى الجن أبطلنا شهادته، واستدل بهذه الآية. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) الأعلام(١/٢٠٠).

قوله: (عفريت: متمرد من إنس أو جان مثل زبنية جماعته زبانية) الزبانية في الأصل اسم أصحاب الشرطة، مشتق من الزبن وهو الدفع، وأطلق على الملائكة، ذلك لأنهم يدفعون الكفار في النار،/ وواحد الزبانية زبنية، وقيل: زبني، وقيل: زابن، وقيل: زباني وقال قوم: لا واحد له من لفظه وقيل وإحده زبنيت وزن عفريت، ويقال عفرية لغة مستقلة ليست مأخوذة مِن عَفْرِيت، ومراد المصنف بعوله: «مثل زبنية» أي أنه قيل في عفريت عفرية، وهي قراءة رويت في الشواذ عن أبي بكو الصديق، وعن أبي رجاء العطاردي وأبي السمال بالمهملة واللام، وقال ذو الرمة:

#### مصوب في ظلام الليل منتصب كأنه كوكب في إثر عفرية

وقد تقدم كثير من بيان أحوال الجن (١١) في «باب صفة إبليس وجنوده» من بدء الخلق. قال ابن عبد البر: الجن على مراتب، فالأصل جني، فإن خالط الإنس قيل: عامر، ومن تعرض منهم للصبيان قيل: أرواح، ومِنْ زَّاه في الخبث قيل: شيطان، فإن زاه على ذلك قيل: مارد، فإن زاد على ذلك قيل: عَفْرَيْتُ وقال الراغب: العفريت من الجن هو العارم الخبيث، وإذا بولغ فيه قيل عفريت نفريت، وقال ابن قتيبة: العفريت الموثق الخلق، وأصله من العفر وهو التراب، ورجل عفر بكسر أوله وثانيه وتثقيل ثالثه إذا بولغ فيه أيضًا.

قوله: (حدثنا مغيرة بن عِبْكُ الرّحمن) هو الحزامي وليس بالمخزومي، واسم جدالحزامي عبدالله بن خالد بن حزام، وأسم جدالمخزومي الحارث بن عبدالله.

قوله: (قال سليمان بن داود لأطوفن الليلة) في رواية الحموي والمستملى «لأطيفن» وهما لغتان. طاف بالشيء وأطاف به إذا دار حوله وتكرر عليه، وهو هنا كناية عن الجماع، واللام جواب القسم وهو محذوف، أي والله لأطوفن، ويؤيده قوله في آخره «لم يحنث» لأن الحنث لأيكون إلا عن قسم، والقسم لابدله من مقسم به.

قوله: (على سبعين امرأة) كذا هنا من رواية مغيرة، وفي رواية شعيب كما سيأتي في الأيمان والنذور (٢٠) "فقال تسعين، وقد ذكر المصنف ذلك عقب هذا الحديث ورجح تسعين بتقديم المثناة على سبعين وذكر أن ابن أبي الزناد رواه كذلك، قلت: وقد رواه سفيان بن عيينة

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۵۰۹)، كتاب مدء الخلق، ماب ۱۱.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٢٦٢)، كتاب الأيمان والنذور، باب٣، ح٦٦٣٩.

عن أبي الزناد فقال: «سبعين» وسيأتني في كفارة الأيمان (١) من طريقه ولكن رواه مسلم عن ابن أبي عمر عن سفيان فقال: «سبعين» بتقديم السين، وكذا هو في «مسند الحميدي» عن سفيان، وكذا أخرجه مسلم من رواية ورقاء عن أبي الزناد، وأخرجه الإسماعيلي والنسائي وابن حبان من طريق هشام بن عروة عن أبي الزناد قال: «مائة امرأة» وكذا قال طاوس عن أبي هريرة كما سيأتي في الأيمان والنذور(٢) ، من رواية معمر ، وكذا قال أحمد عن عبدالرزاق من رواية هشام ابن حجير عن طاوس «تسعين» وسيأتي في كفارة الأيمان (٣)، ورواه مسلم عن عبد بن حميد عن عبد الرزاق فقال: «سبعين» وسيأتي في التوحيد(٤) من رواية أيوب عن ابن سيرين عن أبي هريرة «كان لسليمان ستون امرأة» ورواه أحمد وأبو عوانة من طريق هشام عن ابن سيرين فقال: «مائة امرأة» وكذا قال عمران بن خالد عن ابن سيرين عند ابن مردويه، وتقدم في الجهاد (٥) من طريق جعفر بن ربيعة عن الأعرج فقال: «مائة امرأة أو تسع وتسعون» على الشك، فمحصل الروايات ستون وسبعون وتسعون وتسعون ومائة، والجمع بينها أن الستين كن حرائر وما زاد عليهن كن سراري أو بالعكس، وأما السبعون فللمبالغة، وأما التسعون والمائة فكن دون المائة وفوق التسعين، فمن قال تسعون ألغى الكسر ومن قال مائة جبره ومن ثم وقع التردد في رواية جعفر، وأما قول بعض الشراح: ليس في ذكر القليل نفي الكثير، وهو من مفهوم العدد، وليس بحجة عند الجمهور فليس بكاف في هذا المقام، وذلك أن مفهوم العدد معتبر عند كثيرين. والله أعلم.

وقد حكى وهب بن منبه في «المبتدأ» أنه كان لسليمان ألف امرأة ثلاثمائة مهيرة وسبعمائة سرية ،/ ونحوه مما أخرج الحاكم في «المستدرك» من طريق أبي معشر عن محمد بن كعب – قال: بلغنا أنه كان لسليمان ألف بيت من قوارير على الخشب فيها ثلاثمائة صريحة وسبعمائة

قوله: (تحمل كل امرأة فارسًا يجاهد في سبيل الله) هذا قاله على سبيل التمني للخير،

<sup>(</sup>١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب٩، ح٠ ٦٧٢. (1)

<sup>(</sup>١٥/ ٢٦٢)، كتاب الأيمان والنذور، باب٣، ح٦٦٣٩. (٢)

<sup>(</sup>١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب٩، ح١٧٢٠. (٣)

<sup>(</sup>۱۷/ ۲۷۱)، كتاب التوحيد، باب ۳۱، ح ۲۶٦٩. (1)

<sup>(0)</sup> 

<sup>(</sup>٧/ ٨٧)، كتاب الجهاد، باب١٣ ، ح٢٨١٩.

وإنما جزم به لأنه غلب عليه الرجاء، لكونه قصد به الخير وأمر الآخرة لا لغرض الدنيا. قال بعض السلف: نبه عليه في هذا الحديث على آفة التمني والإعراض عن التفويض، قال: ولذلك نسي الاستثناء ليمضي فيه القدو.

قوله: (فقال له صاحبه ؛ إن شاء الله) في رواية معمر عن طاوس الآتية (۱) «فقال له الملك» وفي رواية هشام بن حجير (۲) «فقال له صاحبه ، قال سفيان يعني الملك» وفي هذا إشعار بأن تفسير صاحبه بالملك ليس بمرفوع ، لكن في «مسند الحميدي» عن سفيان «فقال له صاحبه أو الملك» بالشك ، ومثلها لمسلم ، وفي الجملة ففيه رد على من فسر صاحبه بأنه الذي عنده علم من الكتاب ، وهو آصف بالمد وكسر المهملة بعدها فاء ابن برخيا بفتح الموحدة وسكون الراء وكسر المعجمة بعدها تحتائية ، وقال القرطبي (۳) في قوله : «فقال له صاحبه أو الملك» إن كان صاحبه فيعني به وزيره من الإنس والجن ، وإن كان الملك فهو الذي كان يأتيه بالوحي ، قال : وقد أبعد من قال المراد به خاطره . وقال النووي (٤) : قيل : المراد بصاحبه الملك ، وهو الظاهر من لفظه ، وقيل : القرين ، وقيل : صاحب له آدمي . قلت : ليس بين قوله صاحبه والملك منافاة ، إلا أن لفظة «صاحبه أعم ، فمن ثم نشأ لهم الاحتمال ، ولكن الشك لا يؤثر في الجزم ، فمن جزم بأنه الملك حجة على من لم يجزم .

قوله: (فلم يقل) قال عياض<sup>(٥)</sup>: بين في الطريق الأخرى بقوله: «فنسي». قلت: هي رواية ابن عيينة عن شيخه، وفي رواية معمر قال: «ونسي أن يقول إن شاء الله»، ومعنى قوله: «فلم يقل» أي بلسانه لا أنه أبي أن يفوض إلى الله بل كان ذلك ثابتًا في قلبه، لكنه اكتفى بذلك أولاً ونسى أن يجريه على لسانه لما قيل له لشيء عرض له.

قوله: (فطاف بهن) في رواية ابن عيينة (٦٠) ، «فأطاف بهن» وقد تقدم توجيهه .

قوله: (إلا واحدًا ساقطًا أحد شقيه) في رواية شعيب (٧) «فلم يحمل منهن إلا امرأة واحدة

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۸۹۸)، كتاب النكاح، باب۱۱۹، ح۲٤۲ه.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب ١٩، ح ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) المفهم (٤/ ٦٣٧).

<sup>(</sup>٤) المنهاج (١١٩/١١).

<sup>(</sup>٥) الإكمال(٥/٤١٧).

<sup>(</sup>٦) (١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب١١، ح٠ ٢٧٢، وفيه: فطاف بهن.

<sup>(</sup>٧) (١٥/ ٢٦٢)، كتاب الأيمان والنذور، باب، ح٦٦٣٩.

جاءت بشق رجل» وفي رواية أيوب عن ابن سيرين (١): «ولدت شق غلام» وفي رواية هشام عنه: «نصف إنسان» وهي رواية معمر (٢)، حكى النقاش في تفسيره أن الشق المذكور هو الجسد الذي ألقي على كرسيه، وقد تقدم قول غير واحد من المفسرين: أن المراد بالجسد المذكور شيطان وهو المعتمد، والنقاش صاحب مناكير.

قوله: (لو قالها لجاهدوا في سبيل الله) في رواية شعيب (٣) «لو قال إن شاء الله» وزاد في آخره «فرسانًا أجمعون» وفي رواية ابن سيرين «لو استثنى لحملت كل امرأة منهن فولدت. فارسًا يقاتل في سبيل الله» وفي رواية طاوس (٤) «لو قال إن شاء الله لم يحنث وكان دركًا لحاجته» كذا عند المصنف من رواية هشام بن حجير (٥) ، وعند أحمد و مسلم مثله من رواية معمر، وعند المصنف من طريق معمر (٦) «وكان أرجى لحاجته» وقوله: «دركًا» بفتحتين من الإدراك وهو كقوله تعالى: ﴿ لَّا تَخَنُّكُ دَرَّكًا ﴾ أي لحاقًا، والمراد أنه كان يحصل له ما طلب ولا يلزم من إخباره على بذلك في حق سليمان في هذه القصة أن يقع ذلك لكل من استثنى في أمنيته، بل في الاستثناء رجو الوقوع وفي ترك الاستثناء خشية عدم الوقوع، وبهذا يجاب عن قول موسى للخضر ﴿ سَتَجِدُنِي إِن شَآهُ ٱللَّهُ صَابِرًا ﴾ مع قول الخضر له آخرًا: ﴿ ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِع عَلَيْهِ صَبْرًا ﴿ ﴾ وفي الحديث فضل فعل الخير وتعاطي أسبابه، وأن رُمُرِّ وَلِيْنَ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ مُسْتَحِبًا بِالنَّيْةِ وَالقَصِدَ. وَفَيْهُ اسْتَحْبَابِ الاسْتَثْنَاءُ لَمِنْ قَالَ ۖ <del>- ^</del> كثيرًا/ من المباح والملاذ يصير مستحبًا بالنية والقصد. وفيه استحباب الاستثناء لمن قال <del>- ^</del> سأفعل كذا، وأن إتباع المشيئة اليمين يرفع حكمها، وهو متفق عليه بشرط الاتصال، وسيأتي بيان ذلك في الأيمان والنذور (V) مع بسط فيه. وقد استدل بهذا الحديث من قال: الاستثناء إذا عقب اليمين ولو تخلل بينهما شيء يسير لا يضر، فإن الحديث دل على أن سليمان لو قال: إن شاء الله، عقب قول الملك له قل: إن شاء الله، الأفاد مع التخلل بين كلاميه بمقدار كلام الملك.

<sup>(</sup>۱۷/ ۲۷۱)، كتاب التوحيد، باب ۳۱، ح۲۶٦٩. (1)

<sup>(</sup>۱۱/ ۱۹۸)، كتاب النكاح، باب۱۱۹، ح۲٤۲٥. **(Y)** 

<sup>(</sup>١٥/ ٢٦٢)، كتاب الأيمان والنذور، باب٣، ح٦٦٣٩. (٣)

<sup>(</sup>١١/ ٦٩٨)، كتاب النكاح، باب١١٩، ح٢٤٢٥. (1)

<sup>(</sup>١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب١٩، ح٠ ٦٧٢. (0)

<sup>(</sup>۱۱/ ۲۹۸)، كتاب النكاح، باب۱۱۹، ح۲۲۲۰. (7)

<sup>(</sup>١٥/ ٣٩١)، كتاب كفارات الأيمان، باب١٩، ح ٢٧٢٠. **(Y)** 

وأجاب القرطبي (١) باحتمال أن يكون الملك قال ذلك في أثناء كلام سليمان ، وهو احتمال ممكن يسقط به الاستدلال المذكور . وفيه أن الاستثناء لا يكون إلا باللفظ ولا يكفي فيه النية . وهو اتفاق إلا ما حكي عن بعض المالكية . وفيه ما خص به الأنبياء من القوة على الجماع الدال ذلك على صحة البنية وقوة الفحولية وكمال الرجولية مع ما هم فيه من الاشتغال بالعبادة والعلوم . وقد وقع للنبي على من ذلك أبلغ المعجزة لأنه مع اشتغاله بعبادة ربه وعلومه ومعالجة الخلق كان متقللاً من المآكل والمشارب المقتضية لضعف البدن على كثرة الجماع ، ومع ذلك فكان يطوف على نسائه في ليلة بغسل واحد وهن المقتضية لضعف البدن على كثرة الجماع ، ومع ذلك فكان يطوف على نسائه في ليلة بغسل واحد وهن المقتضية لمن أمرأة ، وقد تقدم في كتاب الغسل (٢) ، ويقال : إن كل من كان أتقى لله فشهوته أشد لأن الذي لا يتقي يتفرج بالنظر ونحوه . وفيه جواز الإخبار عن الشيء ووقوعه في المستقبل بناء على غلبة الظن فإن سليمان عليه السلام جزم بما قال ولم يكن ذلك عن وحي وإلا لوقع ، كذا قيل .

وقال القرطبي<sup>(۳)</sup>: لا يظن بسليمان عليه السلام أنه قطع بذلك على ربه إلا من جهل حال الأنبياء وأدبهم مع الله تعالى. وقال ابن الجوزي<sup>(٤)</sup>: فإن قيل من أين لسليمان أن يخلق من مائه هذا العدد في ليلة؟ لا جائز أن يكون بوحي لأنه ما وقع ، ولا جائز أن يكون الأمر في ذلك إليه لأن الإرادة لله . والجواب أنه من جنس التمني على الله والسؤال له أن يفعل والقسم عليه كقول أنس بن النضر: «والله لا تكسر سنها» (٥) ويحتمل أن يكون لما أجاب الله دعوته أن يهب له ملكًا لا ينبغي لأحد من بعده كان هذا عنده من جملة ذلك فجزم به . وأقرب الاحتمالات ماذكرته أولا وبالله التوفيق .

قلت: ويحتمل أن يكون أوحى إليه بذلك مقيدًا بشرط الاستثناء فنسي الاستثناء فلم يقع ذلك لفقدان الشرط، ومن ثم ساغ له أولا أن يحلف. وأبعد من استدل به على جواز الحلف على غلبة الظن. وفيه جواز السهو على الأنبياء، وأن ذلك لا يقدح في علو منصبهم، وفيه جواز الإخبار عن الشيء أنه سيقع ومستند المخبر الظن مع وجود القرينة القوية لذلك. وفيه جواز إضمار المقسم به في اليمين لقوله: «لأطوفن» مع قوله عليه السلام: «لم يحنث» فدل على أن اسم الله فيه مقدر، فإن قال أحد بجواز ذلك فالحديث حجة له بناء على أن شرع من قبلنا شرع لنا إذا ورد تقديره على لسان الشارع، وإن وقع الاتفاق على عدم الجواز فيحتاج إلى تأويله كأن يقال لعل التلفظ باسم الله وقع في

<sup>(</sup>۱) المفهم (۵/ ۱۳۸).

<sup>(</sup>۲) (۱/۱۱)، كتاب الغسل، باب۱۲، ح۲٦۸.

<sup>(</sup>٣) المفهم (٥/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٤) كشف المشكل (٣/٢٤٤)، رقم ١٩٠٨/ ٢٣٥٧.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٠/ ٩٠)، كتاب التفسير، باب٦، - ٢٦١١.

الأصل وإن لم يقع في الحكاية ، وذلك ليس بممتنع ، فإن من قال : والله لأطوفن يصدق أنه قال لأطوفن فإن اللافظ بالمركب لافظ بالمفرد ، وفيه حجة لمن قال : لا يشترط التصريح بمقسم به معين ، فمن قال أحلف أو أشهد ونحو ذلك فهو يمين وهو قول الحنفية ، وقيده المالكية بالنية ، وقال بعض الشافعية : ليست بيمين مطلقًا . وفيه جواز استعمال لو ولولا ، وسيأتي الكلام عليه في باب (١) مفرد عقده له المصنف في أواخر الكتاب . وفيه استعمال الكناية في اللفظ الذي يستقبح ذكره لقوله : «لأطوفن» بدل قوله : لأجامعن .

## الحديث الثالث:

قوله: (حدثنا إبراهيم التيمي عن أبيه) هو يزيدبن شريك.

قوله: (أي مسجد وضع أول؟) تقديم التنبيه عليه في أثناء قصة إبراهيم عليه السلام.

قوله: (أدركتك الصلاة) أي وقت الصلاة، وفيه إشارة إلى المحافظة على الصلاة في أول وقتها، ويتضمن ذلك الندب إلى معرفة الأوقات. وفيه إشارة إلى أن المكان الأفضل للعبادة إذا لم يحصل لا يترك المأمور به لفواته بل يفعل المأمور في المفضول لأنه والمؤلفة كأنه فهم عن أبي ذر من تخصيصه السؤال عن أول مسجد وضع أنه يريد تخصيص صلاته فيه فنبه على أن إيقاع الصلاة إذا حضرت لا يتوقف على المكان الأفضل. وفيه فضيلة الأمة المحمدية لما ذكر أن الأمم قبلهم كانوا لا يصلون إلا في مكان مخصوص وقد تقدم التنبيه عليه في كتاب التيمم (٢). وفيه الزيادة على السؤال في الجواب لا سيما إذا كان للسائل في ذلك مزيد فائدة.

## الحديث الرابع:

قوله في الإسناد : (عن عبد الرحمن) هو الأعرج، وهو كذلك في نسخة شعيب عن أبي الزناد عند الطبراني .

قوله: (أنه سمع رسول الله على يقول: مثلي ومثل الناس كمثل رجل استوقد نارًا فجعل الفراش وهذه الدواب تقع في النار، وقال: كانت امر أتان معهما ابناهما) هكذا أورده، ومراده الحديث الثاني، فإنه هو الذي يدخل في ترجمة سليمان، وكأنه ذكر ما قبله وهو طرف من حديث طويل لكونه سمع نسخة شعيب عن أبي الزناد، وهذا الحديث مقدم على الآخر، وسمع الإسناد في السابق دون الذي يليه فاحتاج أن يذكر شيئًا من لفظ الحديث الأول لأجل

<sup>(</sup>۱) (۸۷/۱۷)، كتاب التمنى، باب٩.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۱۵)، كتاب التيمم، باب ١، ح ٣٣٥.

الإسناد، وقد تقدم في الطهارة للمصنف (۱) مثل هذا الصنيع فذكر من هذه النسخة بعينها حديث «لا يبولن أحدكم في الماء الدائم» وذكر قبله طرفًا من حديث «نحن الآخرون السابقون» ولما ذكر في الجمعة (۲) حديث «نحن الآخرون السابقون» لم يضم معه شيئًا، وذكر في الجهاد (۳) حديث «من أطاعني فقد أطاع المن المحديث فقال قبله: «نحن الآخرون السابقون» أيضًا، وذكر في الديات (٤) حديث «لو اطلع عليك رجل» وقدم ذلك قبله أيضًا، لكنه أورد حديث المرأتين في الفرائض (٥) ولم يضم معه في أوله شيئًا من الحديث الآخر وكذا في بقية هذه النسخة فلم يطرد للمصنف في ذلك عمل، وكأنه حيث ضم إليه شيئًا أراد الاحتياط، وحيث لم يضم نبه على الجواز. والله أعلم. وأما مسلم فإنه في نسخة همام عن أبي هريرة ينبه على أنه لم يسمع الإسناد في كل حديث منها فإنه يسموة الإسناد إلى أبي هريرة ثم يقول: فذكر أحاديث منها كذا وكذا، وصنيعه في ذلك حسن جدًا. والله أعلم.

(تنبيه): لم أر الحديث الأول تامّا في صحيح البخاري، وقد أورده الحميدي في «الجمع» (٢) من طريق شعيب هذه وساق المتن بتمامه وقال: إنه لفظ البخاري وإن مسلمًا أخرجه من رواية مغيرة وسفيان عن أبي الزّناد به، ومن طريق همام عن أبي هريرة، وكذلك أطلق المزي (٧) أن البخاري أخرجه في أحاديث الأنبياء، فإن كان عني هذا الموضع فليس هو فيه بتمامه، وإن كان عني موضعًا آخر فلم أره فيه، ثم وجدته في «باب الانتهاء عن المعاصي» (٨) من كتاب الرقاق، ويأتي شرحه هناك إن شاء الله تعالى،

قوله: (مثلي) أي في دعائي الناس إلى الإسلام المنقذ لهم من النار ومثل ما تزين لهم أنفسهم من التمادي على الباطل اكمثل رجل. . . » إلخ والمراد تمثيل الجملة بالجملة لا تمثيل فرد بفرد.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٥٨٨)، كتاب الوضوء، باب ٦٨، ح ٢٣٨، ٢٣٩.

<sup>(</sup>۲) (۱۲۰/۳)، كتاب الجمعة، باب ١، ح ٨٧٦.

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٢١٥)، كتاب الجهاد، باب ١٠٩، ح ٢٩٥٧.

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٥٤)، كتاب الديات، باب ١٥، ح ٨٨٨٠.

<sup>(</sup>٥) (٥١٣/١٥)، كتاب القرائض، باب٣٠، ح١٧٦٩.

<sup>(</sup>٦) (٣/ ١٣٩)، رقم ٢٥٣٣.

<sup>(</sup>٧) تحفة الأشراف (١٠/ ٢٠٤)، ح ١٣٨٨٨.

<sup>(</sup>٨) (١٤/ ٦٣١)، كتاب الرقاق بأب ٢٦، - ٦٤٨٣.

قوله: (استوقد) أي أوقد، وزيادة السين والتاء للإشارة إلى أنه عالج إيقادها وسعى في تحصيل آلاتها، ووقع في حديث جابر عند مسلم «مثلي ومثلكم كمثل رجل أوقد نارًا» زاد أحمد ومسلم من رواية همام عن أبي هريرة «فلما أضاءت ماحوله».

قوله: (فجعل الفراش) بفتح الفاء والشين المعجمة معروف ويطلق الفراش أيضًا على غوغاء الجراد الذي يكثر ويتراكم، وقال في «المحكم» الفراش دواب مثل البعوض واحدتها فراشة، وقد شبه الله تعالى الناس في المحشر بالفراش المبثوث أي في الكثرة والانتشار والإسراع إلى الداعي.

قوله: (وهذه الدواب تقع في النار) قلت: منها البرغش والبعوض، ووقع في حديث جابر «فجعل الجنابذ والفراش» والجنابذ جمع جنبذ وهو على القلب، والمعروف الجنادب جمع جندب بفتح الدال وضمها والجيم مضمومة/ وقد تكسر، وهو على خلقة الجرادة يصر في \_\_\_\_\_\_ الليل صرّا شديدًا، وقيل: إن ذكر الجراد يسمى أيضًا الجندب.

قوله: (تقع في النار) كذا فيه، وإنما هو في نسخة شعيب كما أخرجه أبو نعيم في «المستخرج»: «وهذه الدواب التي تقعن في النار تقعن فيها» قال النووي<sup>(۱)</sup>: مقصود الحديث أنه على المخالفين له بالفراش وتساقطهم في نار الآخرة بتساقط الفراش في نار الدنيا مع حرصهم على الوقوع في ذلك ومنعه إياهم، والجامع بينهما اتباع الهوى وضعف التمييز وحرص كل من الطائفتين على هلاك نفسه، وقال القاضي أبو بكر بن العربي: هذا مثل كثير المعاني، والمقصود أن الخلق لا يأتون ما يجرهم إلى النار على قصد الهلكة، وإنما يأتونه على قصد المنفعة واتباع الشهوة، كما أن الفراش يقتحم النار لا ليهلك فيها بل لما يعجبه من الضياء، وقد قيل: إنها لا تبصر بحال وهو بعيد، وإنما قيل إنها تكون في ظلمة فإذا رأت الضياء اعتقدت أنها كوة يظهر منها النور فتقصده لأجل ذلك فتحترق وهي لا تشعر.

وقيل: إن ذلك لضعف بصرها فتظن أنها في بيت مظلم وأن السراج مثلاً كوة فترمي بنفسها إليه وهي من شدة طيرانها تجاوزه فتقع في الظلمة فترجع إلى أن تحترق، وقيل: إنها تتضرر بشدة النور فتقصد إطفاءه فلشدة جهلها تورط نفسها فيما لا قدرة لها عليه، ذكر مغلطاي أنه سمع بعض مشايخ الطب يقوله، وقال الغزالي: التمثيل وقع على صورة الإكباب على الشهوات من الإنسان بإكباب الفراش على التهافت في النار، ولكن جهل الآدمي أشدمن جهل

<sup>(</sup>١) المنهاج (١٥/ ٤٩).

الفراش؛ لأنها باغترارها بظواهر الضوء إذا احترقت انتهى عذابها في الحال، والآدمي يبقى في النار مدة طويلة أو أبدًا والله المستعان.

قوله: (وقال كانت امرأتان) أيس في سياق البخاري تصريح برفعه، وهو مرفوع عنده عن أبي اليمان عن شعيب في أواخر كتاب الفرائض (١) أورده هناك، وكذا هو في نسخة شعيب عند الطبراني وغيره، وفي رواية النسائي، من طريق علي بن عياش عن شعيب «حدثني أبو الزناد مما حدثه عبدالرحمن الأعرج مما ذكر أنه سمع أبا هريرة يحدث به عن رسول الله على قال: بينما امرأتان»، قلت: ولم أقف على اسم واحدة من هاتين المرأتين ولا على اسم واحد من ابنيهما في شيء من الطرق.

قوله: (فتحاكما) في رواية الكشميهني «فتحاكمتا» وفي نسخة شعيب «فاختصما».

قوله: (فقضى به للكبرى . . .) إلخ قيل: كان ذلك على سبيل الفتيا منهما لا الحكم، ولذلك ساغ لسليمان أن ينقضه، وتعقبه القرطبي بأن في لفظ الحديث أنه قضى بأنهما تحاكما، وبأن فتيا النبي وحكمه سواء في وجوب تنفيذ ذلك، وقال الداودي: إنما كان منهما على سبيل المشاورة فوضح لداود صحة رأي سليمان فأمضاه، وقال ابن الجوزي (٢): استوياعند داود في اليد، فقدم الكبرى للسن. وتعقبه القرطبي (٦) وحكى أنه قيل: كان من شرع داود أن يحكم للكبرى قال: وهو فاسد لأن الكبر والصغر وصف طردي كالطول والقصر والسواد والبياض، ولا أثر لشيء من ذلك في الترجيح، قال: وهذا مما يكاد يقطع بفساده، قال: والذي ينبغي أن يقال إن داود عليه السلام قضى به للكبرى لسبب اقتضى به عنده ترجيح قولها، إذ لا بينة لواحدة منهما، وكونه لم يعين في الحديث اختصاراً لا يلزم منه عدم وقوعه، فيحتمل أن يقال: إن منهما، وكونه لم يعين في الحديث اختصاراً لا يلزم منه عدم وقوعه، فيحتمل أن يقال: إن الولد الباقي كان في يد الكبرى وعجزت الأخرى عن إقامة البينة قال: وهذا تأويل حسن جار على القواعد الشرعية وليس في السياق ما يأباه ولا يمنعه، فإن قيل فكيف ساغ لسليمان نقض حكمه؟

فالجواب أنه لم يعمد إلى نقض الحكم، وإنما احتال بحيلة لطيفة أظهرت ما في نفس الأمر، وذلك أنهما لما أخبر تأسليمان بالقصة فدعا بالسكين ليشقه بينهما، ولم يعزم على ذلك

<sup>(</sup>١) (٥٠٣/١٥)، كتاب الفرائض، باب ٣٠ - ٦٧٦٩.

<sup>(</sup>٢) كشف المشكل (٣/ ٥١٠)، رقم ٢٠٠٨ ٢٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) المفهم (٥/ ١٧٥).

في الباطن، وإنما أراد استكشاف الأمر، فحصل مقصوده لذلك لجزع الصغرى الدال على عظيم الشفقة، ولم يلتفت إلى إقرارها بقولها هو ابن الكبرى لأنه علم أنها/ آثرت حياته، فظهر له من قرينة شفقة الصغرى وعدمها في الكبرى - مع ما انضاف إلى ذلك من القرينة الدالة على صدقها - ما هجم به على الحكم للصغرى، ويحتمل أن يكون سليمان عليه السلام ممن يسوغ له أن يحكم بعلمه، أو تكون الكبرى في تلك الحالة اعترفت بالحق لما رأت من سليمان الجد والعزم في ذلك، ونظير هذه القصة ما لو حكم حاكم على مدع منكر بيمين، فلما مضى ليحلفه حضر من استخرج من المنكر ما اقتضى إقراره بما أراد أن يحلف على جحده، فإنه والحالة هذه يحكم عليه بإقراره سواء كان ذلك قبل اليمين أو بعدها، ولا يكون ذلك من نقض الحكم الأول، ولكن من باب تبدل الأحكام بتبدل الأسباب.

وقال ابن الجوزي<sup>(۱)</sup>: استنبط سليمان لما رأى الأمر محتملاً فأجاد، وكلاهما حكم بالاجتهاد؛ لأنه لو كان داود حكم بالنص لما ساغ لسليمان أن يحكم بخلافه، ودلت هذه القصة على أن الفطنة والفهم موهبة من الله لا تتعلق بكبر سن ولا صغره، وفيه أن الحق في جهة واحدة، وإن الأنبياء يسوغ لهم الحكم بالاجتهاد وإن كان وجود النص ممكنا لديهم بالوحي، لكن في ذلك زيادة في أجورهم، ولعصمتهم من الخطأ في ذلك إذ لا يقرون لعصمتهم على الباطل.

وقال النووي<sup>(۲)</sup>: إن سليمان فعل ذلك تحيلاً على إظهار الحق، فكان كما لو اعترف المحكوم له بعد الحكم أن الحق لخصمه، وفيه استعمال الحيل في الأحكام لاستخراج الحقوق، ولا يتأتى ذلك إلا بمزيد الفطنة وممارسة الأحوال.

قوله: (لا تفعل يرحمك الله) وقع في رواية مسلم والإسماعيلي من طريق ورقاء عن أبي الزناد «لا، يرحمك الله» قال القرطبي (٣) ينبغي على هذه الرواية أن يقف قليلا بعد «لا» حتى يتبين للسامع أن الذي بعده كلام مستأنف؛ لأنه إذا وصله بما بعده يتوهم السامع أنه دعا عليه وإنما هو دعاء له، ويزول الإيهام في مثل هذا بزيادة واو كأن يقول: لا ويرحمك الله، وفيه حجة لمن قال: إن الأم تستلحق، والمشهور من مذهب مالك والشافعي أنه لا يصح، وقد تعرض

<sup>(</sup>۱) كشف المشكل (۳/ ٥١٠، ٥١١١ه)، رقم ٢٤٧٤ / ٢٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) المنهاج (١٢/١٢).

<sup>(</sup>٣) المفهم (٥/ ١٧٧).

المصنف لذلك في أو اخر كتاب الفرائض (١)، ويأتي البحث فيه هناك إن شاء الله تعالى.

قوله: (قال أبو هزيرة) يعني بالإسناد إليه وليس تعليقًا، وقد وقع كذلك في رواية الإسماعيلي من طريق ورقاء هن أبي الزناد، والمدية مثلثة الميم قيل: للسكين ذلك؛ لأنها تقطع مدى حياة الحيوان، والسكين تذكر وتؤنث، قيل لها ذلك لأنها تسكن حركة الحيوان.

13 ـ باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمَنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ ﴾ [لقمان: ١٦] إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ كُنَّ ثَعْنَالِ فَخُورِ ﴿ ﴾ [لقمان: ١٨] ﴿ وَلَا تُصَعِّرُ ﴾ [لقمان: ١٨] الإغراضُ بالْوَجْهِ

٣٤٧٨ حَدَّثَنَا آَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ لَمَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ قَالَ لَمْ النَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهِ قَالَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَيْنَا لَمْ يَلْبِسْ إِيمَانَهُ بِظُلْمٍ ؟ فَنَزَلَتُ ﴿ لَا تَعْرِفُ بِاللَّهِ إِلَّا لَهُ اللَّهِ لَا لَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيدٌ ﴿ لَا نَعْرِفُ بِاللَّهِ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيدٌ ﴿ لَا نَعْرِفُ إِلَيْهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَظِيدٌ ﴿ لَالْعَمَانِ : ١٣]

[تقدم في: ٣٣، أطرافه في: ٣٣٦٠، ٣٤٢٩، ٢٦٢٩، ٢٧٧١، ١٩١٨، ١٩٢٧]

٣٤٢٩ حدَّ ثَنَا إِسْحَاقُ أَخْبَرَنَا عِيسَى بْنُ يُونُسَ حَدَّ ثَنَا الأَعْمَشُ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ عَنْ عَبِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْه قَالَ: لَمَّنَا نَوْلتُ ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرَ يَلْبِسُوّا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ ﴾ شَقَّ ذلِكَ عَلَى المُسْلِمِينَ فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَيْنَا لاَ يَظْلِمُ نَفْسَه؟ قال: «لَيْسَ ذَلِكَ، إِنَّمَا هُو الشِّرْكُ، أَلَمُ تَسْمَعُوا مَا قَالَ لُقْمَانُ لابِنه وَهُو يَعِظُه ﴿ يَبُنَى لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ إِلَيْ إِلَى الْفِرْكَ لَظُنْرُ عَظِيدٌ إِلَيْ اللَّهُ اللهُ ا

[تقدم في: ٣٢، الأطراف: ٣٣٦، ٨٤٣، ٢٤٦٩، ٢٦٦٤، ٢٧٧٦، ٩١٨، ١٩٢٧]

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا لُقَمْنَ ٱلْحِكْمَةَ ﴾ إلى قوله ﴿ عَظِيمٌ ﴿ ) اختلف في لقمان فقيل كان حبشيًا، وقيل: كان نوبيًا، واختلف هل كان نبيًا؟ قال السهيلي: كان نوبيًا من أهل أيلة، واسم أبه عنقلبن شيرون، وقال غيره هو ابن باعور بن ناحر بن آزر فهو ابن أخي إبراهيم، وذكر وهب في المنبقداً أنه كان ابن أخت أيوب، وقيل: ابن خالته، وروى الثوري في تفسيره عن أشعث عن حكيمة عن ابن عباس قال: كان لقمان عبدًا حبشيًا نجارًا، وفي المصنف ابن أبي شيبة أعن خالد بن ثابت الربعي أحد التابعين مثله، وحكى أبو عبيد البكري في شرح الأمالي، أنه كان مولى لقوم من الأزد.

<sup>(</sup>١) (٥٠٤/١٥)، كتاب الفرائض، باب ٣٠ - ٦٧٦٩.

وروى الطبري من طريق يحيى بن سعيد الأنصاري عن سعيد بن المسيب كان لقمان من سودان مصر ذو مشافر، أعطاه الله الحكمة ومنعه النبوة، وفي «المستدرك» بإسناد صحيح عن أنس قال: كان لقمان عند داود وهو يسرد الدرع، فجعل لقمان يتعجب ويريد أن يسأله عن فائدته فتمنعه حكمته أن يسأل، وهذا صريح في أنه عاصر داود عليه السلام، وقد ذكره ابن الجوزي في «التلقيح» (۱) بعد إبراهيم قبل إسماعيل وإسحاق والصحيح أنه كان في زمن داود، وقد أخرج الطبري وغيره عن مجاهد أنه كان قاضيًا على بني إسرائيل زمن داود عليه السلام، وقيل: إنه عاش ألف سنة، نقل عن ابن إسحاق وهو غلط ممن قاله، وكأنه اختلط عليه بلقمان بن عاد وقيل: إنه كان يفتي قبل بعث داود، وأغرب الواقدي فزعم أنه كان بين عيسى ونبينا عليهما الصلاة والسلام، وشبهته ما حكاه أبو عبيد البكري أنه كان عبدًا لبني الحسحاس بن الأزد والأكثر أنه كان صالحًا.

قال شعبة عن الحكم عن مجاهد كان صالحًا ولم يكن نبيًا، وقيل: كان نبيًا أخرجه ابن أبي حاتم وابن جرير من طريق إسرائيل عن جابر عن عكرمة. قلت: وجابر هو الجعفي ضعيف، ويقال إن عكرمة تفرد بقوله كان نبيًا، وقيل: كان لرجل من بني إسرائيل فأعتقه وأعطاه مالاً يتجر فيه، وروى ابن أبي حاتم من طريق سعيد بن بشير عن قتادة أن لقمان خير بين الحكمة والنبوة فاختار الحكمة، فسئل عن ذلك فقال: خفت أن أضعف عن حمل أعباء النبوة، وفي سعيد بن بشير ضعف، وقد روى سعيد بن أبي عروبة عن قتادة في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ءَائِينًا لُقَمَنَ ٱلْمِحْمَة في الله التفقه في الدين ولم يكن نبيًا، وقد تقدم تفسير المراد بالحكمة في أوائل كتاب العلم (٢) في شرح حديث ابن عباس «اللهم علمه الحكمة» وقيل كان خباطًا وقيل: نجارًا.

وقوله: (وإذ قال لقمان لابنه) قال السهيلي: اسم ابنه باران بموحدة وراء مهملة، وقيل فيه بالدال في أوله، وقيل: اسمه أنعم، وقيل: شكور وقيل بابلي.

قوله: (ولا تصعر: الإعراض بالوجه) هو تفسير لقوله تعالى: ﴿ وَلَا نُصَعِّر خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾ وهو تفسير عكرمة أورده عنه الطبري، وأورد من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله: ﴿ وَلَا نُصَعِرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ ﴾: لا تتكبر عليهم، قال الطبري: أصل الصعر \_ يعني بالمهملتين

<sup>(</sup>١) (ص: ٤)، ذكر ترتيب كبار الأنبياء.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٣٠٠)، كتاب العلم، باب١٧.

داء يأخذ الإبل في أعناقها حتى تلفت أعناقها عن رءوسها، فيشبه به الرجل المتكبر المعرض عن الناس. انتهى.

وقوله: ﴿ تُصَعِّرُ ﴾ هي قراءة عاصم وابن كثير وأبي جعفر، وقال أبو عبيد في «القراءات» له: حدثنا هشيم عن يونس عن الحسن أنه قرأها كذلك وقرأها الباقون «تصاعر» قال أبو عبيد والأول أحب إبي لما في الثانية من المفاعلة، والغالب أنه من اثنين، وتكون الأولى أشمل في اجتناب ذلك، وقال الطبري: القراءتان مشهورتان ومعناهما صحيح. والله أعلم.

ثم ذكر المصنف حديث ابن مسعود في نزول قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرّ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ [الأنعام: ٨٦] وسيأتي شرحه في تفسير الأنعام (١١) أورده من وجهين، وإسحاق شيخه في الطريق الثانية هو ابن راهويه وبذلك جزم أبو نعيم في «المستخرج».

/ ٤٢ - باب ﴿ وَٱضْرِبْ لَمْهُم مَّنَالًا أَصْحَلَبَ ٱلْقَرْيَةِ ﴾ الآية [يس: ١٣] ﴿ فَعَزَّ زْنَا ﴾ قَالَ مُجَاهِدٌ: شَدَّدُنَا. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: ﴿ طَائِرُ كُمْ ﴾ مَصَائِبُكُمْ

قوله: (باب ﴿ وَاَضْرِبَ كُمُ مَّنَلًا اَصْحَبَ الْقَرَيَةِ ﴾ الآية: ﴿ فَعَزَّزْنَا ﴾ ، قال مجاهد: شددنا ، وقال ابن عباس ﴿ طَلَيْرَكُمُ ﴾ مصائبكم ) أما قول مجاهد فوصله الفريابي (٢) من طريق ابن أبي طلحة عنه به ، والقرية بهذا ، وأما قول ابن عباس فوصله ابن أبي حاتم (٣) من طريق علي بن أبي طلحة عنه به ، والقرية المرادبها أنطاكية فيما ذكر ابن إسحاق ووهب في «المبتدأ» ولعلها كانت مدينة بالقرب من هذه الموجودة ؛ لأن الله أخبر أنه أهلك أهلها ، وليس لذلك أثر في هذه المدينة الموجودة الآن ، ولم يذكر المصنف في ذلك حديثاً مُرفوعًا ، وقد روى الطبراني من حديث ابن عباس مرفوعًا «السبق ثلاثة يوشع إلى موسى ، وصاحب يس إلى عيسى ، وعلي إلى محمد الله وفي إسناده حسين بن ثلاثة يوشع إلى موضعيف فإن ثبت دل على أن القصة كانت في زمن عيسى أو بعده ، وصنيع حسين الأشقر وهو ضعيف فإن ثبت دل على أن القصة كانت في «المبتدأ» عن أبي طوالة عن كعب المصنف يقتضي أنها قبل عيسى ، وروى ابن إسحاق في «المبتدأ» عن أبي طوالة عن كعب الأحبار أن اسم صاحب يس حبيب النجار ، وروى الثوري في تفسيره عن عاصم عن أبي مجلز قال : كان اسمه حبيب بن بري ، وعن حبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس : هو حبيب قال : كان اسمه حبيب بن بري ، وعن حبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس : هو حبيب قال : كان اسمه حبيب بن بري ، وعن حبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس : هو حبيب

<sup>(</sup>۱) (۱/۲۲/۱۰)، كتاب التفسير «الأنعام»، باب ٣، - ٤٦٢٩.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٣٣).

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (٤/ ٣٣).

النجار، وعن السدي كان قصارًا، وقيل: كان إسكافًا، قال ابن إسحاق واسم الرسل الثلاثة صادق وصدوق وشلوم، وقال ابن جريج عن وهب بن سليمان عن شعيب الجبئي بالجيم والموحدة والهمز بلا مد: كان اسم الرسولين شمعون ويوحنا واسم الثالث بولص، وعن قتادة: كانوارسلاً من قبل المسيح، والله أعلم.

٤٣ - باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَرِ إِنَّ إِذْ نَادَىكَ رَبَّهُ نِدَاءً خَفِيتًا ﴿ وَاللَّهِ تَعَالَى : ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَ رَبِّ إِنِي وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَكِيْبًا ﴾ إِنَى قَوْلِهِ ﴿ لَمْ بَخْعَلَ لَلْهُ مِن فَبْلُ سَمِيتًا ﴿ وَضِيًا ﴾ مَرْضِيًا ﴿ لَمْ بَخْعَلَ لَلْهُ مِن فَبْلُ ، يُقَالُ ﴿ وَضِيًا ﴾ مَرْضِيًا ﴿ لَمْ بَخْعَلَ لَلْهُ مِن فَبْلُ اللَّهُ عَنَا يَغْنُو
 ﴿ مَنْ اللّهُ مِن فَبْلُ سَمِيتًا ﴿ ﴾ [مريم: ٢-٧] قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: مِثْلًا ، يُقَالُ ﴿ وَضِيًا ﴾ مَرْضِيًا ﴿ وَعِيبًا ﴾ عَمَا يَغْنُو

﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلَمُ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ ﴿ ثَلَثَ لَيَـالِ سَوِيًّا ﴿ وَيُقَالُ صَحِيحًا ﴿ فَخَنَعَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ أَن سَيِّحُواْ بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ ﴾ [مريم: ١١] فَأَوْحَى: فَأَشَارَ ﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ ﴾ [مريم: ١٢ ـ ١٥] ﴿ حَفِيًّا ﴾ لَطِيفًا ﴿ يَنْيَحْيُ خَيًا ﴿ كَا مِنْ اللَّهُ عَلَى عَوْلِهِ ﴿ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيَّا ﴿ وَلَا نُنْى سَوَاءٌ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُولَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّه

٣٤٣٠ حَدَّنَنَا هُدْبَةُ بْنُ خَالِدٍ حَدَّثَنَا هَمَّامُ بْنُ يَحْيَى حَدَّثَنَا قَتَادَةُ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ عَنْ مَالِكِ عَنْ مَالِكِ بْنِ صَعْصَعَةَ أَنَّ نَبِيَ اللَّهِ ﷺ حَدَّثَهُمْ عَنْ لَيْلَةِ أُسْرِيَ بِهِ: ثُمَّ صَعِدَ حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ الثَّانِيَةَ ، مَالِكِ بْنِ صَعْصَعَة أَنَّ نَبِيَ اللَّهِ ﷺ حَدَّثَهُمْ عَنْ لَيْلَةٍ أُسْرِيَ بِهِ: ثُمَّ صَعِدَ حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ الثَّانِيَة ، فَاسْتَفْتَحَ: «قِيلَ مَنْ هَذَا ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: مَحَمَّدٌ. قِيلَ : وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَلَمَّا خَلَصْتُ فَإِذَا يَحْيَى وَعِيسَى - وَهُمَا ابْنَا خَالَةٍ - قَالَ: هَذَا يَحْيَى وَعِيسَى . فَسَلِّمُ عَلَيْهِمَا، فَسَلَّمْ ثَنَا المَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ ».

[تقدم في: ٣٧٠٧، طرفاه في: ٣٣٩٣، ٣٨٨٧]

/ قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَمُ زَكَرِيَّا آنِ ﴾ إلى قوله ﴿ لَمْ نَجْعَل ٢٠ لَمُ فَهُمُ لَلَمْ عَبُهُ مُلَا الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ الله عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

قوله: (قال ابن عباس: مثلاً) وصله ابن أبي حاتم (١) من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ هَلَ تَعَلَّمُ لَمُ سَمِيًا ﴿ ﴾ [مريم: ٦٥] يقول: هل تعلم له مثلاً أو شبهًا؟، ومن طريق سماك بن حرب عن عكرمة عن ابن عباس في قوله: ﴿ لَمْ نَجْعَلَ لَمُ مِن قَبْلُ

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٣٣).

سَمِيًّا (٧) قال: لم يسم يحيى قبله غيره، وأخرجه الحاكم في «المستدرك».

قوله: (يقال رضيًا: مرضيًا) حكاه الطبري قال: مرضيًا ترضاه أنت وعبادك.

قوله: (عتيًا: عصيًا، عتايت كذا فيه بالصاد المهملة والصواب بالسين، وروى الطبري بإسناد صحيح عن ابن عباس قال: (ما أدري أكان رسول الله على يقرأ عتيًا أو عسيًا» وقال أبو عبيدة (١) في قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًا ﴿ فَي قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًا ﴿ فَي قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ بَلَغْتُ مِنَ ٱلْكِبَرِ عِتِيًا ﴿ فَي قوله تعالى عَن كبر أو كفر أو فساد فقد عتا يعتو عتيًا .

قوله: (﴿ ثَلَنتَ لَيَّالِ سَوِيًّا ﴿ وَيَقَالَ: صحيحًا) هو قول عبد الرحمن بن زيد بن أسلم أخرجه ابن أبي حاتم عنه قال في قوله: ﴿ ثَلَنتَ لَيَالِ سَوِيًّا ﴿ وَأَنت صحيح ، فحبس لسانه فكان لا يستطيع أن يتكلم وهو يقر أالتوراة ويسبح ولا يستطيع أن يكلم الناس ، أخرجه ابن أبي حاتم من طريقه ، و أخوج من طريق أبي عبد الرحمن السلمي قال: اعتقل لسانه من غير مرض .

قوله: (فأوحى: فأشار) هو قول محمد بن كعب ومجاهد وغير واحد أخرجه ابن أبي حاتم

عنهم.

قوله: (حفيًا: لطيفًا) هو قول ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم من طريق علي بن أبي طلحة عنه، وقال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ إِنَّهُمُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴿ إِنَّهُمُ كَانَ إِن حَفِيًّا ﴿ إِنَّهُمُ كَانَ إِن مَعْقِيًّا مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَي اللَّهُ عَلَي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُ إِنَّا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالَّالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ ا

قوله: (عاقرًا الذكر والأنثى سواء) قال أبو عبيدة (٣) العاقر التي لا تلد، والعاقر الذي لا يلد، قال عامر بن الطفيل: ين الله الله الله الله عامر بن الطفيل:

لبئس الفتى إن كان أعور عاقرًا جبانًا فما عذري لدى كل محضر

وقال أيضاً: لفظ الذكر فيه مثل لفظ الأنثى، قال الثعلبي، ولد يحيى وعمر زكريا مائة وعشرون سنة وقيل تسعين وقيل اثنين وتسعين وقيل مائة إلا سنتين وقيل إلا سنة.

ثم أورد المصنف طرقًا من حديث الإسراء من رواية أنس عن مالك بن صعصعة والغرض منه ذكر يحيى بن زكريا، وقال فيه وفي عيسى ابن مريم إنهما ابنا خالة، وزكريا هو ابن أدن ويقال ابن شبوي، ويقال ابن بارخيا، ويقال ابن أبي ابن بارخيا، ومريم بنت عمران بن ناشي، وهما من ذرية سليمان بن داود عليهما السلام، واسم أم مريم حنة بمهملة ونون بنت فاقود،

مجاز القرآن (۲/۲) ...

<sup>(</sup>۲) مجاز القرآن (۱/۸).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/١).

واسم أختها والدة يحيى إيشاع. قال ابن إسحاق في «المبتدأ»: كانت حنا عند عمران وأختها عند زكريا وكانت حنة أمسك عنها الولد ثم حملت بمريم، فمات عمران وهي حامل. وروى ابن أبي حاتم من طريق عبد الرحمن بن القاسم: سمعت مالك بن أنس يقول: بلغني أن عيسى ابن مريم ويحيى بن زكريا كان حملهما جميعًا، فبلغني أن أم يحيى قالت لمريم: إني أرى ما في بطني يسجد لما في بطنك، قال مالك: أراه لفضل عيسى على يحيى. وقال الثعلبي: ولد يحيى قبل عيسى بستة أشهر.

٤٤ \_ باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِ ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًّا ﴿ وَٱذْكُرْ فِ ٱلْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًّا ﴿ وَالْكِئْبِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَنْ أَهْلِهَا اللَّهِ مَنْ أَهْلِهَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَنْ أَهْلِهَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

﴿ إِذْقَ الْتِ الْمَلَتَ يَكُمُ يَكُمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةٍ ﴾ [آل عمران: 20] ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهَ اَصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ﴾ -إلَى قَوْلِهِ ـ ﴿ يَرُدُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٣٣-٣٧]

الشَّيْطَانُ حِينَ يُولَدُ، فَيَسْتَهِلُّ صَارِخًا مِنْ مَسِّ الشَّيْطَانِ، غَيْرَ مَرْيَمَ وَابِنْهَا»، ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: ﴿ وَإِنْ أَعِيدُ هَا إِنْ اللَّهِيمِ اللَّهِ عَلَى الرَّعِيمِ اللَّهُ عَلَى الرَّعِيمِ اللهِ عَمْران: ٣٦].

[تقدم في: ٣٢٨٦\_طرفه في: ٤٥٤٨]

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَأَذْكُرُ فِي الْكِلْكِ مَرْيَمَ إِذِ النّبَلَاتُ مِنْ اَهْلِهَا مَكَانَا شَرْقِيًا اللّهَ وقوله: ﴿ ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَالَةِ كُهُ يُمَرِّيَهُ إِنَّ اللّهَ يُبَثِّرُكِ بِكِلَمَةٍ ﴾ وقوله: ﴿ ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَالَةِ كُهُ يُمَرِّيكُمُ إِنَّ اللّهَ يُبَثِّرُكِ بِكِلَمَةٍ ﴾ وقوله: ﴿ ﴿ إِذْ قَالَتِ الْمَالَةِ عَامَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه الله الله الله عليه السلام، وقد قدمت شيئًا من شأنها في الباب الذي قبله. ومريم بالسريانية الخادم، وسميت به والله عيسى فامتنع الصرف للتأنيث والعلمية، ويقال إن مريم بالسريانية الخادم، وسميت به والله عيسى فامتنع الصرف للتأنيث والعلمية، ويقال إن مريم بلسان العرب من تكثر من زيارة الرجال من النساء كالزير وهو من يكثر زيارة النساء، واستشهد من زعم هذا بقول رؤبة: «قلت لزير لم تصله مريمه» حكاه أبو حيان في تفسير سورة البقرة، وفيه نظر.

قوله: (قال ابن عباس: ﴿ وَمَالَ عِنْرَنَ ﴾ المؤمنون من آل إبراهيم وآل عمران وآل ياسين وآل محمد على الله وقال عبين وآل محمد على الله وقال على الله وقال عام الله وقال وقال الله و

قوله: (ويقال آل يعقوب أهل يعقوب، إذا صغروا آل ردوه إلى الأصل قالوا أهيل) اختلف في «آل» فقيل: أصله أهل فقلبت الهاء همزة بدليل ظهور ذلك في التصغير وهو يردالأشياء إلى أصلها، وهذا قول سيبويه والجمهور، وقيل: أصله أول من آل يئول إذا رجع الأن الإنسان يرجع إلى أهله، فتحركت الواو وانفتح ما قبلها فقلبت ألفًا، وتصغيره على أويل.

قوله: (عن الزهري قال: حدثني سعيد بن المسيب) كذا قال أكثر أصحاب الزهري، وقال السدي: عن الزهري عن أبي سلمة عن أبي هريرة أخرجه الطبري.

قوله: (ما من بني آدم مولود إلا يمسه الشيطان حين يولد) في / رواية سعيد بن المسيب عن أبي هريرة الماضية في أباب صغة إبليس (٢) بيان المس المذكور لفظه «كل بني آدم يطعن الشيطان في جنبيه بإصبعه حين يولد، غير عيسى ابن مريم ذهب يطعن فطعن في الحجاب» أي في المشيمة التي فيها الولد، قال القرطبي: هذا الطعن من الشيطان هو ابتداء التسليط،

٧٠

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) (٧/ ٥٦٣)، كتاب بلسم الخلق، باب ٢١ ، ح ٣٢٨٦.

فحفظ الله مريم وابنها منه ببركة دعوة أمها حيث قالت: ﴿ وَإِنِيَّ أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ولم يكن لمريم ذرية غير عيسى. ووقع في رواية معمر عن الزهري عند مسلم «إلا نخسه الشيطان» بنون وخاء معجمة ثم مهملة.

قوله: (فيستهل صارخًا من مس الشيطان) في رواية معمر المذكورة «من نخسة الشيطان» أي سبب صراخ الصبي أول ما يولد الألم من مس الشيطان إياه، والاستهلال الصياح.

قوله: (غير مريم وابنها) تقدم في «باب إبليس» بذكر عيسى خاصة فيحتمل أن يكون هذا بالنسبة إلى المس وذاك بالنسبة إلى الطعن في الجنب، ويحتمل أن يكون ذاك قبل الإعلام بما زاد، وفيه بعد لأنه حديث واحد، وقد رواه خلاس عن أبي هريرة بلفظ «كل بني آدم قد طعن الشيطان فيه حين ولد، غير عيسى وأمه جعل الله دون الطعنة حجابًا فأصاب الحجاب ولم يصبهما» والذي يظهر أن بعض الرواة حفظ ما لم يحفظ الآخر، والزيادة من الحافظ مقبولة، وأما قول بعضهم يحتمل أن يكون من العطف التفسيري والمقصود الابن كقولك أعجبني زيد وكرمه فهو تعسف شديد.

قوله: (ثم يقول أبو هريرة: وإني أعيذها بك . . . ) إلخ فيه بيان لأن في رواية أبي صالح عن أبي هريرة .

23 ـ بـ اب ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ وَطُهَّرَكِ وَٱصْطَفَىٰكِ عَلَىٰ فِسَآءِ ٱلْعَكَمِينَ (نَ يَكَمَرْيَهُ ٱقْنُتِي لَرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَٱرْكَعِى مَعَ ٱلرَّكِعِينَ (نَ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْعَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ أَقْلَمُهُمْ أَيْهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمٌ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَنْ الْعَمْرِان: ٤٢ ـ ٤٤]

يُقَالُ: ﴿ يَكَفُلُ ﴾ : يَضُمُّ . كَفَلَهَا : ضَمَّهَا ، مُخَفَّفَةً ، لَيْسَ مِنْ كَفَالَةِ الدُّيُونِ وَشِبْهِهَا ٣٤٣٢ حَدَّثَنِي أَجْ مَدُبْنُ أَبِي رَجَاءٍ حَدَّثَنَا النَّضْرُ عَنْ هِشَامٍ قَالَ : أَخْبَرَنِي أَبِي قَالَ : سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّه بْنَ جَعْفَرٍ قَالَ : سَمِعْتُ عَلْيَ يَقُولُ : سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْ يَقُولُ : سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْ يَقُولُ : سَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَيْ يَقُولُ : سَمِعْتُ عَلَيْ يَسَانِهَا مَرْيَمُ ابْنَةُ عِمْرَانَ ، وَخَيْرُ نِسَائِهَا خَدِيجَةُ » .

[الحديث: ٣٤٣٢، طرفه في: ٣٨١٥]

قوله: (باب: ﴿ وَإِذْ قَالَتُ الْمَلَتُ حَمْدَهُمُ إِنَّ اللهُ اَصْطَفَنْكِ ﴾ - الآية إلى قوله - ﴿ أَيّهُمْ يَكُمُّلُ مَرْيَمٌ ﴾ ، يقال يكفل يضم كفلها ضمها مخففة ، ليس من كفالة الديون وشبهها) أشار بقوله : «مخففة » إلى قراءة الجمهور ، وقواها الكوفيون «كفلها» بالتشديد أي كفلها الله زكريا ، وفي قراءتهم زكريا بالقصر إلا أن أبا بكر بن عياش قرأه بالمد فاحتاج إلى أن يقرأ زكرياء بفتح الهمزة ، وقال أبو عبيدة (١) في قوله تعالى : ﴿ وَكَفَلُهُا زُكِيّاً ﴾ يقال : كفلها بفتح الفاء وكسرها أي ضمها ، وفي قوله : ﴿ أَيّهُمْ يَكُفُلُ مَرّيَمٌ ﴾ أي يضم . انتهى . وكسر الفاء هو في قراءة بعض التابعين . واستدل بقوله تعالى : ﴿ وَكَفَلُهُ اللهُ عَلَى أَنها كانت نبية وليس بصريح في حلك ، وأيد بذكرها مع الأنبياء في اسورة مريم ، ولا يمنع وصفها بأنها صديقة فقد وصف يوسف بذلك . وقد نقل عن الأشعوي أن في النساء عدة نبيات ، وحصرهن ابن حزم في ست : حواء وسارة وهاجر وأم موسى وآسية ومريم ، وأسقط القرطبي (٢) سارة وهاجر ، ونقله في «الأذكار» (أن الإمام نقل الإجماع على أن مريم ليست نبية ، وعن الحسن : ليس في النساء نبية ، وقال السبكي الكبير : لم يصح عندي في هذه وعن الحسن : ليس في النساء نبية ، وقال السبكي الكبير : لم يصح عندي في هذه المسألة شي ، ونقله السهيلي في آخر «الوض» عن أكثر الفقهاء .

قوله: (حدثنا النضر) هو ابن شميل، وهشام هو ابن عروة بن الزبير، وعبدالله بن جعفر أي ابن أبي طالب. قال الدَّارقطني: رواه أصحاب هشام بن عروة عنه هكذا، وخالفهم ابن جريج وابن إسحاق فروياه عن حشام عن أبيه عن عبدالله بن الزبير عن عبدالله بن جعفر زاد في الإسناد عبدالله بن الزبير، والصواب إسقاطه، والله أعلم.

قوله: (خير نسائها مريم) أي نساء أهل الدنيا في زمانها، وليس المراد أن مريم خير نسائها؛ لأنه يصير كقولهم زيد أفضل إنحوانه، وقد صرحوا بمنعه، فهو كما لو قيل فلان أفضل الدنيا. وقد رواه النسائي من حديث ابن عباس بلفظ «أفضل نساء أهل الجنة» فعلى هذا فالمعنى خير نساء أهل الجنة مريم، وفي رواية «خير نساء العالمين» وهو كقوله تعالى: ﴿ وَأَصْطَفَنُكِ عَلَى نِسَكَةٍ ٱلْعَكَمِينَ ﴾

٤٧١

مجاز القرآن (۱/ ۹۱).

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٣) الإكمال(٧/٤٤٠).

<sup>(</sup>٤) (ص: ١٧٨)، باب الصلاة على الأنبياء وآلهم تبعًا لهم.

وظاهره أن مريم أفضل من جميع النساء وهذا لا يمتنع عند من يقول إنها نبية ، وأما من قال: ليست بنبية فيحمله على عالمي زمانها. وبالأول جزم الزجاج وجماعة واختاره القرطبي (١٠) ويحتمل أيضًا أن يراد نساء بني إسرائيل أو نساء تلك الأمة أو «من» فيه مضمرة والمعنى أنها من جملة النساء الفاضلات ، ويدفع ذلك حديث أبي موسى المتقدم بصيغة الحصر أنه لم يكمل من النساء غيرها وغير آسية .

قوله: (وخير نسائها خديجة) أي نساء هذه الأمة. قال القاضي أبو بكر بن العربي: خديجة أفضل نساء الأمة مطلقًا لهذا الحديث، وقد تقدم في آخر قصة موسى (٢) حديث أبي موسى في ذكر مريم وآسية وهو يقتضي فضلهما على غير هما من النساء، ودل هذا الحديث على أن مريم أفضل من آسية وأن خديجة أفضل نساء هذه الأمة، وكأنه لم يتعرض في الحديث الأول لنساء هذه الأمة حيث قال: ولم يكمل من النساء، أي من نساء الأمم الماضية، إلا إن حملنا الكمال على النبوة فيكون على إطلاقه. وعند النسائي بإسناد صحيح عن ابن عباس "أفضل نساء أهل الجنة خديجة وفاطمة ومريم وآسية» وعند الترمذي بإسناد صحيح عن أنس «حسبك من نساء العالمين» فذكرهن، وللحاكم من حديث حذيفة "إن رسول الله الله أنه ملك فبشره أن فاطمة سيدة نساء أهل الجنة» وسيأتي مزيد لذلك في ترجمة خديجة (٣) من مناقب الصحابة.

٤٦ - باب قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْ كَةُ يَكُمْرِيكُم ﴾ - إِلَى قَوْلِهِ - ﴿ فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴿ ﴾ [آل عمران: ٤٥-٤٧]

﴿ يُبَشِّرُكِ ﴾ وَيَبْشُرُكِ: وَاحِدٌ. ﴿ وَجِيهًا ﴾ شَرِيفًا. وَقَالَ إِبْرَاهِيمُ: المَسِيحُ الصِّدِّيقُ. وَقَالَ مِبْرَاهِيمُ: الْكَهْلُ الْحَلِيمُ، وَالأَكْمَهُ مَنْ يُبْصِرُ بِالنَّهَارِ وَلا يُبْصِرُ بِاللَّيْلِ.

وَقَالَ غَيْرُهُ: مَنْ يُولَدُ أَعْمَى

٣٤٣٣ حدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُرَّةَ قَالَ: سَمِعْتُ مُرَّةَ الْهَمْدَانِيَّ يُحَدِّثُ عَنْ أَبِي مُوسَى/ الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «فَضْلُ عَاثِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ ﴿ مَا مُوسَى / الأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «فَضْلُ عَاثِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ ﴿ مَا مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ:

<sup>(</sup>۱) المفهم (٦/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٤)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٢، ح ٣٤١١.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ١٨ ٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٢٠، ح ٣٨١٥.

الثَّرِيدِ عَلَى سَاثِرِ الطَّعَامِ. كَمَلَ مِنَ الرِّجَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكْمُلْ مِنَ النِّسَاءِ إِلا مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ، وَآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ».

[تقدم في: ٣٤١١، طرفاه في: ٣٧٦٩، ٢١٨٥]

٣٤٣٤ - وَقَالَ ابْنُ وَهْبِ: أَخْبَرَفِي يُونُسُ عَنِ ابْنِ شِهَابِ قَالَ: حَدَّثِنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ: أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «نِسَاءُ قُرَيْشٍ خَيْرُ نِسَاءٍ رَكِبْنَ الإِبِلَ: أَحْنَاهُ عَلَى إِنْ الْمُسَيَّبِ فَلَا مُرَيْرَةً عَلَى إِثْرِ ذَلِكَ: وَلَمْ تَرْكَبُ مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ بَعِيرًا قَطُّ .

تَابَعَهُ ابْنُ أَخِي الزُّهْرِيِّ وَإِسْحَاقُ الْكَلْبِيُّ عَنِ الزُّهْرِيِّ .

[الحديث: ٣٤٣٤، طرفاه في: ٥٠٨٢، ٥٣٦٥]

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ إِذْقَالَتِ الْمَلَةَ كَنُمَرْيَهُ إِنَّالَلَةَ يُكَبَّرِّكُ بِكِلَمَةِ مِّنْهُ اَسْمُهُ الْسَبِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مُرْيَمَ﴾) وقع في رواية أبي ذر بزيادة واو في أول هذه الآية وهو غلط، وإنما وقعت الواو في أول الآية التي قبلها وأما هذه فبغير واو.

قوله: (يبشرك ويبشرك واحد) يعني بفتح أوله وسكون الموحدة وضم المعجمة، وبضم أوله وفتح الموحدة وتشديد المعجمة، والأولى وهي بالتخفيف قراءة يحيى بن وثاب وحمزة والكسائي، والبشير هو الذي يخبر المرء بما يسره من خير، وقد يطلق في الشر مجازاً.

قوله: (﴿ وَجِيهًا ﴾ أي شريفًا) قال أبو عبيدة (١): الوجيه الذي يشرف وتوجهه الملوك أي تشرفه، وانتصب قوله: ﴿ وَجِيهًا ﴾ على الحال.

قوله: (وقال إبراهيم: المسيح الصديق) وصله سفيان الثوري في تفسيره (٢) رواية أبي حذيفة موسى بن مسعود عنه عن منصور عن إبراهيم هو النخعي قال: المسيح الصديق. قال الطبري: مراد إبراهيم بذلك أن الله مسحه فطهره من الذنوب، فهو فعيل بمعنى مفعول. قلت: وهذا بخلاف تسمية الدجال المسيح فإنه فعيل بمعنى فاعل يقال إنه سمي بذلك لكونه يمسح الأرض، وقيل: سمي بذلك لأنه ممسوح العين فهو بمعنى مفعول، قيل: في المسيح عيسى أيضًا أنه مشتق من مسح الأرض لأنه للم يكن يستقر في مكان، ويقال سمي بذلك لأنه كان لا

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>٢) (ص: ٧٨،٧٧)، رقم ١٤٩.

يمسح ذا عاهة إلا برئ ، وقيل: لأنه مسح بدهن البركة مسحه زكريا وقيل: يحيى ، وقيل: لأنه كان ممسوح الأخمصين ، وقيل: لأنه كان جميلاً يقال: مسحه الله أي خلقه خلقًا حسنًا ، ومنه قولهم به مسحة من جمال. وأغرب الداودي فقال: لأنه كان يلبس المسوح .

قوله: (وقال مجاهد: الكهل الحليم) وصله الفريابي (1). من طريق ابن أبي نجيح عن مجاهد في قوله: ﴿ وَكُمُّهُ وَمِنَ الْفَكِلِحِينَ (1) ﴾ قال: الكهل الحليم. انتهى. وقد قال أبو جعفر النحاس: إن هذا لا يعرف في اللغة، وإنما الكهل عندهم من ناهز الأربعين أو قاربها، وقيل: من جاوز الثلاثين وقيل ابن ثلاث وثلاثين. انتهى. والذي يظهر أن مجاهدًا فسره بلازمه الغالب؛ لأن الكهل غالبًا يكون فيه وقار وسكينة، وقد اختلف أهل العربية في قوله: ﴿ وَجَهُلاً ﴾ هل هو معطوف على قوله: ﴿ وَجِيهًا ﴾ أو هو حال من الضمير في يكلم أي يكلمهم صغيرًا وكهلاً، وعلى الأول يتجه تفسير مجاهد.

قوله: (الأكمه من يبصر بالنهار ولا يبصر بالليل، وقال غيره: من يولد أحمى) أما قول مجاهد فوصله الفريابي أيضًا، وهو قول شاذ تفردبه مجاهد، والمعروف أن ذلك هو الأعشى. وأما قول غيره فهو قول الجمهور وبه جزم أبو عبيدة وأخرجه/ الطبري عن ابن عباس، وروى عبد بن حميد من طريق سعيد عن قتادة: كنا نتحدث أن الأكمه الذي يولد وهو مضموم العين. ومن طريق عكرمة: الأكمه الأعمى. وكذا رواه الطبري عن السدي، وعن ابن عباس أيضًا، وعن الحسن ونحوهم، قال الطبري: الأشبه بتفسير الآية قول قتادة، لأن علاج مثل ذلك لا يدعيه أحد، والآية سيقت لبيان معجزة عيسى عليه السلام، فالأشبه أن يحمل المراد عليها ويكون أبلغ في إثبات المعجزة. والله أعلم.

ثم أورد المصنف حديثين: أحدهما: حديث أبي موسى الأشعري في فضل مريم وآسية، وقد تقدم شرحه في آخر قصة موسى عليه السلام (٢).

ثانيهما: حديث أبي هريرة في فضل نساء قريش.

قوله: (وقال ابن وهب. . . ) إلخ وصله مسلم (٣) عن حرملة عن ابن وهب، وكذلك أخرجه

٤٧٣

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٤)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٢، ح ٣٤١١.

<sup>(</sup>٣) (٤/ ١٩٥٩)، رقم ٢٠١.

الإسماعيلي (١) عن الحسن بن سفيان عن حرملة ، وسيأتي للمصنف موصولاً من وجه آخر عن ابن وهب في النكاح (٢) ، قال القرطبي (٣) : هذا تفضيل لنساء قريش على نساء العرب خاصة ، لأنهم أصحاب الإبل غالبًا ، وسيأتي بقية شرحه في كتاب النكاح إن شاء الله تعالى .

قوله: (أحناه) أشفقه، حنى يحنو ويحنى من الثلاثي، وأحنى يحني من الرباعي: أشفق عليه وعطف، والحانية التي تقوم بولدها بعد موت الأب، قال: وحنت المرأة على ولدها إذا لم تتزوج بعد موت الأب، قال ابن التين: فإن تزوجت فليست بحانية. قال الحسن في الحانية التي لها ولد ولا تتزوج. وفي بعض الكتب: أحنى بتشديد النون والتنوين حكاه ابن التين وقال: لعله مأخوذ من الحنان بفتح و تخفيف وهو الرحمة، وحنت المرأة إلى ولدها وإلى زوجها سواء كان بصوت أم لا، ومن الذي بالصوت حنين الجذع وأصله ترجيع صوت الناقة على أثر ولدها، وكان القياس أحناهن لكن جرى لسان العرب بالإفراد.

وقوله: (ولم تركب مريم بعيرًا قط) إشارة إلى أن مريم لم تدخل في هذا التفضيل بل هو خاص بمن يركب الإبل، والقضل الوارد في خديجة وفاطمة وعائشة هو بالنسبة إلى جميع النساء إلا من قيل إنها نبية ، فإن ثبت في حق امرأة أنها نبية فهي خارجة بالشرع لأن درجة النبوة لاشيء بعدها، وإن لم يثبت فيحتاج من يخرجهن إلى دليل خاص لكل منهن، فأشار أبو هريرة إلى أن مريم لم تدخل في هذا العموم، لأنه قيد أصل الفضل بمن يركب الإبل ومريم لم تركب بعيرًا قط. وقد اعترض بعضهم فقال: كأن أبا هريرة ظن أن البعير لا يكون إلا من الإبل، وليس كما ظن بل يطلق البعير على الحمار. وقال ابن خالويه: لم تكن إخوة يوسف ركبانًا إلا على أحمرة، ولم يكن عندهم إبل، وإنما كانت تحملهم في أسفارهم وغيرها الأحمرة، وكذا قال مجاهدهنا: البعير الحمار، وهي لغة حكاها الكواشي.

واستدل بقوله: ﴿ وَأَمْ طَفَنْكِ عَلَىٰ شِكَاءِ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ عَلَى أَنَهَا كَانَتَ نَبِيةَ ، ويؤيد ذكرها في سورة مريم بمثل ما ذكر به الأنبياء ، ولا يمنع وصفها بأنها صديقة فإن يوسف وصف بذلك مع كونه نبيًا ، وقد نقل عن الأشعري أن في النساء نبيات . وجزم ابن حزم بست : حواء وسارة وهاجر وأم موسى وآسية ومريم ، ولم يذكر القرطبي سارة ولا هاجر ، ونقله السهيلي في آخر

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) (١١/ ٣٤٨)، كتاب النكاح، باب ١٢، ح٥٠٨٢، ولكن من غير طريق ابن وهب. والله أعلم.

<sup>(</sup>٣) المفهم (٤٧٨، ٤٧٩).

"الروض" عن أكثر الفقهاء، وقال القرطبي (١): الصحيح أن مريم نبية، وقال عياض (٢): الجمهور على خلافه. وذكر النووي في "الأذكار" عن إمام الحرمين أنه نقل الإجماع على أن مريم ليست نبية، ونسبه في "شرح المهذب" لجماعة، وجاء عن الحسن البصري ليس في النساء نبية/ ولا في الجن، وقال السبكي: اختلف في هذه المسألة ولم يصح عندي في ذلك شيء.

قوله: (يقول أبو هريرة على أثر ذلك: ولم تركب مريم بنت عمران بعيرًا قط) في رواية لأحمد وأبي يعلى «وقد علم رسول الله على أن مريم لم تركب بعيرًا قط» أراد أبو هريرة بذلك أن مريم لم تدخل في النساء المذكورات بالخيرية لأنه قيدهن بركوب الإبل ومريم لم تكن ممن يركب الإبل، وكأنه كان يرى أنها أفضل النساء مطلقًا.

قوله: (تابعه ابن أخي الزهري وإسحاق الكلبي عن الزهري) أما متابعة ابن أخي الزهري وهو محمد بن عبد الله بن مسلم فوصلها أبو أحمد بن عدي في الكامل (٣) من طريق الدراوردي عنه، وأما متابعة إسحاق الكلبي فوصلها الزهري في «الزهريات» (٤) عن يحيى بن صالح عنه.

٤٧ - باب قَوْلُهُ: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلّا ٱلْحَقَّ إِنَّمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَأَلْقَنَهَ ٓ إِلَّا مَرْيَمَ وَرُولُ اللّهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُواْ ثَلَاثَةٌ ٱنتَهُوا خَيْرًا لَكُمُ إِنَّمَا ٱللّهُ إِللّهُ وَحِدْ أَنْ مَنْ مَنْ أَلَهُ مَا فِي ٱلسّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَرَحْ لَكُونَ لَهُ وَلَدُ لَهُم مَا فِي ٱلسّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَرَحْ لَهُ وَلَدُ لَهُم مَا فِي ٱلسّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَرَحْ لَهُ وَلَدُ لَهُ مَا فِي ٱلسّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَىٰ بِٱللّهِ وَرَحْ لَهُ مَا فِي اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللّهُ الللللهُ الللللهُ اللللّهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ الللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ

وَكِيلًا آلِالَ [النساء: ١٧١]

قَالَ أَبُو عُبَيْدٍ: ﴿ وَكَلِمَتُهُ ﴾ كُنْ فَكَانَ. وَقَالَ غَيْرُهُ: ﴿ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾: أَخْيَاهُ فَجَعَلَهُ رُوحًا ﴿ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾: أَخْيَاهُ فَجَعَلَهُ رُوحًا

٣٤٣٥ حَدَّثَنَا صَدَقَةُ بْنُ الْفَضْلِ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ عَنِ الْأَوْزَاعِيِّ قَالَ: حَدَّثَنِي عُمَيْرُ بْنُ هَانِئَ قَالَ: حَدَّثَنِي عُمَيْرُ بْنُ هَانِئَ قَالَ: حَدَّثَنِي جُنَادَةُ بْنُ أَبِي أُمَيَّةَ عَنْ عُبَادَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ شَهِدَ أَنْ لا إِلَهَ إِلا

<sup>(</sup>۱) المفهم (٦/ ٣١٥).

<sup>(</sup>٢) الإكمال(٧/٤٤٠).

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (٤/ ٣٥).

<sup>(</sup>٤) تغليق التعليق (٤/ ٣٦).

اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، وَأَنَّ عِيسَى عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنهُ ، وَالْجَنَةُ حَقَّ ، وَالنَّارُ حَقِّ - أَدْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَةُ عَلَى مَا كَانَ مِنَ الْعَمَلِ » .

قَالَ الْوَلِيدُ: حَدَّثِنِي ابْنُ جَابِرِ عَنْ عُمَيْرٍ عَنْ جُنَادَةَ وَزَادَ: "مِنْ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ الثَّمَانِيةِ أَيَّهَا لَمُاءَ».

قوله: (باب قوله تعالى: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ \_ إلى \_ ﴿ وَكِيلًا اللهِ قَالَ عَياضَ: وقع في رواية الأصيلي ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الكِتَابِ ﴾ ولغيره بحذف «قل» وهو الصواب. قلت، هذا هو الصواب في هذه الآية التي هي من سورة النساء لكن قد ثبت «قل» في الآية الأحرى في سورة المائدة ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ الآية [المائدة: ٧٧]، ولكن مراد المصنف آية سورة النساء بدليل إيراده لتفسير بعض ما وقع فيها فالاعتراض متجه.

قوله: (قال أبو عبيد: كلمته كن فكان) هكذا في جميع الأصول، والمراد به أبو عبيد القاسم بن سلام (١)، ووقع نظيره في كلام أبي عبيدة معمر بن المثنى (٢)، وفي تفسير عبد الرزاق (٣) عن معمر عن قتادة مثله.

قوله: (وقال غيره: وروح منه أحياه فجعله روحًا) هو قول أبي عبيدة (٤)، قال في قوله تعالى: ﴿ وَكَلِمْتُهُ وَأَلْقَالُهُمَ ۚ إِلَىٰ مَرْبَمُ ﴾ قوله كن فكان، وروح منه الله تبارك و تعالى أحياه فجعله روحًا ولا تقولوا ثلاثة: أي لا تقولوا هم ثلاثة.

قوله: (ولا تقولوا ثلاثة) هو بقية الآية التي فسرها أبو عبيدة.

قوله: (عن الأوزاعي) في رواية الإسماعيلي من طريق علي بن المديني عن الوليد «حدثنا الأوزاعي».

قوله: (عن عبادة) هو ابن الصامت، في رواية ابن المديني المذكورة «حدثني عبادة» وفي رواية مسلم عن جنادة «حدثنا عبادة بن الصامت».

<sup>(</sup>١) قال الحافظ في التغليق (٣٦/٤): كذا وقع في أكثر الأصول، والصواب: أبو عبيدة بزيادة (تاء)، وهو معمر بن المثنى، فهذه عبارته في كتاب مجاز القرآن له. قلت: ينفي قول ابن حجر هذا، قول البخاري؛ وقال غيره، وأنه لم يقع تصحيف ولا تحريف هنا.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١٤٣/١).

<sup>(</sup>٣) التفسير، (١/ ٤٨٥، رقم ٢٥٨).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/٤٤).

قوله: (وأن عيسى عبد الله ورسوله) زاد/ ابن المديني في روايته «وابن أمته» قال للقرطبي (١): مقصود هذا الحديث التنبيه على ما وقع للنصارى من الضلال في عيسى وأمه، ويستفاد منه ما يلقنه النصراني إذا أسلم، قال النووي (٢): هذا حديث عظيم الموقع، وهو من أجمع الأحاديث المشتملة على العقائد؛ فإنه جمع فيه ما يخرج عنه جميع ملل الكفر على اختلاف عقائدهم وتباعدهم. وقال غيره: في ذكر عيسى تعريض بالنصارى وإيذان بأن إيمانهم مع قولهم بالتثليث شرك محض، وكذا قوله: «عبده» وفي ذكر «رسوله» تعريض باليهود في إنكارهم رسالته وقذفه بما هو منزه عنه وكذا أمه، وفي قوله: «وابن أمته» تشريف باليهود في إنكارهم رسالته وقذفه بما هو منزه عنه وكذا أمه، وفي قوله: «وابن أمته» تشريف له، وكذا تسميته بالروح ووصفه بأنه «منه» كقوله تعالى: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّنَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ أَنه كائن منه كما أن معنى الآية الأخرى أنه سخر هذه الأشياء كائنة منه، أي أنه مكون كل ذلك وموجده بقدرته وحكمته.

وقوله: (وكلمته) إشارة إلى أنه حجة الله على عباده أبدعه من غير أب وأنطقه في غير أوانه وأحيى الموتى على يده، وقيل: سمي كلمة الله لأنه أو جده بقوله كن، فلما كان بكلامه سمي به كما يقال سيف الله وأسد الله، وقيل: لما قال في صغره إني عبد الله. وأما تسميته بالروح فلما كان أقدره عليه من إحياء الموتى، وقيل: لكونه ذا روح وجد من غير جزء من ذي روح.

وقوله: (أدخله الله المجنة من أي أبواب المجنة شاء) (٣) يقتضي دخوله المجنة وتخييره في الدخول من أبوابها، وهو بخلاف ظاهر حديث أبي هريرة الماضي في بدء الخلق (٤) فإنه يقتضي أن لكل داخل الجنة بابًا معينًا يدخل منه، قال (٥): ويجمع بينهما بأنه في الأصل مخير، لكنه يرى أن الذي يختص به أفضل في حقه فيختاره فيدخله مختارًا لا مجبورًا ولا ممنوعًا من الدخول من غيره. قلت: ويحتمل أن يكون فاعل شاء هو الله، والمعنى أن الله يوفقه لعمل يدخله برحمة الله من الباب المعدلعامل ذلك العمل.

قوله: (قال الوليد) هو ابن مسلم، وهو موصول بالإسناد المذكور، وقد أخرجه مسلم عن

<sup>(</sup>١) المفهم (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢) المنهاج (١/٢٢٦).

<sup>(</sup>٣) هذا لفظ مسلم كما في صحيحه (١/ ٥٧)، رقم ٢٨/ ٤٦.

<sup>(</sup>٤) (٧/ ٥٥٠)، كتاب بدء الخلق، باب٩ ، ح٧٥٧.

<sup>(</sup>٥) هذا القول، والذي قبله للقرطبي كما في المفهم (١/ ٢٠١).

داود بن رشيد عن الوليد بن مسلم عن ابن جابر وحده به ولم يذكر الأوزاعي، وأخرجه من وجه آخر عن الأوزاعي.

قوله: (عن جنادة وزاد) أي عن جنادة عن عبادة بالحديث المذكور وزاد في آخره، وكذا أخرجه مسلم بالزيادة ولفظه «أدخله الله من أي أبواب الجنة الثمانية شاء» وقد تقدمت الإشارة إليه في صفة الجنة من بدء الخلق<sup>(۱)</sup>، وقد تقدم الكلام على ما يتعلق بدخول جميع الموحدين الجنة في كتاب الإيمان<sup>(۲)</sup> بما أغنى عن إعادته. ومعنى قوله: «على ما كان من العمل» أي من صلاح أو فساد، لكن أهل التوحيد لا بدلهم من دخول الجنة، ويحتمل أن يكون معنى قوله: «على ما كان من العمل» أي يدخل أهل الجنة الجنة على حسب أعمال كل منهم في الدرجات.

(تنبيه): وقع في رواية الأوزاعي وحده فقال في آخره: «أدخله الله الجنة على ما كان عليه من العمل» بدل قوله في رواية ابن جابر: «من أبواب الجنة الثمانية أيها شاء» وبينه مسلم في روايته، وأخرج مسلم من هذا المحديث قطعة من طريق الصنابحي عن عبادة «من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمدًا رسوله حرم الله عليه النار» وهو يؤيد ما سيأتي ذكره في الرقاق (٣) في شرح حديث أبي ذر أن بعض الزواة يختصر الحديث، وأن المتعين على من يتكلم على الأحاديث أن يجمع طرقها، ثم يجمع الفاظ المتون إذا صحت الطرق، ويشرحها على أنه حديث واحد، فإن الحديث أولى ما فسر بالحديث، قال البيضاوي في قوله: «على ما كان عليه من العمل» دليل الحديث أولى ما فسر بالحديث، قال البيضاوي أي خلد في النار وأن من لم يتب يجب دخوله في النار؛ لأن قوله: «على ما كان من العمل» حال من قوله: «أدخله الله الجنة» والعمل حينتذ غير حاصل، ولا يتصور ذلك في حق من مات قبل التوبة إلا إذا أدخل الجنة قبل العقوبة. وأما ما ثبت من لازم أحاديث الشفاعة أن بعض العصاة يعذب ثم يخرج فيخص به هذا العموم، وإلا فالجميع تحت الرجاء، كما أنهم تحت الخوف، وهذا معنى قول أهل السنة: إنهم في خطر المشيئة.

<sup>(</sup>١) (٧/ ٥٤٩ ـ ٥٥١)، كتاب بدء الخلق، باب ٩.

<sup>(</sup>٢) (١٣٨/١)، كتاب الإيمان، باب١٥ ، ح٢٢.

<sup>(</sup>٣) (١٤/ ٥٤٤، ٥٤٣)، كتاب الرقاق، باب١٣.

## ٤٨ - باب قَوْلِ اللَّهِ ﴿ وَاَذْكُرْ فِي ٱلْكِئْنِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا ﴾ [مريم: ١٦]

﴿ نبذناه ﴾ ألقيناه ، واعتزلت شَرْقِيًّا : مِمَّا يَلِي الشَّرْقَ . ﴿ فَأَجَاءَهَا ﴾ أَفْعَلْتُ مِنْ جِئْتُ ، وَيُقَالُ : أَلْجَأَهَا اضْطَرَّهَا . ﴿ فَيَلِيمًا قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ : أَلْجَأَهَا اضْطَرَّهَا . ﴿ فَيَلِيمًا قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ : ﴿ فَيْلِيمًا قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ : ﴿ فَيْلِيمًا قَالَ عَيْرُهُ : النَّشِيُ : الْحَقِيرُ . وَقَالَ آبُو وَائِلٍ : عَلِمَتْ مَرْيَمُ أَنَّ التَّقِيَّ ذُو نُهْيَةِ حِينَ قَالَتْ : ﴿ إِن كُنتَ تَقِيَّا ﴿ ﴾ وقَالَ وَكِيعٌ عَنْ إِسْرَائِيلَ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنِ الْبَرَاءِ : ﴿ سَرِيًّا ﴾ : فَهَرٌ صَغِيرٌ بِالشَّرْيَانِيَّةِ

٣٤٣٦ - حَدَّنَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِيرِينَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: "لَمَ يَتَكَلَّمْ فِي الْمَهْدِ إِلا ثَلاثَةٌ: عِيسَى. وَكَانَ فِي بَنِي إِسْرَاثِيلَ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ جُرِيْجٌ، كَانَ يُصَلِّي فَجَاءَتُهُ أَمُّهُ فَلَعَتْهُ، فَقَالَ: أُجِيبُهَا أَوْ أُصَلِّي. فَقَالَتْ: اللَّهُمَّ لاتُمِنهُ حَتَّى تُرِيةً وَجُوهَ الْمُومِسَاتِ. وَكَانَ جُرَيْجٌ فِي صَوْمَعَتِهِ، فَتَعَرَّضَتْ لَهُ امْرَأَةٌ وَكَلَّمَتُهُ، فَأَبَى، فَأَتَتْ رَاعِيًا، فَالْمَنتَّةُ مِنْ نَفْسِهَا، فَوَلَدَتْ غُلامًا، فَقَالَتْ: مِنْ جُرَيْجٍ. فَأَتَوْهُ، فَكَسَرُوا صَوْمَعَتَهُ وَأَنْزَلُوهُ وَسَبُّوهُ، فَتَوَطَّأَ وَصَلَّى، ثُمَّ أَنَى الْغُلامَ فَقَالَ: مَنْ أَبُوكَ يَا غُلامٌ؟ قَالَ: الرَّاعِي. قَالُوا: نَبْنِي وَسَبُّوهُ، فَتَوَطَّأُ وَصَلَّى، ثُمَّ أَنَى الْغُلامَ فَقَالَ: مَنْ أَبُوكَ يَا غُلامٌ؟ قَالَ: الرَّاعِي. قَالُوا: نَبْنِي وَسَبُّوهُ، فَتَوَكَ مِنْ ذَهَبِ؟ قَالَ: الرَّاعِي فَقَالَ: مَنْ أَبُوكَ يَا غُلامٌ؟ قَالَ: الرَّاعِي. قَالُوا: نَبْنِي مُثْلُهُ، فَتَرَكَ ثَدْيَهَا وَاقْبَلَ عَلَى الرَّاعِي، فَقَالَ: رَجُلُ رَاكِبٌ ذُو شَارَةٍ، فَقَالَتْ: اللَّهُمَّ اجْعَلْ ابْنِي مِثْلُهُ، فَتَرَكَ ثَدْيَهَا وَاقْبَلَ عَلَى الرَّاكِبِ، فَقَالَ: اللَّهُمَّ اجْعَلْ ابْنِي مِثْلُهُ، فَتَرَكَ ثَدْيَهَا وَاقْبَلَ عَلَى الرَّاكِبُ، فَتَرَكَ ثَدْيَهَا وَقَالَ: اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي يَمُنْكُ أَلَى النَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا إِنْ اللَّهُ مِنْ الْمَعْ يَعُولُونَ: سَرَقْتُ زَنَيْكِ أَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُمَّ الْمُعْ يَعُولُونَ: سَرَقْتُ زَنَيْكُ أَنْ اللَّهُ مِنْ الْمُعْ يَعُولُونَ اللَّهُ مَا وَهُ مَا أَنْ اللَّهُ مِلْ عَلَى الْبُهُ مَا إِلَى النَّي اللَّهُمَّ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْ الْعُلْ إِلَى النَّهُ عَلْ الْمُعْ مِنْ الْفَالُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَلْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْ الْعُلْ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلِقُ الْمُعْ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِقُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ الْم

[تقدم في: ١٢٠٦، الأطراف: ٣٤٦٦، ٢٤٨٢]

 «وَأُتِيتُ بِإِنَاءَيْنِ؛ أَحَدُهُمَا لَبَنُّ، وَالآخَرُ فِيهِ خَمْرٌ، فَقِيلَ لِي: خُذْ أَيَّهُمَا شِئْتَ. فَأَخَذْتُ اللَّبِنَ، فَشَرِبْتُهُ، فَقِيلَ لِي: خُذْ أَيَّهُمَا شِئْتَ. فَأَخَذْتُ اللَّبِنَ، فَشَرِبْتُهُ، فَقِيلَ لِي: هُدِيتَ الْفِطْرَةَ ـ أَوْ أَصَبْتَ الْفِطْرَةَ ـ أَمَا إِنَّكَ لَوْ أَخَذْتَ الْخَمْرَ غَوَتْ أُمَّتُكَ».

[تقدم في: ٣٣٩٤، أطرافه في: ٤٧٠٩، ٢٧٥٥، ٥٦٠٣]

٣٤٣٨ حدَّدَ نَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا إِسْرَائِيلُ أَخْبَرَنَا عُثْمَانُ بْنُ الْمُغِيرَةِ عَنْ مُجَاهِدِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «رَأَيْتُ عِيسَى ومُوسَى وَإِبْرَاهِيمَ؛ فَأَمَّا عِيسَى فَأَخْمَرُ جَعْدٌ عَرِيضُ الصَّدْرِ، وَأَمَّامُوسَى فَآدَمُ جَسِيمٌ سَبْطٌ كَأَنَّهُ مِنْ رِجَالِ الزُّطِّ».

٣٤٣٩ ـ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْمُنْذِرِ حَدَّثَنَا أَبُو ضَمْرَةَ حَدَّثَنَا مُوسَى عَنْ نَافِعِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ: ذَكَرَ النَّبِيُ ﷺ يَوْمًا بَيْنَ ظَهْرَيِ النَّاسِ الْمَسِيحَ الدَّجَّالَ، فَقَالَ: «إِنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِأَعْوَرَ، أَلا إِنَّ الْمَسِيحَ الدَّجَّالَ أَعْوَرُ الْعَيْنِ الْيُمْنَى، كَأَنَّ عَيْنَهُ عِنبَهُ طَافِيةٌ».

[تقدم في: ٥٧ ٠٣، أطرافه في: ٣٣٣٧، ٤٤٠٢، ٥٦١٧، ٦١٧٥، ٧١٢٧، ٧١٢٧

٣٤٤٠ - «وَأَرَانِي اللَّيْلَةَ عِنْدَ الْكَعْبَةِ فِي الْمَنَامِ، فَإِذَا رَجُلٌ آدَمُ كَأَحْسَنِ مَا يُرَى مِنْ أَدْمِ الرِّجَالِ، تَضْرِبُ لِمَّتُهُ بَيْنَ مَنْكِبَيْ، رَجِلُ الشَّعْرِ، يَقْطُرُ رَأْسُهُ مَاءً، وَاضِعًا يَدَيْهِ عَلَى مَنْكِبَيْ رَجُلَيْنِ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ، فَقُلْتُ : مَنْ هَذَا الْ فَقَالُوا: هَذَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ. ثُمَّ رَأَيْتُ رَجُلاً وَرَاءَهُ جَعْدًا قَطِطًا، أَعْوَرَ الْعَيْنِ الْيُمْنَى، كَأَنْبَهِ مَنْ رَأَيْتُ بِابْنِ قَطَنٍ، وَاضِعًا يَدَيْهِ عَلَى مَنْكِبَيْ رَجُلٍ يَطُوفُ بِالْبَيْتِ، فَقُلْتُ: مَنْ هَنَا إِلَى الْمَسِيحُ الدَّجَالُ».

تَابَعَهُ عُبَيْدُ اللَّهِ عَنْ نَافِعٍ.

[الحديث: ٤٤٠، أطرافه في: ٢١٢٨، ٢٠٢١، ١٩٩٩، ١٩٩٩، ٢٠٢٦، ٧٠٢٧]

٣٤٤١ ـ حَدَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْمَكِيُّ قَالَ: سَمِعْتُ إِبْرَاهِيمَ بْنَ سَعْدِ قَالَ: حَدَّثَنِي الرُّهْرِيُّ عَنْ سَالِمِ عَنْ أَبِيْهِ قَالَ: لا وَاللَّهِ مَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ لِعِيسَى: أَحْمَرُ، وَلَكِنْ قَالَ: «بَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ أَطُوفُ بِالْكَعْبَةِ، فَإِذَا رَجُلُ آدَمُ، سَبْطُ الشَّعَرِ، يُهَادَى بَيْنَ رَجُلَيْنِ، يَنْطِفُ رَأْسُهُ مَاءً ـ أَوْ يُهَرَاقُ رَأْسُهُ مَاءً ـ أَوْ يَهُرَاقُ رَأْسُهُ مَاءً ـ أَوْ يَهُمُ عَنِيهِ الْمُعْنَى، مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: ابْنُ مَرْبَمَ. فَذَهَبْتُ ٱلْتَغِتُ، فَإِذَا رَجُلُ أَحْمَرُ جَسِيمٌ، يَهُرَاقُ رَأْسُهُ مَاءً ـ فَالُوا: هَذَا الدَّجَالُ. جَعْدُ الرَّأْسِ بِهِ شَبَهَا ابْنُ قَطَنِ».

قَالَ الزُّهُرِيُّ: رَجُلٌ مِنْ خُوَاعَةَ هَلَكَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ.

[تقدم في: ٣٤٤٠، ١٦٩٩، ١٩٩٩، ١٩٩٩، ١٩٩٩] أطرافه في: ١٩٩٩، ١٩٩٩، ٢٠٢٨، ٢١٢٨] تقدم في: ٢١٢٨، ٢٠٢٨] عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ:

٤٧٨

أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِابْنِ مَرْيَمَ، وَالْأَنْبِيَاءُ أَوْلَادُعَلَآتٍ ، / لَيْسَ بِيَنِي وَبِيَّنَهُ نَبِيٌّ ﴾ .

[الحديث: ٣٤٤٢، طرفه في: ٣٤٤٣]

٣٤٤٣ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سِنَان حَدَّثَنَا فُلَيْحُ بْنُ سُلَيْمَانَ حَدَّثَنَا هِلاَلُ بْنُ عَلِيّ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ابْنِ أَبِي عَمْرَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَة قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «أَنَا أَوْلَى النَّاسِ بِعِيسَى آبْنِ مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا والآخِرَةِ، وَالأَنْبِيَاء إِخْوَةِ لعَلاّتِ أَمُّهَاتُهُم شَتَّى ودِينُهُم وَاجِدً» وقَالَ إِبرَاهِيمُ بْنُ طَهْمَانَ: عَنْ مُوسَى بْنِ عُقَبَةَ عَنْ صَفْوَانَ بْنِ سُلَيْمٍ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِيَالِيْتِ . . .

[تقدم في: ٣٤٤٢]

٣٤٤٤ ـ و حَدَّثِنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَـنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ هَمَّام عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «رَأَى عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَجُلاً يَسْرِقُ، فَقَالَ لَهُ: أَسَرَقْت؟ قَالَ: كَلا وَاللَّهِ الَّذِي لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ . فَقَالَ عِيسَى : آمَنْتُ بِاللَّهِ وَكُذَّبْتُ عَيْنِيَ » .

٣٤٤٥ حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُّ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ قَالَ: سَمِعْتُ الزُّهْرِيَّ يَقُولُ: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ سَمِعَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ عَلَى الْمِنْبَرَ : سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَيْقُ يَقُولُ: ﴿لاَّ تُطْرُونِي كَمَا أَطْرَتِ النَّصَارَى ابْنَ مَرْيَمَ، فَإِنَّمَا أَنَا عَبْدُهُ، فَقُولُوا: عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُهُ».

[تقدم في : ٢٤٦٢، أطرافه في : ٧٩٢٨، ٢٠٢١، ٦٨٢٩، ٦٨٣٠]

٣٤٤٦ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِلِ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنَا صَالِحُ بْنُ حَيِّ: أَنَّ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ خُرَاسَانَ قَالَ لِلشَّعْبِيِّ، فَقَالَ الشَّعْبِيُّ: أَخْبَرَنِي أَبُو بُرْدَةَ عَنْ أَبِي مُوسَى الأشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا أَذَّبَ الرَّجُلُ آَمَتَهُ فَأَحْسَنَ تَأْدِيبَهَا وَعَلَّمَهَا فَأَحْسَنَ تَعْلِيمَهَا ثُمًّ أَعْتَقَهَا فَتَزَوَّجَهَا كَانَ لَهُ أَجْرَانِ، وَإِذَا آمَنَ بِعِيسَى ثُمَّ آمَنَ بِي فَلَهُ أَجْرَانِ، وَالْعَبْدُ إِذَا اتَّقَى رَبَّهُ وَأَطَاعَ مَوَالِيَهُ فَلَهُ أَجْرَانِ».

[تقدم في: ٩٧، أطرافه في: ٢٥٤٤، ٢٥٤٧، ٢٥٥١، ٣٠١١، ٣٠١٥]

٣٤٤٧ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنِ الْمُغِيرَةِ بْنِ النُّعْمَانِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «تُحْشَرُونَ حُفَاةً عُرَاةً غُرْلاً ـثُمَّ قَرَأَ: \_ ﴿ كُمَا بَدَأْنَا ۚ أَوَلَ حَكْلِقِ نُعِيدُهُمْ وَعَدًا عَلَيْناً ۚ إِنَّا كُنَّا فَنعِلِينَ ﴿ } [الأنبياء: ١٠٤] فَأُوَّلُ مَنْ يُكْسَى إِبْرَاهِيمُ، ثُمَّ يُؤْخَذُ بِرِجَالٍ مِنْ أَصْحَابِي ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشَّمَالِ، فَأَقُولُ: أَصْحَابِي. فَيُقَالُ: إِنَّهُمْ لَمْ يَزَالُوا مُرْتَدِّينَ عَلَى أَعْقَابِهِمْ مَنْذُ فَارَقْتَهُمْ . فَأَقُولُ كَمَا قَالَ الْعَبْدُ الصَّالِحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْمٌ مُنْهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنتَ عَلَى كُلِّ شَيْء مَهِيدُ إِن تُعَذِّبُهُمْ عَبَادُكُ وَإِن تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْمَرْبِذُ لَقَرَكِمُ آنِ المائدة: ١١٧،١١٥]».

قَالَ مَحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ الْفَرَبْرِيُّ: ذُكِرَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عَنْ قَبِيصَةَ قَالَ: هُمُ الْمُرْتَدُّونَ الَّذِينَ ارْتَدُوا عَلَى عَهْدِ أَبِي بَكْرٍ فَقَاتَلَهُمْ أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ .

[تقلم في ١٤٤٠، أطرافه في: ٢٦٤٥، ٢٦٢٦، ٤٧٤، ١٥٢٥، ٢٥٢٥، ٢٥٢٦]

/ قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِنْكِ مَرْيَمَ إِذِ اَنتَبَذَتْ مِنْ اَهْلِهَا﴾) هذا الباب معقود لأخبار عيسى عليه السلام، والأبواب التي قبله لأخبار أمه مريم، وقد روى الطبري من طريق السدي قال: أصاب مريم حيض فخرجت من المسجد فأقامت شرقي المحراب.

قوله: (فنبلغاه: الفيناه) وصله الطبري من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ فَنَبَلَذُتُ ﴾ أي اعتزلت عالى: ﴿ فَنَبَلَذُتُ ﴾ أي اعتزلت و تنحت.

قوله: (اعتزلت شرقيًا معا يلي الشرق) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ مَكَانَا شَرْفِيًّا ﴿ مَمَا لَكُ مِما يلي الشرق، وهو عند العرب خير من الغربي الذي يلي الغرب.

قوله: (فأجاءها: أفعلت من جئت ويقال الجأها اضطرها) قال أبو عبيدة (٣) في قوله: ﴿ فَأَجَاءَهَا ٱلْمَخَاشُ ﴾ مجازه أفعلها من جاءت، وأجاءها غيرها إليه، يعني فهو من مزيد جاء، قال زهير:

وجاء وسار (1) معتمدًا إليكم أجاءته المخافة والـرجاء والمعنى ألجأته، وقال الزمخشري: إن أجاء منقول من جاء، إلا أن استعماله تغير بعد

النقل إلى معنى الإلحاء. قوله: (تساقط: تسقط) هو قول أبي عبيدة (٥)، وضبط تسقط بضم أوله من الرباعي والفاعل النخلة عند من قرأها بالمثناة، أو الجذع عند من قرأها بالتحتانية.

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/٣).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/٤).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٣/٢).

<sup>(</sup>٤) في المجاز (٢/٤)، وفي تفسير الطبري (١٦/ ٢٤): «وجار سار».

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (۴/٠٠). أ

قوله: (قصيًا: قاصيًا) هو تفسير مجاهد أخرجه الطبري عنه، وقال أبو عبيدة (١٠ في قوله: ﴿ مَكَانَا فَصِيرًا ﴿ مَكَانَا فَصِيرًا إِنَّ ﴾ أي بعيدًا.

ِ قوله: (فريًا: عظيمًا) هو تفسير مجاهد وصله الطبري من طريق ابن أبي نجيح عنه، ومن طريق سعيد عن قتادة كذلك، قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ لَقَدْ جِنْتِ شَيْئَ افْرِيًّا آلِي عَجبًا فَاثْقًا.

قوله: (قال ابن عباس: نسيًا لم أكن شيئًا) وصله ابن جرير (٣) من طريق ابن جريج «أخبرني عطاء عن ابن عباس في قوله: ﴿ يَلْيَتَنِي مِثُ قَبَلَ هَلَا وَكُنتُ نَسْيًا مَّنْ اللَّهَ أَي لم أخلق ولم أكن شيئًا».

قوله: (وقال غيره: النسي الحقير) هو قول السدي، وقيل: هو ما سقط في منازل المرتحلين من رذالة أمتعتهم، وروى الطبري من طريق سعيد عن قتادة قال في قوله: ﴿ وَكُنتُ نَسْيًا ﴾: أي شيئًا لا يذكر.

قوله: (وقال أبو واثل: علمت مريم أن التقي ذو نهية حين قالت: إن كنت تقيًا) وصله عبد ابن حميد (٤) من طريق عاصم قال: قرأ أبو واثل ﴿ إِنِّ آعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيّاً ﴿ فَا أَبو واثل ﴿ إِنِّ آعُوذُ بِالرَّحْمَنِ مِنكَ إِن كُنتَ تَقِيّاً ﴿ قَالَ: لقد علمت مريم أن التقي ذو نهية، وقوله نهية: بضم النون وسكون الهاء أي ذو عقل وانتهاء عن فعل القبيح، وأغرب من قال إنه اسم رجل يقال له تقي كان مشهورًا بالفساد فاستعاذت منه.

قوله: (وقال وكيع عن إسرائيل . . .) إلخ ، ذكر خلف في «الأطراف» أن البخاري وصله عن يحيى عن وكيع ، وأن ذلك وقع في التفسير ، ولم نقف عليه في شيء من النسخ ، فلعله في رواية حماد بن شاكر عن البخاري .

قوله: (سريًا: نهر صغير بالسريانية) كذا ذكره موقوفًا من حديث البراء معلقًا، وأورده الحاكم في «المستدرك» وابن أبي حاتم من طريق الثوري والطبري من طريق شعبة كلاهما عن

مجاز القرآن (۲/۳).

<sup>(</sup>۲) مجاز القرآن (۲/۷).

<sup>(</sup>٣) التفسير (١٦/١٦).

<sup>(</sup>٤) تغليق التعليق (٤/ ٧٣).

أبي إسحاق مثله، وأخرجه ابن مردويه من طريق آدم عن إسرائيل به لكن لم يقل بالسريانية وإنما قال البراء: السري الجدول وهو النهر الصغير، وقد ذكر أبو عبيدة (١١). أن السري النهر الصغير بالعربية أيضًا وأنشد للبيدين ربيعة:

فرمي بها عُرْض السري فغادرا مسجورة متجاوز أقلامها

والعرض بالضم الناحية، وروى الطبري من طريق حصين عن عمرو بن ميمون قال: السري الجدول، ومن طريق الحسن البصري قال: السري هو عيسى، وهذا شاذ، وقد روى ابن مردويه في تفسيره من حديث ابن عمر/ مرفوعًا «السري في هذه الآية نهر أخرجه الله لمريم لتشرب منه».

ثم ذكر المصنف في الباب عشرة أحاديث:

أولها: حديث أبي هريرة في قصة جريج الراهب وغيره، والغرض منه ذكر الذين تكلموا في المهد، وأورده في ترجمة عيسى لأنه أولهم.

قوله: (لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة) قال القرطبي (٢): في هذا الحصر نظر، إلا أن يحمل على أنه على أنه على أنه على ذلك قبل أن يعلم الزيادة على ذلك، وفيه بعد، ويحتمل أن يكون كلام الثلاثة المذكورين مقيدًا بالمهدوكلام غيرهم من الأطفال بغير مهد، لكنه يعكر عليه أن في رواية ابن قتيبة أن الصبي الذي طرحته أمه في الأخدود كان ابن سبعة أشهر، وصرح بالمهد في حديث أبي هريرة، وفيه تُعقب على النووي (٣) في قوله: إن صاحب الأخدود لم يكن في المهد، والسبب في قوله هذا ما وقع في حديث ابن عباس عند أحمد والبزار وابن حبان والحاكم «لم يتكلم في المهد إلا أربعة» فلم يذكر الثالث الذي هنا وذكر شاهد يوسف والصبي الرضيع الذي قال لأمه وهي ماشطة بنت فرعون لما أراد فرعون إلقاء أمه في النار: «اصبري يا أمه فإنا على الحق». وأخرج مالحاكم نحوه من حديث أبي هيرة، فيجتمع من هذا خمسة. ووقع ذكر شاهد يوسف أيضًا في حديث عمران بن حصين لكنه موقوف، وروى ابن أبي شيبة من مرسل هلال بن يساف مثل حديث ابن عباس إلا أنه لم يذكر ابن الماشطة. وفي صحيح مسلم من حديث صهيب في قصة حديث ابن عباس إلا أنه لم يذكر ابن الماشطة. وفي صحيح مسلم من حديث صهيب في قصة

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ٥) وفيه: متجاورًا قلامها، وكذا عند الطبري في التفسير (١٦/ ٧١) وعنده الشطر الأول بلفظ: «فتوسطا عرض السرى وصدعا».

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ١١٥ ، ١١٥).

<sup>(</sup>٣) المنهاج (١٦/ ١٠٥).

أصحاب الأخدود «أن امرأة جيء بها لتلقى في النار أو لتكفر، ومعها صبي يرضع، فتقاعست، فقال لها: يا أمه اصبري فإنك على الحق».

وزعم الضحاك في تفسيره أن يحيى تكلم في المهد أخرجه الثعلبي، فإن ثبت صاروا سبعة. وذكر البغوي في تفسيره أن إبراهيم الخليل تكلم في المهد، وفي «سير الواقدي» أن النبي على تكلم أوائل ما ولد. وقد تكلم في زمن النبي على مبارك اليمامة وقصته في «دلائل النبوة للبيهقي» من حديث معرض بالضاد المعجمة. والله أعلم. على أنه اختلف في شاهد يوسف: فقيل كان صغيرًا، وهذا أخرجه ابن أبي حاتم عن ابن عباس وسنده ضعيف، وبه قال الحسن وسعيد بن جبير، وأخرج عن ابن عباس أيضًا ومجاهد أنه كان ذا لحية، وعن قتادة والحسن أيضًا كان حكيمًا من أهلها.

قوله: (وكان في بني إسرائيل رجل يقال له: جريج) بجيمين مصغر، وقد روى حديثه عن أبي هريرة محمد بن سيرين كما هنا، وتقدم في المظالم (۱) من طريقه بهذا الإسناد، والأعرج كما تقدم في أواخر الصلاة (۲) ، وأبو رافع وهو عند مسلم وأحمد، وأبو سلمة وهو عند أحمد، ورواه عن النبي على مع أبي هريرة عمران بن حصين، وسأذكر ما في رواية كل منهم من الفائدة. وأول حديث أبي سلمة «كان رجل في بني إسرائيل تاجرًا، وكان ينقص مرة ويزيد أخرى، فقال: ما في هذه التجارة خير، لألتمسن تجارة هي خير من هذه، فبني صومعة وترهب فيها، وكان يقال له: جريج» فذكر الحديث، ودل ذلك على أنه كان بعد عيسى ابن مريم، وأنه كان من أتباعه وهم الذين ابتدعوا الترهب وحبس النفس في الصوامع. والصومعة: بفتح المهملة وسكون الواو هي البناء المرتفع المحدد أعلاه، ووزنها فوعلة من صمعت إذا دققت لأنها دقيقة الرأس.

قوله: (جاءت أمه) في رواية الكشميهني «فجاءته أمه» وفي رواية أبي رافع «كان جريج يتعبد في صومعته فأتته أمه» ولم أقف في شيء من الطرق على اسمها. وفي حديث عمران ابن حصين «وكانت أمه تأتيه فتناديه فيشرف عليها فيكلمها، فأتته يومًا وهو في صلاته» وفي رواية أبي رافع عند أحمد «فأتته أمه ذات يوم فنادته قالت: أي جريج أشرف علي أكلمك، أنا أمك».

<sup>(</sup>۱) (۲/٦/٦)، كتاب المظالم، باب٣٥، ح٢٤٨٢.

<sup>(</sup>۲) (۳/ ۲۲۵)، كتاب الصلاة، باب۷، ح١٢٠٦.

قوله: (فدعته، فقاله: أجيبها أو أصلي) زاد المصنف في المظالم (١) بالإسناد الذي ذكره هنا «فأبي أن يجيبهما» ومعنى قوله أمي وصلاتي أي اجتمع عليه إجابة أمي وإتمام صلاتي فوفقني لأفضلهما، وفي رواية أبي رافع «فصادفته/ يصلي، فوضعت يدها على حاجبها فقالت: يا جريج، فقال: يا رب أمي وصلاتي، فاختار صلاته، فرجعت. ثم أتته فصادفته يصلي فقالت: يا جريج أنا أمك فكلمني، فقال مثله» فذكره، وفي حديث عمران بن حصين أنها جاءته ثلاث مرات تناديه في كل مرة ثلاث مرات، وفي رواية الأعرج عند الإسماعيلي «فقال أمي وصلاتي لربي، أوثر صلاتي على أمي، ذكره ثلاثًا» وكل ذلك محمول على أنه قاله في نفسه لا أنه نطق به، ويحتمل أن يكون نطق به على ظاهره لأن الكلام كان مباحًا عندهم، وكذلك كان في صدر الإسلام، وقد قدمت في أواخر الصلاة (٢) ذكر حديث يزيد بن حوشب عن أبيه رفعه «لو كان جريج عالمًا لعلم أن إجابة أمه أولى من صلاته».

قوله: (فقالت: اللهم لا تمته حتى ثريه وجوه المومسات) في رواية الأعرج "حتى ينظر في وجوه المياميس» ومثله في رواية أبي سلمة وفي رواية أبي رافع "حتى تريه المومسة» بالإفراد، وفي حديث عمران بن حصين "فغضبت فقالت: اللهم لا يموتن جريج حتى ينظر في وجوه المومسات» والمومسات جمع مومسة بضم الميم وسكون الواو وكسر الميم بعدها مهملة وهي الزانية و تجمع على مواميس بالولو، وجمع في الطريق المذكورة بالتحتانية، وأنكره ابن الخشاب أيضًا ووجهه غيره كما تقدم في أواخر الصلاة (٣) وجوز صاحب "المطالع» فيه الهمزة بدل الياء بل أثبتها رواية، ووقع في رواية الأعرج "فقالت أبيت أن تطلع إلى وجهك، لا أماتك الله حتى تنظر في وجهك زواني المدينة».

قوله: (فتعرضت له امرأة فكلمته فأبى، فأتت راعيًا فأمكنته من نفسها) في رواية وهب بن جرير بن حازم عن أبيه عند أحمد «فذكر بنو إسرائيل عبادة جريج، فقالت بغي منهم: إن شئتم لأفتننه، قالوا: قد شئنا. فأتته فتعرضت له فلم يلتفت إليها، فأمكنت نفسها من راع كان يؤوي غنمه إلى أصل صومعة جريج، ولم أقف على اسم هذه المرأة، لكن في حديث عمران بن حصين أنها كانت بنت ملك القرية، وفي رواية الأعرج «وكانت تأوي إلى صومعته راعية ترعى

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٣٠٦)، كتاب المظالم، باب ٣٥، ح٢٤٨٢.

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٦٢٦)، كتاب العمل في الصلاة، باب٧.

<sup>(</sup>٣) (٣/ ٦٢٥)، كتاب العمل في الصلاة، باب٧.

الغنم " ونحوه في رواية أبي رافع عند أحمد، وفي رواية أبي سلمة وكان عند صومعته راعي ضأن وراعية معزى " ويمكن الجمع بين هذه الروايات بأنها خرجت من دار أبيها بغير علم أهلها متنكرة، وكانت تعمل الفساد إلى أن ادعت أنها تستطيع أن تفتن جريجًا فاحتالت بأن خرجت في صورة راعية ليمكنها أن تأوي إلى ظل صومعته لتتوصل بذلك إلى فتنته.

قوله: (فولدت غلامًا) فيه حذف تقديره فحملت حتى انقضت أيامها فولدت، وكذا قوله: «فقالت من جريج» فيه حذف تقديره فسئلت ممن هذا؟ فقالت: من جريج، وفي رواية أبي رافع التصريح بذلك ولفظه: «فقيل لها: ممن هذا؟ فقالت: هو من صاحب الدير» وزاد في رواية أحمد «فأخذت، وكان من زنى منهم قتل فقيل لها: ممن هذا؟ قالت: هو من صاحب الصومعة» زاد الأعرج «نزل إلي من صومعته» وفي رواية الأعرج «فقيل لها: من صاحبك؟ قالت: جريج الراهب، نزل إلي فأصابني» زاد أبو سلمة في روايته «فذهبوا إلى الملك فأخبروه، قال: أدركوه فأتوني به».

قوله: (فأتوه فكسروا صومعته وأنزلوه) وفي رواية أبي رافع «فأقبلوا بفؤوسهم ومساحيهم إلى الدير فنادوه فلم يكلمهم، فأقبلوا يهدمون ديره» وفي حديث عمران «فما شعر حتى سمع بالفئوس في أصل صومعته فجعل يسألهم: ويلكم ما لكم؟ فلم يجيبوه، فلما رأى ذلك أخذ الحبل فتدلى».

قوله: (وسبوه) زاد أحمد عن وهب بن جرير "وضربوه، فقال: ما شأنكم؟ قالوا: إنك زنيت بهذه " وفي رواية أبي رافع عنده "فقالوا: أي جريج انزل، فأبى يقبل على صلاته، فأخذوا في هدم صومعته، فلما رأى ذلك نزل، فجعلوا في عنقه وعنقها حبلاً وجعلوا يطوفون بهما في الناس "، وفي رواية أبي سلمة "فقال له الملك: ويحك يا جريج، كنا نراك/ خير الناس أغلبت هذه، اذهبوا به فاصلبوه " وفي حديث عمران "فجعلوا يضربونه ويقولون: مراء تخادع الناس بعملك " وفي رواية الأعرج "فلما مروا به نحو بيت الزواني خرجن ينظرن فتبسم، فقالوا: لم يضحك، حتى مربالزواني ".

قوله: (فتوضأ وصلى) وفي رواية وهب بن جرير «فقام وصلى ودعا» وفي حديث عمران «قال فتولوا عنى، فتولوا عنه فصلى ركعتين».

قوله: (ثم أتى الغلام فقال: من أبوك يا غلام؟ فقال: الراعي) زاد في رواية وهب بن جرير «فطعنه بإصبعه فقال: بالله يا غلام من أبوك؟ فقال: أنا ابن الراعي» وفي مرسل الحسن عند

ابن المبارك في «البر والصلة» أنه «سألهم أن ينظروه فأنظروه ، فرأى في المنام من أثره أن يطعن في بطن المرأة فيقول: أيتها السخلة من أبوك؟ ففعل، فقال: راعي الغنم» وفي رواية أبي رافع «ثم مسح رأس الصبي فقال: من أبوك؟ قال: راعي الضأن» وفي روايته عند أحمد «فوضع إصبعه على بطنها» وفي رواية أبي سلمة «فأتي بالمرأة والصبي وفمه في ثديها فقال له جريج: يا غلام من أبوك؟ فنزع الغلام فاه من الثدي وقال: أبي راعي الضأن» وفي رواية الأعرج «فلما أدخل على ملكهم قال جريج: أين الصبي الذي ولدته؟ فأتي به فقال: من أبوك؟ قال: فلان، سمى أباه».

قلت: ولم أقف على اسم الراعي، ويقال إن اسمه: صهيب، وأما الابن فتقدم في أواخر الصلاة (1) بلفظ «فقال يا أبا بوس» وتقدم شرحه أواخر الصلاة وأنه ليس اسمه كما زعم الداودي، وإنما المرادبة الصغير، وفي حديث عمران «ثم انتهى إلى شجرة فأخذ منها غصنا ثم أتى الغلام وهو في مهده فضربه بذلك الغصن فقال: من أبوك؟» ووقع في «التنبيه لأبي الليث السمرقندي» بغير إسناد «أنه قال للمرأة: أين أصبتك؟ قالت: تحت شجرة. فأتى تلك الشجرة فقال: يا شجرة أسألك بالذي خلقك من زنى بهذه المرأة؟ فقال كل غصن منها: راعي الغنم»، ويجمع بين هذا الاختلاف بوقوع جميع ما ذكر بأنه مسح رأس الصبي، ووضع إصبعه على بطن أمه، وطعنه بإصبعه، وضربه بطرف العصا التي كانت معه. وأبعد من جمع بينها بتعدد القصة وأنه استنطقه وهو في بطنها مرة قبل أن تلد ثم استنطقه بعد أن ولد، زاد في رواية وهب بن جرير «فوثبوا إلى جريج فجعلوا يقبلونه» وزاد الأعرج في روايته «فأبرأ الله جريجًا وأعظم الناس أمر جريج» وفي رواية أبي سلمة «فسبح الناس وعجبوا».

قوله: (قالوا: نبني صومعتك من ذهب، قال: لا إلا من طين) وفي رواية وهب بن جرير «ابنوها من طين كما كانت» وفي رواية أبي رافع «فقالوا: نبني ما هدمنا من ديرك بالذهب والفضة، قال: لا ولكن أعيدوه كما كان، ففعلوا» وفي نقل أبي الليث «فقال له الملك: نبنيها من ذهب. قال: لا. قال: من فضة. قال: لا إلا من طين» زاد في رواية أبي سلمة «فردوها فرجع في صومعته، فقالوا له: بالله مم ضحكت؟ فقال: ماضحكت إلا من دعوة دعتها علي أمي»

وفي الحديث إيثار إجابة الأم على صلاة التطوع؛ لأن الاستمرار فيها نافلة وإجابة الأم وبرها واجب. قال النووي (٢) وغيره: إنما دعت عليه فأجيبت لأنه كان يمكنه أن يخفف

<sup>(</sup>١) (٣/ ٢٢٦)، كتاب ألعمل في ألصلاة، باب٧، ح١٢٠١.

<sup>(</sup>۲) المنهاج (۱۲/۱۶۰۱).

ويجيبها، لكن لعله خشي أن تدعوه إلى مفارقة صومعته والعود إلى الدنيا وتعلقاتها، كذا قال النووي، وفيه نظر لما تقدم من أنها كانت تأتيه فيكلمها، والظاهر أنها كانت تشتاق إليه فتزوره وتقتنع برؤيته وتكليمه، وكأنه إنما لم يخفف ثم يجيبها لأنه خشي أن ينقطع خشوعه. وقد تقدم في أواخر الصلاة (۱) من حديث يزيد بن حوشب عن أبيه «أن النبي على قال: لو كان جريج فقيها لعلم أن إجابة أمه أولى من عبادة ربه» أخرجه الحسن بن سفيان، وهذا إذا حمل على إطلاقه استفيد منه جواز قطع الصلاة مطلقاً لإجابة نداء الأم نفلاً كانت أو فرضًا، وهو وجه في مذهب السافعي حكاه الروياني، وقال النووي (۲) تبعًا لغيره: هذا محمول على/ أنه كان مباحًا في شرعهم، وفيه نظر قدمته في أواخر الصلاة "والأصح عند الشافعية أن الصلاة إن كانت نفلاً الإجابة وإلا فلا، وإن كانت فرضًا وضاق الوقت لم تجب وعلم تأذي الوالد بالترك وجبت الإجابة وإلا فلا، وإن كانت فرضًا وضاق الوقت لم تجب الإجابة، وإن لم يضق وجب عند إمام الحرمين. وخالفه غيره لأنها تلزم بالشروع، وعند المالكية أن إجابة الوالد في النافلة أفضل من التمادي فيها، وحكى القاضي أبو الوليد أن ذلك يختص بالأم دون الأب، وعند ابن أبي شيبة من مرسل محمد بن المنكدر ما يشهد له وقال به مكحول، وقيل: إنه لم يقل به من السلف غيره.

وفي الحديث أيضًا عظم بر الوالدين وإجابة دعائهما ولو كان الولد معذورًا، لكن يختلف الحال في ذلك بحسب المقاصد. وفيه الرفق بالتابع إذا جرى منه ما يقتضي التأديب لأن أم جريج مع غضبها منه لم تدع عليه إلا بما دعت به خاصة، ولولا طلبها الرفق به لدعت عليه بوقوع الفاحشة أو القتل. وفيه أن صاحب الصدق مع الله لا تضره الفتن. وفيه قوة يقين جريج المذكور وصحة رجائه؛ لأنه استنطق المولود مع كون العادة أنه لا ينطق؛ ولولا صحة رجائه بنطقه ما استنطقه. وفيه أن الأمرين إذا تعارضا بدىء بأهمهما، وأن الله يجعل لأوليائه عند ابتلائهم مخارج، وإنما يتأخر ذلك عن بعضهم في بعض الأوقات تهذيبًا وزيادة لهم في الثواب. وفيه إثبات كرامات الأولياء، ووقوع الكرامة لهم باختيارهم وطلبهم. وقال ابن بطال (٤): يحتمل

<sup>(</sup>۱) (۲۲۲/۲)، كتاب العمل في الصلاة، باب٧.

<sup>(</sup>۲) المنهاج (۱۱ ٪ ۱۰۱)، ويقصد ابن حجر بغير النووي: ابن بطال كما صرّح به في (۳/ ٦٢٦)، وقول ابن بطال في شرحه (۳/ ١٩٥).

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٢٢٦)، كتاب العمل في الصلاة، باب٧.

<sup>(3) (</sup>٣/ ٧٩١).

أن يكون جريج كان نبيًا فتكون معجزة . كذا قال ، وهذا الاحتمال لا يتأتى في حق المرأة التي كلمها ولدها المرضع كما في بقية الحديث .

وفيه جواز الأخذ بالأشد في العبادة لمن علم من نفسه قوة على ذلك. واستدل به بعضهم على أن بني إسرائيل كان من شرعهم أن المرأة تصدق فيما تدعيه على الرجال من الوطء ويلحق به الولد، وأنه لا ينفعه حجد ذلك إلا بحجة تدفع قولها. وفيه أن مرتكب الفاحشة لا تبقى له حرمة، وأن المفزع في الأمور المهمة إلى الله يكون بالتوجه إليه في الصلاة. واستدل بعض المالكية بقول جريج: «من أبوك يا غلام» بأن من زنى بامرأة فولدت بنتا لا يحل له التزوج بتلك البنت خلافًا للشافعية ولابن الماحشون من المالكية، ووجه الدلالة أن جريجًا نسب ابن الزنا للزاني، وصدق الله نسبته بماخوق له من العادة في نطق المولود بشهادته له بذلك، وقوله أبي فلان الراعي، فكانت تلك النسبة صحيحة فيلزم أن يجري بينهما أحكام الأبوة والبنوة، خرج التوارث والولاء بدليل فبقي ما عدا ذلك على حكمه. وفيه أن الوضوء لا يختص بهذه الأمة خلافًا لمن زعم ذلك، وإنما الذي يختص بها الغرة والتحجيل في الآخرة، وقد تقدم في قصة إبراهيم (١) أيضًا مثل ذلك في خبر سارة مع الجبار والله أعلم.

قوله: (وكانت امرأة) بالرفع، ولم أقف على اسمها ولا على اسم ابنها ولا على اسم أحد ممن ذكر في القصة المذكورة

قوله: (إذمر بها راكب) وفي رواية خلاس عن أبي هريرة عند أحمد «فارس متكبر».

قوله: (ذو شارة) بالشين المعجمة أي صاحب حسن، وقيل: صاحب هيئة ومنظر وملبس حسن يتعجب منه ويشار إليه، وفي رواية خلاس «ذو شارة حسنة».

قوله: (قال أبو هريرة: كأنّي أنظر) هو موصول بالإسناد المذكور، وفيه المبالغة في إيضاح الخبر بتمثيله بالفعل.

قوله: (ثم مر) بضم الميم على البناء للمجهول.

قوله: (بأمة) زاد أحمد عن وهب بن جرير «تضرب» وفي رواية الأعرج عن أبي هريرة الآتية في ذكر بني إسرائيل (٢) «تجرر ويلعب بها» وهي بجيم مفتوحة بعدها راء ثقيلة ثم راء أخرى.

<sup>(</sup>١) (٧/ ٦٥٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٨، ح٣٥٨.

<sup>(</sup>۲) (۱۲۱/۸) باب٤٥، ح٢٤٩٣.

قوله: (فقالت له ذلك) أي سألت الأم ابنها عن سبب كلامه.

قوله: (قال الراكب جبار) في رواية أحمد «فقال يا أمتاه، أما الراكب ذو الشارة فجبار من الجبابرة» وفي رواية الأعرج فإنه كافر.

قوله: (يقولون: سرقت زنيت) بكسر المثناة فيهما على المخاطبة وبسكونها على الخبر.

قوله: (ولم تفعل) في رواية/ أحمد «يقولون سرقت ولم تسرق، زنيت ولم تزن، وهي ٢\_ تقول: حسبي الله» وفي رواية الأعرج «يقولون لها تزني وتقول: حسبي الله» وفي رواية الأعرج «يقولون لها تزني وتقول: حسبي الله» ووقع في رواية خلاس المذكورة أنها كانت حبشية أو زنجية وأنها ماتت فجروها حتى ألقوها، وهذا معنى قوله في رواية الأعرج «تجرر».

وفي الحديث أن نفوس أهل الدنيا تقف مع الخيال الظاهر فتخاف سوء الحال، بخلاف أهل التحقيق فوقوفهم مع الحقيقة الباطنة، فلا يبالون بذلك مع حسن السريرة كما قال تعالى حكاية عن أصحاب قارون حيث خرج عليهم ﴿ يَلَيَّتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوقِى قَدُرُونُ ﴾ [القصص: ٧٩] ﴿ وَقَالَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ قُوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ ﴾ [القصص: ٨٠]، وفيه أن البشر طبعوا على إيثار الأولاد على الأنفس بالخير ؛ لطلب المرأة الخير لابنها ودفع الشر عنه ولم تذكر نفسها.

الحديث الثاني: حديث أبي هريرة في ذكر موسى وعيسى وقد تقدم في قصة موسى (1) من هذا الوجه، لكن زاد هنا إسنادًا آخر فقال: «حدثنا محمود وهو ابن غيلان عن عبد الرزاق» وساقه على لفظه، وكان ساقه هناك على لفظ هشام بن يوسف. وقوله في هذه الرواية: «فإذا رجل حسبته قال مضطرب» القائل «حسبته» وهو عبد الرزاق، والمضطرب: الطويل غير الشديد، وقيل الخفيف اللحم، وتقدم في رواية هشام بلفظ «ضرب» وفسر بالنحيف، ولا منافاة بينهما. وقال ابن التين: هذا الوصف مغاير لقوله بعد هذا «إنه جسيم» يعني في الرواية التي بعد هذه، وقال: والذي وقع نعته بأنه جسيم إنما هو الدجال. وقال عياض (٢٠): رواية من قال «ضرب» أصح من رواية من قال «مضطرب» لما فيها من الشك، قال وقد وقع في الرواية الأخرى «جسيم» وهو ضدالضرب، إلا أن يراد بالجسيم الزيادة في الطول، وقال التيمي: لعل بعض لفظ هذا الحديث دخل في بعض؛ لأن الجسيم إنما ورد في صفة الدجال لا في صفة موسى . انتهى. والذي يتعين المصير إليه ما جوزه عياض أن المراد بالجسيم في صفة موسى

<sup>(</sup>١) (٧/٦/٧)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٢٤، ح٣٩٤.

<sup>(</sup>٢) الإكمال (١/ ١١٥).

الزيادة في الطول، ويؤيده قوله في الرواية التي بعد هذه «كأنه من رجال الزط» وهم طوال غير غلاظ، ووقع في حديث الإسراء وهو في بدء الخلق (١) «رأيت موسى جعدًا طوالاً» واستنكره الداودي فقال: لا أراه محفوظًا لأن الطويل لا يوصف بالجعد وتعقب بأنهما لا يتنافيان. وقال النووي (٢): الجعودة في صفة موسى جعودة الجسم وهو اكتنازه واجتماعه لا جعودة الشعر؛ لأنه جاء أنه كان رجل الشعر.

قوله \_ في صفة عيسي \_: (ربعة) هو بفتح الراء وسكون الموحدة ويجوز فتحها وهو المربوع، والمراد أنه ليس بطويل جدًا ولا قصير جدًا بل وسط.

وقوله: (من ديماس) هو بكسر المهملة وسكون التحتانية وآخره مهملة.

قوله: (يعني الحمام) هو تفسير عبد الرزاق، ولم يقع ذلك في رواية هشام. والديماس في اللغة: السرب، ويطلق أيضًا على الكن. والحمام من جملة الكن. المراد من ذلك وصفه بصفاء اللون ونضارة الجسم وكثرة ماء الوجه، حتى كأنه كان في موضع كن فخرج منه وهو عرقان، وسيأتي في رواية ابن عمر بعد هذا «ينطف رأسه ماء» وهو محتمل لأن يراد الحقيقة، وأنه عرق حتى قطر الماء من رأسه، ويحتمل أن يكون كناية عن مزيد نضارة الوجه، ويؤيده أن في رواية عبد الرحمن بن آدم عن أبي هريرة عند أحمد وأبي داود «يقطر رأسه ماء وإن لم يصبه بلل».

قوله: (وأتيت بإنامين) يأتي الكلام عليه في الكلام على الإسراء في السيرة النبوية (٣). إن شاء الله تعالى.

#### الحديث الثالث:

قوله: (أخبرنا عثمان بن المغيرة) هو الثقفي مولاهم الكوفي ويقال له عثمان بن أبي زرعة ، وهو ثقة من صغار التابعين ، وليس له: في البخاري غير هذا الحديث الواحد .

قوله: (عن ابن عمر) كذا وقع في جميع الروايات التي وقعت لنا من نسخ البخاري، وقد تعقبه أبو ذر في روايته فقال: كذا وقع في جميع الروايات المسموعة عن الفربري «مجاهد عن لين عمر»، قال: ولا/ أدري أهكذا حدث به البخاري أو غلط فيه الفربري؛ لأني رأيته في جميع الطرق عن محمد بن كثير وغيره عن مجاهد عن ابن عباس، ثم ساقه بإسناده إلى حنبل بن إسحاق

<sup>(</sup>۱) (۷/۷۷)، كتاب بدء الخلق، باب٧، ح٣٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) المنهاج (٢/ ٢٢٥).

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٦٢٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤١، ح٢٨٨٧.

قال: حدثنا محمد بن كثير، وقال فيه ابن عباس، قال: وكذا رواه عثمان بن سعيد الدارمي عن محمد بن كثير قال: وتابعه نصر بن علي عن أبي أحمد الزبيري عن إسرائيل، وكذا رواه يحيى ابن زكريا بن أبي زائدة عن إسرائيل. انتهى. وأخرجه أبو نعيم في «المستخرج» عن الطبراني عن أحمد بن مسلم الخزاعي عن محمد بن كثير وقال: رواه البخاري عن محمد بن كثير فقال مجاهد عن ابن عمر، ثم ساقه من طريق نصر بن علي عن أبي أحمد الزبيري عن إسرائيل فقال ابن عباس. انتهى.

وأخرجه ابن منده في «كتاب الإيمان» من طريق محمد بن أيوب بن الضريس وموسى بن سعيد الدنداني كلاهما عن محمد بن كثير فقال فيه ابن عباس ثم قال: قال البخاري عن محمد ابن كثير عن ابن عمر والصواب عن ابن عباس، وقال أبو مسعود في «الأطراف» إنما رواه الناس عن محمد بن كثير فقال مجاهد عن ابن عباس، ووقع في البخاري في سائر النسخ مجاهد عن ابن عمر وهو غلط، قال، وقد رواه أصحاب إسرائيل منهم يحيى بن أبي زائدة وإسحاق بن منصور والنضر بن شميل وآدم بن أبي إياس وغيرهم عن إسرائيل فقالوا ابن عباس قال: وكذلك رواه ابن عون عن مجاهد عن ابن عباس. انتهى.

ورواية ابن عون تقدمت في ترجمة إبراهيم عليه السلام (١)، ولكن لا ذكر لعيسى عليه السلام فيها، وأخرجها مسلم عن شيخ البخاري فيها وليس فيها لعيسى ذكر إنما فيها ذكر إبراهيم وموسى حسب. وقال محمد بن إسماعيل التيمي: ويقع في خاطري أن الوهم فيه من غير البخاري، فإن الإسماعيلي أخرجه من طريق نصر بن علي عن أبي أحمد وقال فيه عن ابن عباس ولم ينبه على أن البخاري قال فيه عن ابن عمر، فلو كان وقع له كذلك لنبه عليه كعادته، والذي يرجح أن الحديث لابن عباس لا لابن عمر ما سيأتي من إنكار ابن عمر على من قال إن عيسى أحمر وحلفه على ذلك، وفي رواية مجاهد هذه «فأما عيسى فأحمر جعد» فهذا يؤيد أن الحديث لمجاهد عن ابن عباس لا عن ابن عمر. والله أعلم.

قوله: (سبط) بفتح المهملة وكسر الموحدة أي ليس بجعد، وهذا نعت لشعر رأسه.

قوله: (كأنه من رجال الزط) بضم الزاي وتشديد المهملة جنس من السودان، وقيل: هم نوع من الهنود وهم طوال الأجسام مع نحافة فيها، وقد زعم ابن التين أن قوله في صفة موسى «جسيم»، مخالف لقوله في الرواية الأخرى في ترجمته «ضرب من الرجال» أي خفيف اللحم

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۲٤۱)، كتاب الأنبياء، باب٨، ح٥٣٥٠.

قال فلعل راوي الحديث دخل له بعض لفظه في بعض، لأن الجسيم ورد في صفة الدجال، وأجيب بأنه لا مانع أن يكون مع كونه خفيف اللحم جسيمًا بالنسبة لطوله، فلو كان غير طويل لاجتمع لحمه وكان جسيمًا.

الحديث الرابع: حديث ابن عمر في ذكر عيسى والدجال، أورده من طريق نافع عنه من وجهين موصولة ومعلقة، ومن طريق سالم بن عبدالله بن عمر عن أبيه .

قوله: (حدثنا موسى) هو ابن عقبة.

قوله: (بين ظهراني) بفتح الظاء المعجمة وسكون الهاء بلفظ التثنية أي جالسًا في وسط الناس، والمراد أنه جلس بينهم مستظهرًا لا مستخفيًا، وزيدت فيه الألف والنون تأكيدًا، أو معناه أن ظهرًا منه قدامة وظهرًا خلفة وكأنهم حفوابه من جانبيه فهذا أصله، ثم كثر حتى استعمل في الإقامة بين قوم مطلقًا، ولهذا زعم بعضهم أن لفظة ظهراني في هذا الموضع زائدة.

قوله: (إلا أن المسيح الدجال أعور العين اليمنى، كأنه هينه عنبة طافية) أي بارزة، وهو من طفا الشيء يطفا بغير همز إذا علا على غيره وشبهها بالعنبة التي تقع في العنقود بارزة عن نظائرها، وسيأتى بسط ذلك في كتاب الفتن (١).

قولة: (وأراني) بفتح الهمزة ، ذكر بلفظ المضارعة مبالغة في استحضار صورة الحال.

قوله: (آدم) بالمدأي/ أسمر.

قوله: (كأحسن ما يرى) في رواية مالك عن نافع الآثية في كتاب اللباس (٢) «كأحسن ما أنت راء».

قوله: (تضرب لمنه) بكسر اللام أي شعر رأسه، ويقال له إذا جاوز شحمة الأذنين وألم بالمنكبين لمة ، وإذا جاوزت المنكبين فهي جمة وإذا قصرت عنهما فهي وفرة .

قوله: (رجل الشعر) بكسر الجيم أي قد سرحه ودهنه، وفي رواية مالك «له لمة قد رجلها فهي تقطر ماء» وقد تقدم أنه يحتمل أن يريد أنها تقطر من الماء الذي سرحها به أو أن المراد الاستنارة وكنى بذلك عن مزيد النظافة والنضارة، ووقع في رواية سالم الآتية في نعت عيسى «أنه آدم سبط الشعر» وفي الحديث الذي قبله في نعت عيسى «أنه جعد» والجعد ضد السبط فيمكن أن يجمع بينهما بأنه سبط الشعر ووصفه لجعودة في جسمه لا شعره، والمراد بذلك

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۵۷۳)، كتاب القتن، باب ۲۱، ح۱۲۲، ۱۲۸، ۱۲۸.

<sup>(</sup>٢) (٤٢٠/١٣)، كتأب اللباس، باب، ٦٨، -٥٩٠٢.

اجتماعه واكتنازه، وهذا الاختلاف نظير الاختلاف في كونه آدم أو أحمر، والأحمر عند العرب الشديد البياض مع الحمرة، والآدم الأسمر، ويمكن الجمع بين الوصفين بأنه احمر لونه بسبب كالتعب وهو في الأصل أسمر، وقد وافق أبو هريرة على أن عيسى أحمر فظهر أن ابن عمر أنكر شيئًا حفظه غيره، وأما قول الداودي: أن رواية من قال «آدم» أثبت فلا أدري من أين وقع له ذلك مع اتفاق أبي هريرة وابن عباس على مخالفة ابن عمر. وقد وقع في رواية عبد الرحمن بن آدم عن أبي هريرة في نعت عيسى " «أنه مربوع إلى الحمرة والبياض» والله أعلم.

قوله: (واضعًا يديه على منكبي رجلين) لم أقف على اسمهما، وفي رواية مالك (١) متكثًا على عواتق رجلين والعواتق جمع عاتق وهو مابين المنكب والعنق.

قوله: (قططًا) بفتح القاف والمهملة بعدها مثلها هذا هو المشهور، وقد تكسر الطاء الأولى، والمراد به شدة جعودة الشعر، ويطلق في وصف الرجل ويراد به الذم يقال جعد اليدين وجعد الأصابع أي بخيل، ويطلق على القصير أيضًا، وأما إذا أطلق في الشعر فيحتمل الذم والمدح.

قوله: (كأشبه من رأيت بابن قطن) بفتح القاف والمهملة يأتي في الطريق التي تلي هذه.

قوله: (تابعه عبيدالله) يعني ابن عمر العمري (عن نافع) أي عن ابن عمر ، وروايته وصلها أحمد (٢) ومسلم (٣) من طريق أبي أسامة ومحمد بن بشر جميعًا عن عبد الله بن عمر في ذكر المسيح الدجال فقط إلى قوله: «عنبة طافية» ولم يذكر ما بعده ، وهذا يشعر بأنه يطلق المتابعة ويريد أصل الحديث لا جميع ما اشتمل عليه .

قوله: (حدثنا أحمد بن محمد المكي) هو الأزرقي واسم جده الوليد بن عقبة، ووهم من قال أنه القواس، واسم جد القواس عون.

قوله: (عن سالم) هو ابن عبدالله بن عمر.

قوله: (لا والله ما قال رسول الله ﷺ لعيسى: أحمر) اللام في قوله "لعيسى" بمعنى عن، وهي كقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّا سَبَقُوناً إِلْيَاقٍ ﴾ وقد تقدم بيان الجمع بين ما أنكره ابن عمر و أثبته غيره، وفيه جواز اليمين على غلبة الظن؛ لأن ابن عمر ظن أن

<sup>(</sup>۱) (۱٦/ ٣٣٩)، كتاب التعبير، باب ١١، ح ٦٩٩٩.

<sup>(</sup>۲) المسند(۲/۳۷)، وانظر أيضًا: التغليق(٤/٣٨).

<sup>(</sup>۳) (٤/٧٤٤)، رقم ۱٦٩/١٠٩.

الوصف اشتبه على الراوي، وأن الموصوف بكونه أحمر إنما هو الدجال لا عيسى، وقرب ذلك أن كلا منهما يقال له المسيح، وهي صفة مدح لعيسى وصفة ذم للدجال كما تقدم، وكأن ابن عمر قد سمع سماعًا جزمًا في وصف عيسى أنه آدم فساغ له الحلف على ذلك لما غلب على ظنه أن من وصفه بأنه أحمر واهم."

قوله: (بينا أنا نائم أطوف بالكعبة) هذا يدل على أن رؤيته للأنبياء في هذه المرة غير المرة التي تقدمت في حديث أبي هويرة ، فإن تلك كانت ليلة الإسراء وإن كان قد قيل في الإسراء إن جميعه منام، لكن الصحيح أنه كان في اليقظة، وقيل: كان مرتين أو مرارًا كما سيأتي في مكانه (۱) ، ومثله ما أخرجه أحمد من وجه آخر عن أبي هريرة رفعه «ليلة أسري بي وضعت قدمي حيث يضع الأنبياء أقدامهم من بيت المقدس، فعرض على عيسى ابن مريم الحديث، قال - عياض (٢): رؤيا النبي على الأنبياء على ما ذكر في هذه / الأحاديث إن كان منامًا فلا إشكال فيه، وإن كان في اليقظة ففيه إشكال، وقد تقدم في الحج (٢) ويأتي في اللباس(٤) من رواية ابن عون عن مجاهد عن ابن عباس في حديث الباب من الزيادة «وأما موسى فرجل آدم جعد على جمل أحمر مخطوم بخلبة ، كأني أنظر إليه إذا إنحدر في الوادي» وهذا مما يزيد الإشكال .

وقد قيل عن ذلك أجوبة: أحدها: أن الأنبياء أفضل من الشهداء والشهداء أحياء عند ربهم فكذلك الأنبياء، فلا يبعد أن يصلوا ويحجوا ويتقربوا إلى الله بما استطاعوا ما دامت الدنيا وهي دار تكليف باقية. ثانيها: أنه على أري حالهم التي كانوا في حياتهم عليها فمثلوا له كيف كانوا وكيف كان حجهم وتلبيتهم، ولهذا قال أيضًا في رواية أبي العالية عن ابن عباس عند مسلم «كأني أنظر إلى موسى، وكأني أنظر إلى يونس». ثالثها: أن يكون أخبر عما أوحى إليه ﷺ من أمرهم وماكان منهم. فلهذا أدخل حرف التشبيه في الرواية ، وحيث أطلقها فهي محمولة على ذلك. والله أعلم.

وقد جمع البيهقي كتابًا لطيفًا في «حياة الأنبياء في قبورهم» أورد فيه حديث أنس «الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون الخرجه من طريق يحيى بن أبي كثير وهو من رجال الصحيح عن المستلم بن سعيد، وقد وثقه أحمد وابن حبان عن الحجاج الأسود وهو ابن أبي زياد البصري،

<sup>(</sup>١٦/ ٥٧٣)، كتاب الفتن، بأب٢٦، ح٧١٢٨.

<sup>(</sup>٢) الإكمال (١/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٤٤٣/٤)، كتاب الحج، باب ٣٠، ح١٥٥٠. (٣)

<sup>(</sup>١٣/ ٤٢١)، كتاب اللباس، باب ٦٨، - ٩١٣٥.

وقد وثقه أحمد وابن معين عن ثابت عنه، وأخرجه أيضًا أبو يعلى في مسنده من هذا الوجه وأخرجه البزار لكن وقع عنده عن حجاج الصواف وهو وهم والصواب الحجاج الأسود كما وقع التصريح به في رواية البيهقي وصححه البيهقي. وأخرجه أيضًا من طريق الحسن بن قتيبة عن المستلم، وكذلك أخرجه البزار وابن عدي، والحسن بن قتيبة ضعيف. وأخرجه البيهقي أيضًا من رواية محمد بن عبد الرحمن بن أبي ليلى أحد فقهاء الكوفة عن ثابت بلفظ آخر قال: «إن الأنبياء لا يتركون في قبورهم بعد أربعين ليلة ولكنهم يصلون بين يدي الله حتى ينفخ في الصور» ومحمد سبىء الحفظ.

وذكر الغزالي ثم الرافعي حديثاً مرفوعًا «أنا أكرم على ربي من أن يتركني في قبري بعد ثلاث ولا أصلي له» إلا إن أخذ من رواية ابن أبي ليلى هذه وليس الأخذ بجيد لأن رواية ابن أبي ليلى قابلة للتأويل، قال البيهقي: إن صح فالمراد أنهم لا يتركون يصلون إلا هذا المقدار ثم يكونون مصلين بين يدي الله، قال البيهقي: وشاهد الحديث الأول ما ثبت في صحيح مسلم من رواية حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس رفعه «مررت بموسى ليلة أسري بي عند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبره» وأخرجه أيضًا من وجه آخر عن أنس، فإن قيل هذا خاص بموسى قلنا قد وجدنا له شاهدًا من حديث أبي هريرة أخرجه مسلم (۱) أيضًا من طريق عبد الله بن الفضل عن أبي سلمة عن أبي هريرة رفعه «لقد رأيتني في الحجر وقريش تسألني عن مسراي» الحديث وفيه «وقد رأيتني في جماعة من الأنبياء فإذا موسى قائم يصلي، فإذا رجل ضرب جعد كأنه [من رجال شنوء] وفيه: وإذا عيسى ابن مريم قائم يصلي أقرب الناس به شبها عروة بن مسعود، وإذا إبراهيم قائم يصلي أشبه الناس به صاحبكم، فحانت الصلاة فأممتهم» قال البيهقي: وفي حديث سعيد بن المسيب عن أبي هريرة أنه لقيهم ببيت المقدس فحضرت الصلاة فأمهم نبينا المقدس المتعود في بيت المقدس.

وفي حديث أبي ذر ومالك بن صعصعة في قصة الإسراء أنه لقيهم بالسموات، وطرق ذلك صحيحة، فيحمل على أنه رأى موسى قائمًا يصلي في قبره، ثم عرج به هو ومن ذكر من الأنبياء إلى السماوات فلقيهم النبي على ثم اجتمعوا في بيت المقدس فحضرت الصلاة فأمهم نبينا لله ، قال: وصلاتهم في أوقات مختلفة / وفي أماكن مختلفة لا يرده العقل، وقد ثبت به النقل، فدل - ذلك على حياتهم. قلت: وإذا ثبت أنهم أحياء من حيث النقل فإنه يقويه من حيث النظر كون

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۵۱، ۱۵۷)، رقم ۱۷۲/ ۲۷۸.

الشهداء أحياء بنص القرآن، والأنبياء أفضل من الشهداء (۱). ومن شواهد الحديث ما أخرجه أبو داود من حديث أبي هريرة رفعه وقال فيه: «وصلوا علي فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم» سنده صحيح، وأخرجه أبو الشيخ في «كتاب الثواب» بسند جيد بلفظ «من صلى علي عند قبري سمعته، ومن صلى علي ناثيًا بلغته» وعند أبي داود والنسائي وصححه ابن خزيمة وغيره عن أوس بن أوس رفعه في فضل يوم الجمعة «فأكثروا علي من الصلاة فيه فإن صلاتكم معروضة علي. قالوا يا رسول الله وكيف تعرض صلاتنا عليك وقد أرمت؟ قال: إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء».

ومما يشكل على ما تقدم ما أخرجه أبو داود من وجه آخر عن أبي هريرة رفعه «ما من أحد يسلم علي إلا ردالله علي روحي حتى أرد عليه السلام» ورواته ثقات. ووجه الإشكال فيه أن ظاهره أن عود الروح إلى الجسد يقتضي انفصالها عنه وهو الموت، وقد أجاب العلماء عن ذلك بأجوبة: أحدها: أن المراد بقوله: «رد الله علي روحي» أن رد روحه كانت سابقة عقب دفنه لا أنها تعاد ثم تنزع ثم تعاد. الثاني: سلمنا، لكن ليس هو نزع موت بل لا مشقة فيه الثالث: أن المراد بالروح العلك الموكل بذلك. الرابع: المراد بالروح النطق فتجوز فيه من جهة خطابنا بما نفهمه المخامس: أنه يستغرق في أمور الملا الأعلى، فإذا سلم عليه رجع إليه فهمه ليجيب من سلم عليه. وقد استشكل ذلك من جهة أخرى، وهو أنه يستلزم استغراق الزمان كله في ذلك لا تصال المصلاة والسلام عليه في أقطار الأرض ممن لا يحصى كثرة، وأجيب بأن أمور الآخرة لا تدرك بالعقل، وأحوال البرزخ أشبه بأحوال الآخرة. والله أعلم.

قوله: (سبط الشعر) تقدم ما فيه.

قوله: (يهادي) أي يمشى متمايلاً بينهما.

قوله: (ينطف) بكسر الطاء المهملة أي يقطر ومنه النطفة، كذا قال الداودي، وقال غيره النطفة: الماء الصافي مصدر الطاء المهملة أي يقطر ومنه النطفة:

وقوله: (أويهراق) هو شك من الراوي.

قوله: (أعور عينه اليمنى) كذا هو بالإضافة، وعينه بالجر للأكثر وهو من إضافة الموصوف إلى صفته وهو جائز عند الكوفيين، وتقديره عند البصريين عين صفحة وجهه اليمنى، ورواه الأصيلي العينه بالرفع كأنه وقف على وصفه أنه أعور وابتدأ الخبر عن صفة عينه

<sup>(</sup>١) انظر: التعليق السابق في: (٨/٨)، هامش رقم (٢).

فقال: «عينه كأنهاكذا» وأبرز الضمير. وفيه نظر لأنه يصير كأنه قال عينه كأن عينه، ويحتمل أن يكون رفع على البدل من الضمير في أعور الراجع على الموصوف وهو بدل بعض من كل، وقال السهيلي: لا يجوز أن يرتفع بالصفة كما ترفع الصفة المشبهة باسم الفاعل، لأن أعور لا يكون نعتا إلا لمذكر، ويجوز أن تكون عينه مرتفعة بالابتداء وما بعدها الخبر. وقوله: «كأن عنبة طافية» بالنصب على اسم كأن والخبر محذوف تقديره كأن في وجهه، وشاهده قول الشاعر:

أي إن لنا محلاً وإن لنا مرتحلاً

قوله: (كأن عنبة طافية) كذا للكشميهني ولغيره «كأن عينه عنبة طافية» وقد تقدم ضبطه قبل.

قوله: (وأقرب الناس به شبهًا ابن قطن، قال الزهري) أي بالإسناد المذكور (رجل) أي ابن قطن (من خزاعة هلك في الجاهلية) قلت: اسمه عبد العزى بن قطن بن عمرو بن جندب بن سعيد بن عائذ بن مالك بن المصطلق، وأمه هالة بنت خويلد، أفاده الدمياطي قال: وقال ذلك أيضًا عن أكثم بن أبي الجون وأنه قال: «يا رسول الله هل يضرني شبهه؟ قال: لا، أنت مسلم وهو كافر» حكاه عن ابن سعد، والمعروف في الذي شبه به هي أكثم بن عمرو بن لحي جد خزاعة لا الدجال، كذلك أخرجه أحمد وغيره، وفيه دلالة على أن قوله هي الزمن الدجال لا يدخل المدينة ولا مكة» أي في زمن خروجه، ولم يرد بذلك نفي دخوله في الزمن الماضي. والله أعلم.

الحديث الخامس: حديث أبي هريرة في ذكر عيسى ابن مريم، أورده من ثلاثة طرق: طريقين موصولين وطريقة معلقة.

قوله: (أنا أولى الناس بابن مريم) في رواية عبد الرحمن بن أبي عمرة عن أبي هريرة «بعيسى ابن مريم في الدنيا والآخرة» أي أخص الناس به وأقربهم إليه لأنه بشر بأنه يأتي من بعده، قال الكرماني (١) التوفيق بين هذا الحديث وبين قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ ٱلنَّبِعُوهُ وَهَذَا ٱلنَّبِيُ ﴾ إن الحديث وارد في كونه ﷺ متبوعًا والآية واردة في كونه تابعًا، كذا قال، ومساق الحديث كمساق الآية فلا دليل على هذه التفرقة. والحق أنه لا منافاة ليحتاج إلى الجمع، فكما أنه أولى الناس بإبراهيم كذلك هو أولى الناس بعيسى، ذاك من جهة قوة الاقتداء به وهذا من جهة قوة قرب العهدبه.

۲ - ٤٨٩

<sup>(1) (1/34).</sup> 

قوله: (والأنبياء أولاد علات) في رواية عبد الرحمن المذكورة «والأنبياء إخوة لعلات» والعلات بفتح المهملة الضرائر، وأصله أن من تزوج امرأة ثم تزوج أخرى كأنه عل منها، والعلل الشرب بعد الشرب، وأولاد العلات الإخوة من الأب وأمهاتهم شتى، وقد بينه في رواية عبد الرحمن فقال: «أمهاتهم شتى ودينهم واحد» وهو من باب التفسير كقوله تعالى: ﴿ هَا لَهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

قوله: (ليس بيني وبينه نبي) هذا أورده كالشاهد لقوله: إنه أقرب الناس إليه. ووقع في رواية عبد الرحمن بن آدم (وأنا أولى الناس بعيسى لأنه لم يكن بيني وبينه نبي»، واستدل به على أنه لم يبعث بعد عيسى أحد إلا نبينا على، وفيه نظر لأنه ورد أن الرسل الثلاثة الذين أرسلوا إلى أصحاب القرية المذكورة قصتهم في سورة يس كانوا من أتباع عيسى، وأن جرجيس وخالد بن سنان كانا نبيين وكانا بعد عيسى، والجواب أن هذا الحديث يضعف ما ورد من ذلك فإنه صحيح بلا تردد وفي غيره مقال، أو المراد أنه لم يبعث بعد عيسى نبي بشريعة مستقلة، وإنما بعث بعده من بعث بتقرير شريعة عيسى، وقصة خالد بن سنان أخرجها الحاكم في «المستدرك» من حديث ابن عباس، ولها طرق جمعتها في ترجمته في كتابي في الصحابة (۱).

الحديث السادس: حديث أبي هريرة «رأى عيسى رجلاً يسرق» الحديث أورده من طريقين موصولة ومعلقة.

قوله: (وقال إبراهيم بن طهمان . . .) إلخ ، وصله النسائي (٢) عن أحمد بن حفص بن عبدالله النيسابوري عن أبيه عن إبراهيم ، وأحمد من شيوخ البخاري .

قوله: (كلا والذي لا إله إلا الله) في رواية الكشميهني «إلا هو» وفي رواية ابن طهمان عند النسائي «فقال لا والذي لا إله إلا هو».

قوله: (وكذبت عيني) بالتشديد على التثنية، ولبعضهم بالإفراد، وفي رواية المستملي «كذبت» بالتخفيف وفتح الموحدة و «عيني» بالإفراد في محل رفع، وقع في رواية مسلم «وكذبت نفسي» وفي رواية ابن طهمان «وكذبت بصري» قال ابن التين: قال عيسى ذلك على المبالغة في تصديق الحالف. وأما قوله: «وكذبت عيني» فلم يرد حقيقة التكذيب، وإنما أراد كذبت عيني

<sup>(</sup>١) الإصابة (٢/ ٣٦٩ ـ ٢٧٥)، ت ٢٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) المجتبى (٨/ ٢٤٩)، ح ٢٢٧، والتغليق (٤/ ٣٩).

في غير هذا، قاله ابن الجوزي (١)، وفيه بعد. وقيل: إنه أراد بالتصديق والتكذيب ظاهر الحكم لا باطن الأمر وإلا فالمشاهدة أعلى اليقين فكيف يكذب عينه ويصدق قول المدعي؟ ويحتمل أن يكون رآه مديده إلى الشيء فظن أنه تناوله، فلما حلف له رجع عن ظنه.

وقال القرطبي (٢): ظاهر قول عيسى للرجل «سرقت» أنه خبر جازم عما فعل الرجل من السرقة لكونه رآه أخذ مالاً من حرز في خفية. وقول الرجل: كلا، نفي لذلك ثم أكده باليمين، وقول عيسى: «آمنت بالله وكذبت عيني» أي صدقت من حلف بالله وكذبت ما ظهر لي من كون الأخذ المذكور سرقة/ فإنه يحتمل أن يكون الرجل أخذ ما له فيه حق، أو ما أذن له صاحبه في الخذه، أو أخذه ليقلبه وينظر فيه ولم يقصد الغصب والاستيلاء. قال: ويحتمل أن يكون عيسى عهم كان غير جازم بذلك، وإنما أراد استفهام بقوله: سرقت؟ وتكون أداة الاستفهام محذوفة وهو سائغ كثير. انتهى. واحتمال الاستفهام بعيد مع جزمه المحلوب والاستيلاء، قال، وجلاً يسرق، واحتمال كونه يحل له الأخذ بعيد أيضًا بهذا الجزم بعينه، والأول مأخوذ من كلام القاضي عياض (٣)، وقد تعقبه ابن القيم في كتابه «إغاثة اللهفان» فقال: هذا تأويل متكلف، والحق أن الله كان في قلبه أجل من أن يحلف به أحد كاذبًا، فدار الأمر بين تهمة الحالف و تهمة بصره فرد التهمة إلى بصره، كما ظن والتشبيه غير مطابق. والله أعلم. واستدل به على درء الحد بالشبهة، وعلى منع القضاء بالعلم، والراجع عند المالكية والحنابلة منعه مطلقًا، وعند الشافعية جوازه إلا في الحدود وهذه الصورة من ذلك، وسيأتي بسطه في كتاب الأحكام إن شاء الله تعالى (٤).

الحديث السابع: حديث ابن عباس عن عمر ، هو من رواية الصحابي عن الصحابي .

قوله: (لا تطروني) بضم أوله، والإطراء: المدح بالباطل، تقول: أطريت فلانًا مدحته فأفرطت في مدحه.

قوله: (كما أطرت النصارى ابن مريم) أي في دعواهم فيه الإلهية وغير ذلك، وهذا

<sup>(</sup>۱) کشف المشکل (۳/ ۹۹۹)، رقم ۱۹۸۳/ ۲٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٣) الإكمال(٧/ ٩٣٩).

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٢٥٣)، كتاب الأحكام، باب١٤، ح١٢١٧.

الحديث طرف من حديث السقيفة، وقد ساقه المصنف مطولاً في كتاب المحاربين (١)، وذكر منه قطعًا متفرقة فيما مضى ويأتي التنبيه عليها في مكانها.

الحديث الثامن:

قوله: (أخبرنا عبدالله) هو ابن المبارك.

قوله: (إن رجلاً من أهل خراسان قال للشعبي، فقال الشعبي) حذف السؤال وقد بينه في رواية حبان بن موسى عن أبن المبارك فقال: «إن رجلاً من أهل خراسان قال للشعبي: إنا نقول عندنا إن الرجل إذا أعتق أم ولذه ثم تزوجها فهو كالراكب بدنته، فقال الشعبي» فذكره، أخرجه الإسماعيلي عن الحسن بن سفيان عنه.

قوله: (إذا أدب الرجل أمنه) يأتي الكلام عليه في النكاح (٢).

قوله: (وإذا آمن الرُجُل بعيسى ثم آمن بي فله أجران) تقدم مباحث ذلك في كتاب العلم (٣) مستوفاة، وفيه إشارة إلى أنه لم يكن بين عيسى وبين نبينا على الله وقد تقدم البحث في ذلك.

قوله: (والعبد إذا أتقى ربع. . . ) إلَّخ تقدمت الإشارة إليه في كتاب العتق (٤) .

الحديث التاسع: حديث أبن عباس «إنكم محشورون إلى الله حفاة» الحديث وسيأتي البحث فيه في أواخر الرقاق (٥)، والغرض منه ذكر عيسى ابن مريم في قوله: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّادُمْتُ فِيهِمْ ﴾ [المائدة: ١١٧].

قوله: (قال الفربري ذكر عن أبي عبدالله) هو البخاري (عن قبيصة) هو ابن عقبة أحد شيوخ البخاري، أي أنه حمل قوله: «من أصحابي» أي باعتبار ما كان قبل الردة لا أنهم ماتوا على ذلك، ولا شك أن من ارتد سلب اسم الصحبة لأنها نسبة شريفة إسلامية فلا يستحقها من ارتد بعد أن اتصف بها، وقد أخرج الإسماعيلي الحديث المذكور عن إبراهيم بن موسى عن إسحاق من قبيصة عن سفيان الثوري به.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (١٥/ ٦٤٤)، كتاب الحدود، باب ٣١، ح ٦٨٣٠.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۳۵۱)، کتاب النکاح، باب ۱۳، ح ۵۰۸۳.

<sup>(</sup>٣) (١/ ٣٣٣)، كتاب العلم، باب ٣١، ح٩٧.

<sup>(</sup>٤) (٦/ ٣٧٩)، كتاب العتق، باب ١٦، ح٢٥٤٦.

<sup>(</sup>٥) (٢١/١٥)، كتاب الرقاق، باب ٤٥، - ٢٥٢٦.

# ٤٩ ـ باب نُزُولِ عِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ عَلَيْهِ مَا السَّلامُ

٣٤٤٨ حَدَّثَ نَا إِسْحَاقُ أَخْبَرَنَا يَعْقُوبُ بُنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَ نَا أَبِي عَنْ صَالِحٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ أَنَّ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّبِ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّبِ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ لَيُوشِي اللَّهُ عَنْهُ أَنْ يَنْزِلَ فِيكُمُ ابْنُ مَرْيَمَ حَكَمًا عَدْلاً، فَيَكْسِرَ الصَّلِيب، وَيَقْتُلَ الْخِنْزِير، وَيَضَعَ ١٤٦ الْحَرْب، وَيَفِيضَ الْمَالُ حَتَّى لا يَقْبَلَهُ أَحَدٌ، حَتَّى تَكُونَ السَّجْدَةُ الْوَاحِدَةُ خَيْرًا مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا». ثُمَّ يَقُولُ أَبُو هُرَيْرَةَ: وَاقْرَءُوا إِنْ شِئْتُمْ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ الْكِكَنْبِ إِلَّا لَيُوْمِئَنَّ بِهِ قَبْلُ مَوْتِهِ وَيَوْمَ وَلِيهِ الْعَيْمَ شَهِيدًا وَهَا إِنْ شِئْتُمْ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ الْكِكَنْبِ إِلَّا لَيُوْمِئَنَّ بِهِ وَبَلْ مَنْ الْمُولِدِ وَيَقْمَ وَيَوْمَ وَإِنْ شِئْتُمْ ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ الْكِكَنْبِ إِلَّا لَيُوْمِئَنَّ بِهِ وَبَلْ مَنْ اللَّهُ عَلَيْمِ شَهِيدًا وَنَ اللَّهُ الْمُولُولُ عَلَيْمِ شَهِيدًا وَنَ النَّهُ الْمُسَاء : ١٥٩ ].

[تقدم في: ٢٢٢٢، طرفه في: ٣٤٤٩]

٣٤٤٩ حَدَّثَنَا ابْنُ بُكَيْرِ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ يُونُسَ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ نَافِعٍ مَوْلَى أَبِي قَتَادَةَ الأَنْصَارِيِّ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا نَزَلَ ابْنُ مَرْيَمَ فِيكُمْ وَإِمَامُكُمْ وَلِمَامُكُمْ عِنْكُمْ ؟!».

تَابَعَهُ عُقَيْلٌ وَالأوْزَاعِيُّ.

[تقدم في: ٢٢٢٢، طرفه في: ٣٤٤٨]

قوله: (نزول عيسى ابن مريم) يعني في أواخر الزمان، كذا لأبي ذر بغير «باب» وأثبته فيره.

وذكر فيه المصنف حديثين عن أبي هريرة:

أحدهما: حديث «والذي نفسي بيده ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم» الحديث.

قوله: (حدثنا إسحاق) هو ابن إبراهيم المعروف بابن راهويه، وإنما جزمت بذلك مع تجويز أبي علي الجياني (١) أن يكون هو أو إسحاق بن منصور لتعبيره بقوله أخبرنا يعقوب بن إبراهيم لأن هذه العبارة يعتمدها إسحاق بن راهويه كما عرف بالاستقراء (٢) من عادته أنه لا يقول إلا «أخبرنا» ولا يقول «حدثنا» وقد أخرج أبو نعيم في «المستخرج» هذا الحديث من مسند إسحاق بن راهويه وقال: «أخرجه البخاري عن إسحاق».

<sup>(</sup>۱) تقييدالمهمل (٣/ ٩٦٢ ، ٩٦٣).

<sup>(</sup>٢) كما في (٤/ ٦٩٠)، كتاب الحج، باب١٣١، ح١٧٣٨، وفي (٥/ ١٥٧)، كتاب جزاء الصيد، باب٢٥، ح١٨٥٧.

قوله: (أخبرنا يعقوب بن إبراهيم حدثنا أبي) هو إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف .

قوله: (والذي نفسي بيده) فيه الحلف في الخبر مبالغة في تأكيده.

قوله: (ليوشكن) بكسر المعجمة أي ليقربن أي لابد من ذلك سريعًا .

قوله: (أن ينزل فيكم) أي في هذه الأمة، فإنه خطاب لبعض الأمة ممن لا يدرك نزوله.

قوله: (حكمًا) أي حاكمًا والمعنى أنه ينزل حاكمًا بهذه الشريعة فإن هذه الشريعة باقية لا تنسخ ، بل يكون عيسى حاكمًا من حكام هذه الأمة ، وفي رواية الليث عن ابن شهاب عند مسلم «حكمًا مقسطًا» وله من طريق ابن عيينة عن ابن شهاب «إمامًا مقسطًا» والمقسط العادل بخلاف القاسط فهو الجائر . ولأحمد من وجه آخر عن أبي هريرة «أقرءوه من رسول الله السلام» وعند أحمد من حديث عائشة «ويمكث عيسى في الأرض أربعين سنة» وللطبراني من حديث عبدالله ابن مغفل «ينزل عيسى ابن مريم مصدقًا بمحمد على ملته».

قوله: (فيكسر الصليب ويقتل الخنزير) أي يبطل دين النصرانية بأن يكسر الصليب حقيقة ويبطل ما تزعمه النصارى من تعظيمه، ويستفاد منه تحريم اقتناء الخنزير وتحريم أكله وأنه نجس. لأن الشيء المنتفع به لا يشرع إتلافه، وقد تقدم ذكر شيء من ذلك في أواخر البيوع (۱). ووقع للطبراني في «الأوسط» من طريق أبي صالح عن أبي هريرة «فيكسر الصليب ويقتل الخنزير والقرد» زاد فيه القرد وإسناده لا بأس به، وعلى هذا فلا يصح الاستدلال به على نجاسة عين الخنزير لأن القرد ليس بنجس العين اتفاقًا، ويستفاد منه أيضًا تغيير المنكرات وكسر آلة الباطل. ووقع في رواية عطاء بن ميناء عن أبي هريرة عند مسلم «ولتذهبن الشحناء والتباغض والتحاسد».

قوله: (ويضع الحرب) في رواية الكشميهني «الجزية»، والمعنى أن الدين يصير واحدا فلا يبقى أحد من أهل الذمة يؤدي الجزية، وقيل معناه أن المال يكثر حتى لا يبقى من يمكن صرف مال الجزية له فتترك الجزية استغناء عنها. وقال عياض  $\binom{(7)}{}$ : يحتمل أن يكون المراد بوضع الجزية تقريرها على الكفار من غير محاباة، ويكون كثرة المال بسبب ذلك. / وتعقبه النووي  $\binom{(7)}{}$  وقال: الصواب أن عيسى لا يقبل إلا الإسلام. قلت: ويؤيده أن عند أحمد من وجه

<sup>(</sup>۱) (٥/ ١٩٩٦)، كتاب البيوع، باب١٠٢، -٢٢٢٢.

<sup>(</sup>٢) الإكمال(١/ ٤٧١).

<sup>(</sup>٣) المنهاج (٢/ ١٨٩).

آخر عن أبي هريرة «وتكون الدعوى واحدة» قال النووي: ومعنى وضع عيسى الجزية مع أنها مشروعة في هذه الشريعة أن مشروعيتها مقيدة بنزول عيسى لما دل عليه هذا الخبر، وليس عيسى بناسخ لحكم الجزية بل نبينا على هو المبين للنسخ بقوله هذا، قال ابن بطال (۱): وإنما قبلناها قبل نزول عيسى للحاجة إلى المال بخلاف زمن عيسى فإنه لا يحتاج فيه إلى المال، فإن المال في زمنه يكثر حتى لا يقبله أحد، ويحتمل أن يقال: إن مشروعية قبولها من اليهود والنصارى لما في أيديهم من شبهة الكتاب وتعلقهم بشرع قديم بزعمهم، فإذا نزل عيسى عليه السلام زالت الشبهة بحصول معاينته فيصيرون كعبدة الأوثان في انقطاع حجتهم وانكشاف أمرهم، فناسب أن يعاملوا معاملتهم في عدم قبول الجزية منهم، هكذا ذكره بعض مشايخنا احتمالاً. والله أعلم.

قوله: (ويفيض المال) بفتح أوله وكسر الفاء وبالضاد المعجمة أي يكثر، وفي رواية عطاء ابن ميناء المذكورة «وليدعون إلى المال فلا يقبله أحد» وسبب كثرته نزول البركات وتوالي المخيرات بسبب العدل وعدم الظلم وحينئذ تخرج الأرض كنوزها وتقل الرغبات في اقتناء المال لعلمهم بقرب الساعة.

قوله: (حتى تكون السجدة الواحدة خيرًا من الدنيا وما فيها) أي أنهم حينئذ لا يتقربون إلى الله إلا بالعبادة، لا بالتصدق بالمال، وقيل: معناه أن الناس يرغبون عن الدنيا حتى تكون السجدة الواحدة أحب إليهم من الدنيا وما فيها، وقد روى ابن مردويه من طريق محمد بن أبي حفصة عن الزهري بهذا الإسناد في هذا الحديث «حتى تكون السجدة واحدة لله رب العالمين».

قوله: (ثم يقول أبو هريرة: واقرءوا إن شئتم ﴿ وَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِرِدَ ﴾ الآية) هو موصول بالإسناد المذكور، قال ابن الجوزي (٢): إنما تلا أبو هريرة هذه الآية للإشارة إلى مناسبتها لقوله: «حتى تكون السجدة الواحدة خيرًا من الدنيا وما فيها الفإنه يشير بذلك إلى صلاح الناس وشدة إيمانهم وإقبالهم على الخير، فهم لذلك يؤثرون الركعة الواحدة على جميع الدنيا، والسجدة تطلق ويراد بها الركعة، قال القرطبي (٣): معنى الحديث أن الصلاة حينئذ تكون أفضل من الصدقة لكثرة المال إذ ذاك وعدم الانتفاع به حتى لا يقبله أحد.

وقوله في الآية: ﴿ وإن ﴾ بمعنى ما، أي لا يبقى أحدمن أهل الكتاب وهم اليهود والنصاري إذا

<sup>(</sup>۱) (۲/۵۰۲).

<sup>(</sup>٢) كشف المشكل (٣/ ٣٢٥، ٣٢٦)، رقم ١٧٤٤/ ٢١٧٦.

<sup>(</sup>٣) المفهم (١/ ٣٧١).

نزل عيسى إلا آمن به، وهذا مصير من أبي هريرة إلى أن الضمير في قوله: ﴿ إِلا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ ﴾ وكذلك في قوله: ﴿ إِلا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ ﴾ وكذلك في قوله: ﴿ وَبَهُ مَوْتِهِ ﴾ عود على عيسى، أي إلا ليؤمن بعيسى قبل موت عيسى، وبهذا جزم ابن عباس فيما رواه ابن جزير من طريق سعيد بن جبير عنه بإسناد صحيح، ومن طريق أبي رجاء عن الحسن قال قبل موت عيسى: والله إنه الآن لحي ولكن إذا نزل آمنوا به أجمعون، ونقله عن أكثر أهل العلم ورجحه ابن جرير وغيره.

ونقل أهل التفسير في ذلك أقوالاً أخر وأن الضمير في قوله: «به» يعود لله أو لمحمد، وفي «موته» يعود على الكتابي على القولين، وقيل: على عيسى. وروى ابن جرير من طريق عكرمة عن ابن عباس «لا يموت يهودي ولا نصراني حتى يؤمن بعيسى، فقال له عكرمة: أرأيت إن خر من بيت أو احترق أو أكله السبع؟ قال: لا يموت حتى يحرك شفتيه بالإيمان بعيسى » وفي إسناده خصيف وفيه ضعف. ورجح جماعة هذا المذهب بقراءة أبي ابن كعب ﴿ إِلاَّ لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلُ مُوتِيهِم ﴾ أي أهل الكتاب، قال النووي(١): معنى الآية على هذا ليس من أهل الكتاب أحد يحضره الموت إلا آمن عند المعاينة قبل خروج روحه بعيسي وأنه عبد الله وابن أمته، ولكن لا ينفعه هذا الإيمان في تلك الحالة كما قال تعالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَ أُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ إِنِّ تُبْتُ - اَلْكُنَ ﴾ قال: وهذا المذهب/ أظهر لأن الأول يخص الكتابي الذي يدرك نزول عيسى، وظاهر القرآن عمومه في كل كتابي في زمن نزول عيسى وقبله، قال العلماء: الحكمة في نزول عيسى دون غيره من الأنبياء الرد على اليهود في زعمهم أنهم قتلوه، فبين الله تعالى كذبهم وأنه الذي يقتلهم، أو نزوله لدنو أجله ليدفن في الأرض، إذ ليس لمخلوق من التراب أن يموت في غيرها. وقيل: إنه دعا الله لما رأى صفة محمد وأمته أن يجعله منهم فاستجاب الله دعاءه وأبقاه حتى ينزل في آخر الزمان مجددًا لأمر الإسلام، فيوافق خروج الدجال، فيقتله، والأول أوجه.

وروى مسلم من حديث ابن عمر في مدة إقامة عيسى بالأرض بعد نزوله أنها سبع سنين، وروى نعيم بن حماد في «كتاب الفتن» من حديث ابن عباس أن عيسى إذذاك يتزوج في الأرض ويقيم بها تسع عشرة سنة، وبإسناد فيه مبهم عن أبي هريرة يقيم بها أربعين سنة،

<sup>(</sup>۱) المنهاج (۲/ ۱۹۰، ۱۹۱).

وروى أحمد (١) وأبو داود (٢) بإسناد صحيح (٣) من طريق عبد الرحمن بن آدم عن أبي هريرة مثله مرفوعًا، وفي هذا الحديث «ينزل عيسى عليه ثوبان ممصران، فيدق الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية ويدعو الناس إلى الإسلام، ويهلك الله في زمانه الملل كلها إلا الإسلام، وتقع الأمنة في الأرض حتى ترتع الأسود مع الإبل وتلعب الصبيان بالحيات \_ وقال في آخره \_ ثم يتوفى ويصلي عليه المسلمون، وروى أحمد ومسلم من طريق حنظلة بن علي الأسلمي عن أبي هريرة «ليهلن ابن مريم بفج الروحاء بالحج والعمرة» الحديث، وفي رواية لأحمد من هذا الوجه: ينزل عيسى فيقتل الخنزير ويمحي الصليب وتجمع له الصلاة ويعطي المال حتى لا يقبل ويضع الخراج، وينزل الروحاء فيحج منها أو يعتمر أو يجمعهما وتلا أبو هريرة ﴿ وَإِن مِن الله وَإِن مُنوفِيكُ ﴾ فقيل على ظاهره، وعلى هذا فإذا نزل إلى الأرض ومضت المدة المقدرة له يموت واختلف في موت عيسى عليه السلام قبل رفعه، والأصل فيه قوله تعالى: ﴿ إِنّي مُتُوفِيكُ وقيل: عنى قوله: ﴿ مُتُوفَيْكُ ﴾ من الأرض، فعلى هذا لا يموت إلا في آخر الزمان. واختلف في عمره حين رفع فقيل ابن ثلاث وثلاثين وقيل مائة وعشرين.

الحديث العاشر:

قوله: (عن نافع مولى أبي قتادة الأنصاري) هو أبو محمد بن عياش الأقرع، قال ابن حبان هو مولى امرأة من غفار وقيل له مولى أبي قتادة لملازمته له. قلت: وليس له عن أبي هريرة في الصحيح سوى هذا الحديث الواحد.

قوله: (كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم) سقط قوله: «فيكم» من رواية أبي ذر. قوله: (تابعه عقيل والأوزاعي) يعني تابعًا يونس عن ابن شهاب في هذا الحديث، فأما متابعة عقيل فوصلها ابن منده في «كتاب الإيمان» (٤) من طريق الليث عنه ولفظه مثل سياق

<sup>(1)</sup> Ibanic (7/ 5.3 x 783).

<sup>(4) (3/ 663, 3773).</sup> 

 <sup>(</sup>٣) فيه عبد الرحمن بن آدم قال عنه ابن حجر في التقريب (ص: ٣٣٦، ت٣٧٩): صدوق، في الثالثة،
 وقال ابن أبي حاتم في المراسيل (ت٦٣٣): ذكره أبي عن إسحاق بن منصور، عن يحيى بن معين، قال:
 قتادة عن عبد الرحمن مولى أم برتن، قال: لا، لم يسمع منه.

<sup>(</sup>٤) (١٦/١١)، رقم ١٠/٤١٦.

أبي ذر سواء، وأما متابعة الأوزاعي فوصلها ابن منده (١) أيضًا وابن حبان (٢) والبيهقي في «البعث» (٣) وابن الأعرابي في معجمه (٤) من طرق عنه ولفظه مثل رواية يونس، وقد أخرجه مسلم (٥) من طريق ابن أبي ذهب عن ابن شهاب بلفظ «وأمكم منكم» قال الوليدبن مسلم: فقلت لابن أبي ذئب إن الأوزاعي حدثنا عن الزهري فقال: «وإمامكم منكم» قال ابن أبي ذئب أتدري ما أمكم منكم؟ قلت: تخبر في، قال: فأمكم بكتاب ربكم. وأخرجه مسلم من رواية ابن أخي الزهري عن عمه بلفظ «كيف بكم إذا نزل فيكم ابن مريم فأمكم» وعند أحمد من حديث جابر في قصة الدجال ونزول عيسى "وإذا هم بعيسى، فيقال تقدم يا روح الله، فيقول ليتقدم إمامكم فليصل بكم» ولابن ماجه في حديث أبي أمامة الطويل في الدجال قال: «وكلهم أي المسلمون ببيت المقدس وإمامهم رجل صالح قد تقدم ليصلي بهم، إذ نزل عيسى فرجع الإمام ينكص ليتقدم عيسى، فيقف عيسى بين كتفيه ثم يقول: تقدم فإنها لك أقيمت» وقال أبو الحسن - الخسعي الآبدي في مناقب الشافعي: تواترت/ الأخبار بأن المهدي من هذه الأمة وأن عيسى - الخسعي الآبدي في مناقب الشافعي: يصلي خلفه، ذكر ذلك ردّا للحّديَّيث الذي أخرجه ابن ماجه عن أنس وفيه «و لامهدي إلا عيسى».

وقال أبو ذر الهروي: حدثنا الجوزقي عن بعض المتقدمين قال: معنى قوله: «وإمامكم منكم» يعني أنه يحكم بالقرآن لا بالإنجيل. وقال ابن التين: معنى قوله: «وإمامكم منكم» أن الشريعة المحمدية متصلة إلى يوم القيامة، وأن في كل قرن طائفة من أهل العلم. وهذا والذي قبله لا يبين كون عيسى إذا نزل يكون إمامًا أو مأمومًا ، وعلى تقدير أن يكون عيسى إمامًا فمعناه أنه يصير معكم بالجماعة من هذه الأمة. قال الطيبي: المعنى يؤمكم عيسى حال كونه في دينكم، ويعكر عليه قوله في حديث آخر عندمسلم «فيقال له: صل لنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة لهذه الأمة» وقال ابن الجوزي(٦): لو تقدم عيسي إمامًا لوقع في النفس إشكال ولقيل: أتراه تقدم نائبا أو مِبتدئا شرعًا، فصلى مأمومًا لئلا يتدنس بغبار الشبهة وجه قوله: «لا نبي بعدي». وفي صلاة عيسى خلف رجل من هذه الأمة مع كونه في آخر الزمان وقرب قيام

<sup>(</sup>۱/ ٥١٥)، رقم ٤١٣٪. (1)

<sup>(</sup>۱۵/۱۲)، رقم ۲۰۸۴. **(Y)** 

تغليق التعليق (٤/ ٤٠) برود و درود و درود (٣)

<sup>(</sup>۳/ ۱۰۵۱)، رقم ۲۲۲۱. (1)

<sup>(</sup>۱/ ۱۳۷)، رقم ۲٤٦. (0)

كشف المشكل (٣/ ٨٨)، رقم ١٣٧٣/ ١٦٦٥. (7)

الساعة دلالة للصحيح من الأقوال أن الأرض لا تخلو عن قائم لله بحجة. والله أعلم.

### ٥ - باب مَا ذُكِرَ عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ

٣٤٥٠ حَدَّنَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّنَنَا أَبُو عَوَانَةَ حَدَّنَنَا عَبْدُ الْمَلِكِ عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ قَالَ: قَالَ عُقْبَةُ بْنُ عَمْرِو لِحُذَيْفَةَ: أَلَا تُحَدِّثُنَا مَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: إِنِّي سَمِعْتُهُ يَقُولُ: «إِنَّ مَعَ الدَّجَّالِ إِذَا خَرَجَ مَاءً وَنَارًا، فَأَمَّا الَّذِي يَرَى النَّاسُ أَنَّهَا النَّارُ فَمَاءٌ بَارِدٌ، وَأَمَّا الَّذِي يَرَى النَّاسُ أَنَّهُ مَاءٌ بَارِدٌ فَنَارٌ تُحْرِقُ، فَمَنْ أَذْرَكَ مِنكُمْ فَلْيَقَعْ فِي الَّذِي يَرَى أَنَّهَا نَارٌ، فَإِنَّهُ عَذْبٌ بَارِدٌ».

[الحديث: ٣٤٥٠، طرفه في: ٧١٣٠]

٣٤٥١ ـ قَالَ حُذَيْفَةُ: وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: «إِنَّ رَجُلاً كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ أَتَاهُ الْمَلَكُ لِيَقْبِضَ رُوحَهُ، فَقِيلَ لَهُ: هَلْ عَمِلْتَ مِنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: مَا أَعْلَمُ. قِيلَ لَهُ: انْظُرْ. قَالَ: مَا أَعْلَمُ شَيئًا، غَيْرَ أَنِّي كُنْتُ أَبَايِعُ النَّاسَ فِي الدُّنْيَا وَأَجَازِيهِمْ، فَأَنْظِرُ الْمُوسِرَ، وَأَنْجَاوَزُ عَنِ الْمُعْسِرِ. فَأَذْخَلَهُ اللَّهُ الْجَنَّةَ».

[تقدم في: ٢٠٧٧ ، طرفه في: ٢٣٩١]

٣٤٥٢ ـ فَقَالَ: وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: ﴿إِنَّ رَجُلاً حَضَرَهُ الْمَوْتُ، فَلَمَّا يَئِسَ مِنَ الْحَيَاةِ أَوْصَى أَهْلَهُ: إِذَا أَنَا مُتُ فَاجْمَعُوا لِي حَطَبًا كَثِيرًا وَأَوْقِدُوا فِيهِ نَارًا، حَتَّى إِذَا أَكَلَتْ لَحْمِي وَخَلَصَتْ إِلَى عَظْمِي فَامْتُحِشَتْ فَخُذُوهَ فِي الْبَمِّ. فَفَعَلُوا، فَجَمَعَهُ اللَّهُ، عَظْمِي فَامْتُحِشَتْ فَخُذُوهَ فِي الْبَمِّ. فَفَعَلُوا، فَجَمَعَهُ اللَّهُ، فَقَالَ لَهُ: لِمَ فَعَلْتَ ذَلِكَ؟ قَالَ: مِنْ خَشْيَتِكَ. فَغَفَرَ اللَّهُ لَهُ».

قَالَ عُقْبَةُ بْنُ عَمْرِو: وَأَنَا سَمِعْتُهُ يَقُولُ ذَاكَ، وَكَانَ نَبَّاشًا.

[الحديث: ٣٤٥٢، طرفاه في: ٣٤٧٩، ٣٤٨٠]

٣٤٥٣، ٣٤٥٣ حَدَّنِني بِشْرُ بْنُ مُحَمَّدٍ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنِي مَعْمَرٌ وَيُونُسُ عَنِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَبْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنِي عَبْدُ اللَّهِ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ وَهُو الرَّهُ عَلَى وَجْهِهِ، فَإِذَا اغْتَمَّ كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ، فَقَالَ وَهُو الرَّهُ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى ؛ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيا ثِهِمْ مَسَاجِدَ » يُحَذَّرُ مَا صَنَعُوا.

[الحديث: ٣٤٥٣، تقدم في: ٤٣٥، أطرافه في: ١٣٩٠، ١٣٩٠، ١٣٩٠) والمحديث: ٥٨١٥، ٤٤٤٣، ٤٤٤١، ١٣٩٠] ٣٤٥٥ ـ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرٍ حَدَّثَ نَا شُعْبَةُ عَنْ فُرَاتٍ الْقَزَّازِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا حَازِمٍ قَالَ: قَاعَدْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ خَمْسَ سِنِينَ، فَسَمِعْتُهُ يُحَدِّثُ عَنِ النَّبِيِّ وَالْفَيْ قَالَ: «كَانَتْ بِنُو إِسْرَائِيلَ تَسُوسُهُمُ الْأَنْبِيَاءُ، كُلَّمَا هَلَكَ نَبِيٌّ خَلَفَهُ نَبِيٌّ، وَإِنَّهُ لا نَبِيَّ بَعْدِي، وَسَيَكُونُ خُلَفَاءُ فَيَكْثُرُونَ» قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا؟ قَالَ: «فُوا بِبِيَّمَةِ الأَوَّلِ فَالأَوَّلِ، أَعْطُوهُمْ حَقَّهُمْ، فَإِنَّ اللَّهَ سَائِلُهُمْ عَمَّا اسْتَرْعَاهُمْ ).

٣٤٥٦ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ حَدَّثَنَا أَبُوغَسَّانَ قَالَ: حَدَّثَنِي زَيْدُ بْنُ أَسْلَمَ عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارِ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: ۚ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: ﴿لَتَتَبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شِبْرًا بِشِبْرً وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ، حَتَّى لَوْ سَلَكُوا جُخْرَ ضَبِّ لَسَلَكُتُمُوهُ، قُلْتًا: يَارَسُولَ اللَّهِ، الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى؟ قَالَ: «فَمَنْ؟ َ!».

[الحديث: ٣٤٥٦، طرفه في: ٧٣٢٠]

٣٤٥٧ حَدَّثَنَا عِمْرَانُ بْنُ مَيْسَرَةَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّثَنَا خَالِدٌ عَنْ أَبِي قِلابَةَ عَنْ أَنسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: ذَكَّرُوا النَّارَ وَالنَّاقُوسَ فَذَكَرُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى، فَأُمِرَ بِلالٌ أَنْ يَشْفَعَ الأذَانَ، وَأَنْ يُوتِرَ الإِقَامَةَ.

[تقدم في: ٦٠٣، طرفه في: ٦٠٥، ٦٠٦، ٦٠٧]

٣٤٥٨ ـ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بُنَّ يُوسُفَ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ أَبِي الضُّحَى عَنْ مَسْرُوقٍ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : كَانَتْ تَكْرَهُ أَنْ يَجْعَل المصلِّي يَدَهُ فِي خَاصِرَتِهِ، وَتَقُولُ: إِنَّ الْيَهُودَ تَفْعَلُهُ. تَابَعَهُ شُعْبَةُ عَنِ الْأَعْمَشِ.

٣٤٥٩ حَدَّثَنَا قُتَيِّيَّةُ بِنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا لَيْثٌ عَنْ نَافِع عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ إِنَّمَا أَجَلُكُمْ فِي أَجَلِ مَنْ خَلا مِنَ الْأَمَمَ مَا بَيْنَ صَلاةِ الْعَصْرِ إِلَى مَغْرِبِ الشَّمْس، وَإِنَّمَا مَثْلُكُمْ وَمَثْلُ الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى كَرَجُلِ اسْتَعْمَلَ عُمَّالًا، فَقَالَ: مَنْ يَعْمَلُ لِي إِلَى نِصْفِ النَّهَادِ عَلَى قِيرَاطٍ قِيرَاطٍ؟ فَعَمِلَتِ الْيَهُودُ إِلَى نِصْفِ النَّهَادِ عَلَى قِيرَاطٍ قِيرَاطٍ ، ثُمَّ قَالَ : مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ نِصْفِ النَّهَارِ إِلَى صَهِلاةِ الْعَصْرِ عَلَى قِيرَاطٍ قِيرَاطٍ؟ فَعَمِلَتِ النَّصَارَى مِنْ نِصْفِ النَّهَارِ إِلَى صَلاةِ الْعَصْرِ عَلَى قِيرَاطٍ قِيرَاطٍ، ثُمَّ قَالَ: مَنْ يَعْمَلُ لِي مِنْ صَلاةِ الْعَصْرِ إِلَى مَغْرِبِ الشَّمْسِ عَلَى قِيرَاطَيْنِ قِيرَاطَيْنِ؟ أَلَافَأَنْتُمُ أَلَّذِينَ يَعْمَلُونَ مِنْ صَلاةِ الْعَصْرِ إِلَى مَغْرِبِ الشَّمْسِ عَلَى قِيرَاطَيْنِ قِيرَاطَيْنِ، أَلَا لَكُمُ الأَجْرُ مَرَّتَيْنِي فَغَضِبَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى، فَقَالُوا: نَحْنُ أَكْثَرُ عَمَلاً وَأَقَلُّ - عَطَاءً/ ؟! قَالَ اللَّهُ: هَلْ ظَلَمْنُكُمْ مِنْ حَقَّكُمْ شَبِئًا؟ قَالُوا: لا. قَالَ: فَإِنَّهُ فَضَّلِي أَعْطِيهِ مَنْ شِئْتُ». ٤٩٦

[تَقَدَم فَنِي : ٥٥٧ ، أطرافه في : ٢٢٦٨ ، ٣٣٦٩ ، ٢١ ٥٠ ، ٧٤٧ ، ٣٥٧٧]

٣٤٦٠ حَدَّثَنَا عَلِيٌّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَمْرٍ وعَنْ طَاوُسٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ:

سَمِعْتُ عُمَرَ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَاتَلَ اللّهُ فُلانًا؛ أَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «لَعَنَ اللّهُ الْيَهُودَ؛ حُرِّمَتْ عَلَيْهِمُ الشَّحُومُ فَجَمَّلُوهَا فَبَاعُوهَا». تَابَعَهُ جَابِرٌ وَأَبُو هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ.

[تقدم في: ٢٢٢٣]

٣٤٦١ حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمِ الضَّحَّاكُ بْنُ مَخْلَدِ أَخْبَرَنَا الأوْزَاعِيُّ حَدَّثَنَا حَسَّانُ بْنُ عَطِيَّةً عَنْ أَبِي كَبْشَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِ و أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «بَلِّغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةٌ، وَحَدَّثُوا عَنْ بِنِي إِسْرَائِيلَ وَكُوْ آيَةٌ، وَحَدَّثُوا عَنْ بِنِي إِسْرَائِيلَ وَكُوْ آيَةٌ، وَحَدَّثُوا عَنْ بِنِي إِسْرَائِيلَ وَلاَحَرَجَ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُوّ أُمَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

٣٤٦٢ ـ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثِنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ عَنْ صَالِحٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: قَالَ أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: إِنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: إِنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى لا يَصْبُعُونَ فَخَالِفُوهُمْ».

[الحديث: ٣٤٦٢، طرفه في: ٥٨٩٩]

٣٤٦٣ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ قَالَ: حَدَّثِنِي حَجَّاجٌ حَدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنِ الْحَسَنِ: حَدَّثَنَا جُنْدَبُ بُنُ عَبْدِ اللَّهِ فِي هَذَا الْمَسْجِدِ، وَمَا نَسِينَا مُنْذُ حَدَّثَنَا، وَمَا نَخْشَى أَنْ يَكُونَ جُنْدُبٌ كَذَبَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ بِهِ جُرْحٌ، فَجَزِعَ، فَأَخَذَ سِكِّينًا فَحَزَّ بِهَا يَدَهُ، فَمَا رَقَأَ الدَّمُ حَتَّى مَاتَ، قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: بَادَرَنِي عَبْدِي بِنَفْسِهِ، حَرَّمْتُ عَلَيْهِ الْجَنَةَ».

[تقدم في: ١٣٦٤]

قوله: (باب ما ذكر عن بني إسرائيل) أي ذرية يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، وإسرائيل لقب يعقوب، أي من الأعاجيب التي كانت في زمانهم. ذكر فيه أربعة وثلاثين حديثًا:

الحديث الأول: وهو يشتمل على ثلاثة أحاديث وقوله: «حدثنا موسى بن إسماعيل» هذا هو الصواب، ولبعضهم «حدثنا مسدد» بدل «موسى» وليس بصواب لأن رواية مسدد ستأتي في آخر هذا الباب موصولة، ورواية موسى معلقة من أجل كلمة اختلفا فيها على أبي عوانة وكلام أبي علي الغساني (١) يوهم أن ذلك وقع هنا وليس كذلك، وقوله: «حدثنا عبد الملك» هو ابن عمير.

قوله: (قال عقبة بن عمرو) هو أبو مسعود الأنصاري المعروف بالبدري.

تقييدالمهمل (٢/ ٢٥٩، ٦٦٠).

قوله: (إن مع الدجال إذا خرج ماء) الحديث يأتي الكلام عليه مستوفى في كتاب الفتن (١) والغرض منه هنا إيراد ما يليه وهو قصة الرجل الذي كان يبايع الناس، وقصة الرجل الذي أوصى بنيه أن يحرقوه، فأما قصة الذي كان يبايع الناس فقد أوردها أيضًا في أواخر هذا الباب (٢) من حديث أبي هريرة، وتقدم الكلام عليه في أثناء كتاب البيوع (٣)، وقوله في هذه الرواية: «كنت أبايع الناس في الدنيا وأجازيهم، أي أقاضيهم، والمجازاة المقاضاة، أي آخذ منهم وأعطي، ووقع في رواية الإسماعيلي «وأجازفهم»/ بالجيم والزاي والفاء، وفي أخرى بالمهملة والراء، وكلاهما تصحيف لا يظهر. والله أعلم. وأما قصة الذي أوصى بنيه أن يحرقوه فسيأتي الكلام عليها في أواخر هذا الباب حيث أورده المصنف مفردًا إن شاء الله تعالى.

قوله: (فامتحشت) بضم المثناة وكسر المهملة بعدها معجمة أي احترقت، ولبعضهم بوزناحترقت وهو أشبه.

وقوله: (ثم انظروا يومًا رَاحًا) أي شديد الريح.

قوله - في آخره -: (قال عقبة بن عمرو، وأنا سمعته) يعني النبي على (يقول ذاك، وكان نباشًا) ظاهره أن الذي سمعه أبو مسعودهو الحديث الأخير فقط، لكن تبين من رواية شعبة عن عبد الملك بن عمير أنه سمع الجميع، فإنه أورد في الفتن قصة الذي كان يبايع الناس من حديث (3) حذيفة، وقال في آخره: «قال أبو مسعود وأنا سمعته» وكذلك قال في حديث الذي أوصى بنيه كما سيأتي في أواخر هذا الباب، وقوله: «وكان نباشًا» ظاهره أنه من زيادة أبي مسعود في الحديث، لكن أورده ابن حبان من طريق ربعي عن حذيفة قال: «توفي رجل كان نباشًا فقال لولده أحرقوني» فدل على أن قوله: وكان نباشًا من رواية حذيفة وأبي مسعود معًا، وقع في رواية للطبراني بلفظ «بينما حذيفة وأبو مسعود جالسين فقال أحدهما: سمعت رسول الله على يقول: إن رجلاً من بني إسرائيل كان ينبش القبور» فذكره، وعرف منها وجه دخوله في هذا الباب.

الحديث الثاني:

قوله: (لما نزل) بضم أوله، وفي نسخة عند أبي ذر بفتحتين (برسول الله عليه) يعني الموت

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۵۷۳)، كتاب الفتن، باب۲٦، ح١٦٠٠.

<sup>(</sup>۲) (۵/ ۵۳۱ - ۵۳۳)، کتاب البيوع، باب ۱۸، ۱۸، - ۲۰۷۸، ۲۰۷۷.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ١٢٤)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح٣٤٨٠.

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٥٧٣)، كتاب الفتن، باب٢٦، ح١٣٠٠.

أو ملك الموت، ونقل النووي أنه في مسلم للأكثر بالضم، وفي رواية بزيادة مثناة يعني المنية، أورده مختصرًا وقد تقدم بأتم من هذا في الصلاة (١)، ويأتي شرحه في أواخر المغازي (٢) إن شاء الله تعالى، والغرض منه ذم اليهود والنصارى في اتخاذهم قبور أنبيائهم مساجد، وعبد الله الذي في الإسناد هو ابن المبارك.

#### الحديث الثالث:

قوله: (عن فرات القزاز) بقاف وزايين معجمتين وهو فرات بضم الفاء و تخفيف الراء آخره مثناة ابن عبد الرحمن، وأبو حازم هو سلمان الأشجعي.

قوله: (تسوسهم الأنبياء) أي أنهم كانوا إذا ظهر فيهم فساد بعث الله لهم نبيًا لهم يقيم أمرهم ويزيل ما غيروا من أحكام التوراة، وفيه إشارة إلى أنه لابد للرعية من قائم بأمورها يحملها على الطريق الحسنة وينصف المظلوم من الظالم.

قوله: (وإنه لانبي بعدي) أي فيفعل ماكان أولئك يفعلون.

قوله: (وسيكون خلفاء) أي بعدي.

وقوله: (فيكثرون) بالمثلثة وحكى عياض (٣) أن منهم من ضبطه بالموحدة وهو تصحيف، ووجه بأن المراد إكبار قبيح فعلهم.

قوله: (فوا) فعل أمر بالوفاء، والمعنى أنه إذا بويع الخليفة بعد خليفة فبيعة الأول صحيحة يجب الوفاء بها وبيعة الثاني باطلة، قال النووي (٤): سواء عقدوا للثاني عالمين بعقد الأول أم لا، سواء كانوا في بلد واحد أو أكثر، سواء كانوا في بلد الإمام المنفصل أم لا، هذا هو الصواب الذي عليه الجمهور. وقيل: تكون لمن عقدت له في بلد الإمام دون غيره، وقيل: يقرع بينهما قال: وهما قو لان فاسدان.

وقال القرطبي (٥): في الحديث حكم بيعة الأول وأنه يجب الوفاء بها، وسكت عن بيعة الثاني، وقد نص عليه في حديث عرفجة في صحيح مسلم حيث قال: «فاضر بواعنق الآخر».

قوله: (أعطوهم حقهم) أي أطيعوهم وعاشروهم بالسمع والطاعة، فإن الله يحاسبهم

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۱۷۲)، كتاب الصلاة، باب٥٥، ح٥٣٥.

<sup>(</sup>۲) (۱۰۳/۹)، کتاب المغازي، باب۸۲، ح۱٤٤١.

<sup>(</sup>٣) مشارق الأنوار (١/ ٤٢٣).

<sup>(</sup>٤) المنهاج (۱۲/ ۲۳۰، ۲۳۱).

<sup>(</sup>٥) المفهم (٤/٤٩).

على ما يفعلونه بكم، وستأتى تتمة القول في ذلك في أوائل كتاب الفتن (١١).

قوله: (فإن الله سائلهم عما استرعاهم) هو كحديث ابن عمر المتقدم «كلكم راع وكلكم مسئول عن رعيته» وسيأتي شرحه في كتاب الأحكام (٢) إن شاء الله تعالى، وفي الحديث تقديم أمر الدين على أمر الدنيا لأنه ﷺ أمر بتوفية حق السلطان لما فيه من إعلاء كلمة الدين وكف الفتنة والشر؟ - تأخير أمر المطالبة بحقه لا يسقطه ، وقد وعده الله أنه يخلصه ويوفيه إياه ولو في الدار الآخرة . / 84٨

الحديث الرابع: حديث أبي سعيد.

قوله: (لتتبعن) بضم العين وتشديد النون (سنن) بفتح المهملة أي طريق (من قبلكم) أي الذين قبلكم.

قوله: (جحر) بضم الجيم وسكون المهملة (ضب) بفتح المعجمة وتشديد الموحدة دويبة معروفة يقال خصت بالذكر لأن الضب يقال له قاضي البهائم، والذي يظهر أن التخصيص إنما وقع لجحر الضب لشدة ضيقه ورداءته، ومع ذلك فإنهم لاقتفائهم آثارهم واتباعهم طرائقهم لو دخلوا في مثل هذا الضيق الرديء لتبعوهم.

قوله: (قال النبي عليه: فمن؟) هو استفهام إنكاري، أي ليس المراد غيرهم، وسيأتي بقية الكلام على هذا الحديث في كتاب الاعتصام (٣).

الحديث الخامس: حديث أنس (ذكروا النار والناقوس) الحديث أورده مختصرًا، وقد مضى شرحه تاما في كتاب الصلاة (٤).

الحديث السادس: حديث عائشة «كانت تكره أن يجعل المصلي يده في خاصرته وتقول إن اليهود تفعله الله في رواية أبي نعيم من طريق أحمد بن الفرات عن محمد بن يوسف شيخ البخاري فيه بلفظ «إنها كرهت الاختصار في الصلاة وقالت: إنما يفعل ذلك اليهود» ووقع عند الإسماعيلي من طريق يؤيد بن هارون عن سفيان وهو الثوري بهذا الإسناد، يعني وضع اليد على الخاصرة في الصلاة، وقد تقدم البحث في هذه المسألة في أواخر الصلاة(٥) في الكلام

<sup>(</sup>١٦/ ٤٣٥)، كتاب الفتن، باب ، ح٧٠٥٢. (1)

<sup>(</sup>٢٠٧/١٦)، كتاب الأحكام، باب١، -٧١٣٨. **(Y)** 

<sup>(</sup>٢١٠/١٧)، كتاب الاعتصام، باب١٤، ح ٧٣٢٠. (٣)

<sup>(</sup>٢/ ٣٩٣)، كتاب الأذان، باب١، ح٢٠٤. (1)

<sup>(</sup>٣/ ٦٤١)، كتاب العمل في الصلاة، باب١٧، ح١٢١٩. (0)

على حديث أبي هريرة «نهي عن الخصر في الصلاة».

قوله: (تابعه شعبة عن الأعمش) وصله ابن أبي شيبة من طريقه.

الحديث السابع: حديث ابن عمر «مثلكم ومثل اليهود والنصارى كرجل استعمل عمالاً» الحديث، تقدم شرحه مستوفى في كتاب الصلاة (١٠).

الحديث الثامن: حديث عمر «قاتل الله فلانًا» أورده مختصرًا، وقد تقدم تامًا في كتاب البيوع في أواخره مع شرحه (٢٠).

قوله: (تابعه جابر وأبو هريرة عن النبي عني في تحريم شحوم الميتة دون القصة، فأما حديث جابر فوصله المصنف في أواخر البيوع وفيه غير ذلك (٣)، وتقدم شرحه هناك، وأما حديث أبي هريرة فوصله المصنف في أواخر البيوع (١٠) أيضًا من طريق سعيد بن المسيب عنه .

### الحديث التاسع:

قوله: (عن أبي كبشة السلولي) تقدم ذكره في كتاب الهبة في حديث آخر (٥) ، وليس له في البخاري سوى هذين الحديثين .

قوله: (بلغواعني ولو آية) قال المعافى النهرواني في «كتاب الجليس» له: الآية في اللغة تطلق على ثلاثة معان: العلامة الفاصلة، والأعجوبة الحاصلة، والبلية النازلة، فمن الأول قوله تعالى: ﴿ ءَايَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ النَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَامٍ إِلَّا رَمَزًا ﴾ [آل عمران: ٤١] ومن الثاني ﴿ إِنَّ فِي وَلِهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَمِن الثالث جعل الأمير فلانًا اليوم آية، ويجمع بين هذه المعاني الثلاثة أنه قيل لها آية لدلالتها وفصلها وإبانتها، وقال في الحديث «ولو آية» أي واحدة ليسارع كل سامع إلى تبليغ ما وقع له من الآي ولو قل ليتصل بذلك نقل جميع ماجاء به عليه انتهى. كلامه.

قوله: (وحدثواعن بني إسرائيل ولاحرج) أي لا ضيق عليكم في الحديث عنهم؛ لأنه كان تقدم منه على الزجر عن الأخذ عنهم والنظر في كتبهم ثم حصل التوسع في ذلك، وكأن النهي وقع قبل استقرار الأحكام الإسلامية والقواعد الدينية خشية الفتنة، ثم لما زال المحذور وقع

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۳۳۰)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ۱۷، ح ۵۵۷.

<sup>(</sup>٢) (٥/ ٧٠٠)، كتاب البيوع، باب١٠٣، -٢٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٧١٦)، كتاب البيوع، باب ١١٢، ح٢٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) (٥/ ٧٠٠)، كتاب البيوع، باب١٠٣، ح٢٢٢٤.

<sup>(</sup>٥) (٦/ ٤٨٦)، كتاب الهبة، باب ٣٥، ح ٢٦٣١.

الإذن في ذلك لما في سماع الأخبار التي كانت في زمانهم من الاعتبار، وقيل: معنى قوله «لا حرج»: لا تضيق صدوركم بما تسمعونه عنهم من الأعاجيب فإن ذلك وقع لهم كثيرًا، وقيل: لا حرج في أن لا تحدثوا عنهم لأن قوله أولاً: «حدثوا» صيغة أمر تقتضي الوجوب فأشار إلى عدم الوجوب وأن الأمر فيه للإباحة بقوله: «ولا حرج» أي في ترك التحديث عنهم، وقيل: المراد رفع الحرج عن حاكي ذلك لما في أخبارهم من الألفاظ الشنيعة نحو قولهم ﴿ فَأَذَّهَبُّ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَاـتِلَآ ﴾ [المائدة: ٢٤] وقولهم: ﴿ ٱجْعَل لَّنَآ إِلَهَا﴾ [الأعراف: ١٣٨] وقيل: المراد ببني إسرائيل أولاد إسرائيل نفسه وهم أولاد يعقوب، والمراد حدثوا عنهم بقصتهم مع أخيهم يوسف، وهذا أبعد الأوجه، وقال مالك المرادجواز التحدث عنهم بماكان من أمر حسن، أما ما علم كذبه فلا، وقيل: المعنى حدثوا عنهم بمثل ما ورد في القرآن والحديث الصحيح. وقيل: المراد جواز التحدث عنهم بأي صورة وقعت من انقطاع أو بلاغ لتعذر الاتصال في التحدث عنهم، بخلاف الأحكام الإسلامية فإن الأصل في التحدث بها الاتصال، ولا يتعذر ذلك لقرب العهد.

وقال الشافعي: من المعلوم أن النبي على لا يجيز التحدث بالكذب، فالمعنى حدثوا عن بني إسرائيل بما لا تعلمون كذبه، وأما ما تجوزونه فلا حرج عليكم في التحدث به عنهم وهو نظير قوله: «إذا حدثكم أهل الكتاب فلا تصدقوهم ولا تكذبوهم» ولم يرد الإذن ولا المنع من <del>- ۲</del> التحدث/ بما يقطع بصدقه.

قوله: (ومن كذب على متعمدًا) تقدم شرحه مستوفى في كتاب العلم <sup>(١)</sup>. ، وذكرت عدد من رواه وصفة مخارجه بما يغني عن الإعادة، وقد اتفق العلماء على تغليظ الكذب على رسول الله ﷺ وأنه من الكبائر، حتى بالغ الشيخ أبو محمد الجويني فحكم بكفر من وقع منه ذلك، وكلام القاضي أبي بكر بن العربي يميل إليه، وجهل من قال من الكرامية وبعض المتزهدة إن الكذب على النبي ﷺ يجوز فيما يتعلق بتقوية أمر الدين وطريقة أهل السنة والترغيب والترهيب، واعتلوا بأن الوعيد ورد في حق من كذب عليه لا في الكذب له، وهو اعتلال باطل؛ لأن المراد بالوعيد من نقل عنه الكذب سواء كان له أو عليه، والدين بحمد الله كامل غير محتاج إلى تقويته بالكذب.

الحديث العاشر:

قوله: (إن اليهود والنصاري لا يصبغون فخالفوهم) يقتضي مشروعية الصبغ، والمرادبه

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۳۰۶)، کتاب العلم، باب ۳۸، ح۱۱۰.

صبغ شيب اللحية والرأس، ولا يعارضه ما ورد من النهي عن إزالة الشيب؛ لأن الصبغ لا يقتضي الإزالة. ثم إن المأذون فيه مقيد بغير السواد، لما أخرجه مسلم من حديث جابر أنه على قال: «غيروه وجنبوه السواد» ولأبي داود وصححه ابن حبان من حديث ابن عباس مرفوعًا «يكون قوم في آخر الزمان يخضبون كحواصل الحمام لا يجدون ريح الجنة» وإسناده قوي، إلا أنه اختلف في رفعه ووقفه، وعلى تقدير ترجيح وقفه فمثله لا يقال بالرأي فحكمه الرفع، ولهذا اختار النووي أن الصبغ بالسواد يكره كراهية تحريم. وعن الحليمي أن الكراهة خاصة بالرجال دون النساء فيجوز ذلك للمرأة لأجل زوجها. وقال مالك: الحناء والكتم واسع، والصبغ بغير السواد أحب إلي. ويستثنى من ذلك المجاهد اتفاقًا. وليس المراد بالصبغ في هذا الحديث صبغ الثياب ولا خضب البدين والرجلين بالحناء مثلاً لأن اليهود والنصارى لا يتركون ذلك، وقد صرح الشافعية بتحريم لبس الثياب المزعفرة للرجل وبتحريم خضب الرجال أيديهم وأرجلهم إلا للتداوي، وسيأتي بسط القول في ذلك في كتاب اللباس (١) إن شاء الله تعالى.

الحديث الحادي عشر:

قوله: (حدثنا محمد) هو ابن معمر ، نسبه ابن السكن عن الفربري ، وقيل: هو الذهلي (٢).

قوله: (حدثنا حجاج) هو ابن منهال وجرير هو ابن حازم والحسن هو البصري.

قوله: (في هذا المسجد) هو مسجد البصرة.

قوله: (ومانسينا منذ حدثنا) أشار بذلك إلى تحققه لما حدث به وقرب عهده به واستمرار ذكره له.

قوله: (وما نخشى أن يكون جندب كذب) فيه إشارة إلى أن الصحابة عدول، وأن الكذب مأمون من قبلهم ولا سيما على النبي على الله .

قوله: (كان فيمن كان قبلكم رجل) لم أقف على اسمه.

قوله: (به جرح) بضم الجيم وسكون الراء بعدها مهملة، وتقدم في الجنائز<sup>(٣)</sup> بلفظ به جراح وهو بكسر الجيم، وذكره بعضهم بضم المعجمة وآخره جيم وهو تصحيف، ووقع في رواية مسلم «أن رجلاً خرجت به قرحة» وهي بفتح القاف وسكون الراء: حبة تخرج في البدن،

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ۱۷۷)، كتاب اللباس، باب ۲۷، ح ۸۹۹۹.

<sup>(</sup>٢) قاله الحاكم كما في المدخل (ق١٨٩/ أ-ب)، ونقله عنه الجياني في التقييد (٣/ ١٠٤١).

<sup>(</sup>٣) (٤/ ١٤٧)، كتاب الجنائز، باب٨٨، ح١٣٦٤، بلفظ: «برجل جراح».

وكأنه كان به جرح ثم صار قرحة.

قوله: (فجزع) أي فلم يصبر على ألم تلك القرحة.

قوله: (فأخذ سكينًا فحز بها يده) السكين تذكر وتؤنث، وقوله: «حز» بالحاء المهملة - الزاي هو القطع/ بغير إبانة، ووقع في رواية مسلم «فلما آذته انتزع سهمًا من كنانته فنكأها» وهو بالنون والهمز أي نخس موضع الجرح، ويمكن الجمع بأن يكون فجر الجرح بذبابة السهم فلم ينفعه فحز موضعه بالسكين، ودلت رواية البخاري على أن الجرح كان في يده.

قوله: (فما رقأ الدم) بالقاف والهمز أي لم ينقطع.

قوله: (قال الله عز وجل: بادرني عبدي بنفسه) هو كناية عن استعجال المذكور الموت، وسيأتي البحث فيه .

وقوله: (حرمت عليه الجنة) جار مجرى التعليل للعقوبة لأنه لما استعجل الموت بتعاطى سببه من إنفاذ مقاتله فجعل له فيه اختيارًا عصى الله به فناسب أن يعاقبه. ودل ذلك على أنه حزها لإرادة الموت لا لقصد المداواة التي يغلب على الظن الانتفاع بها. وقد استشكل قوله: «بادرني بنفسه» وقوله: «حرمت عليه الجنة» لأن الأول يقتضي أن يكون من قتل فقد مات قبل أجله لما يوهمه سياق الحديث من أنه لو لم يقتل نفسه كان قد تأخر عن ذلك الوقت وعاش، لكنه بادر فتقدم، والثاني يقتضي تخليد الموحد في النار.

والجواب عن الأول أن المبادرة من حيث التسبب في ذلك والقصد له والاختيار، وأطلق عليه المبادرة لوجود صورتها، وإنما استحق المعاقبة لأن الله لم يطلعه على انقضاء أجله فاختار هو قتل نفسه فاستحق المعاقبة لعصيانه.

وقال القاضي أبو بكر: قضاء الله مطلق ومقيد بصفة، فالمطلق يمضي على الوجه بلا صارف، والمقيد على الوجهين، مثاله أن يقدر لواحد أن يعيش عشرين سنة إن قتل نفسه وثلاثين سنة إن لم يقتل وهذا بالنسبة إلى ما يعلم به المخلوق كملك الموت مثلاً ، وأما بالنسبة إلى علم الله فإنه لا يقع إلا ما علمه، ونظير ذلك الواجب المخير فالواقع منه معلوم عند الله والعبد مخير في أي الخصال يفعل، والجواب عن الثاني من أوجه: أحدها: أنه كان استحل ذلك الفعل فصار كافرًا، ثانيها: كان كافرا في الأصل وعوقب بهذه المعصية زيادة على كفره، ثالثها: أن المراد أن الجنة حرمت عليه في وقت ما كالوقت الذي يدخل فيه السابقون أو الوقت الذي يعذب فيه الموحدون في النار ثم يخرجون، رابعها: أنَّ المراد جنة معينة كالفردوس

مثلاً، خامسها: أن ذلك ورد على سبيل التغليظ والتخويف وظاهره غير مراد، سادسها: أن التقدير حرمت عليه الجنة إن شئت استمرار ذلك، سابعها: قال النووي<sup>(1)</sup> يحتمل أن يكون ذلك شرع من مضى أن أصحاب الكبائر يكفرون بفعلها، وفي الحديث تحريم قتل النفس سواء كانت نفس القاتل أم غيره، وقتل الغير يؤخذ تحريمه من هذا الحديث بطريق الأولى، وفيه الوقوف عند حقوق الله ورحمته بخلقه حيث حرم عليهم قتل نفوسهم وأن الأنفس ملك الله، وفيه التحديث عن الأمم الماضية وفضيلة الصبر على البلاء وترك التضجر من الآلام لئلا يفضي إلى أشد منها، وفيه تحريم تعاطي الأسباب المفضية إلى قتل النفس، وفيه التنبيه على أن حكم السراية على ما يترتب عليه ابتداء القتل، وفيه الاحتياط في التحديث وكيفية الضبط له والتحفظ فيه بذكر المكان والإشارة إلى ضبط المحدث وتوثيقه لمن حدثه ليركن السامع لذلك. والله أعلم.

## ١ ٥ - بساب حَدِيثُ أَبْرُصَ وَأَعْمَى وَأَقْرَعَ فِي بَنِي إِسْرَائِيل

٣٤٦٤ حَدَّثِنِي أَحْمَدُ بْنُ إِسْحَاقَ حَدَّنَ نَا عَمْرُو بْنُ عَاصِم حَدَّثَ نَا هَمَّامٌ حَدَّثَ نَا إِسْحَاقُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثِنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي عَمْرَةَ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ حَدَّثَهُ أَنَّا هُمَا مَعْ النَّبِي عَيْدِ اللَّهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي وَحَدَّثِنِي مُحَمَّدٌ حَدَّثَ اللَّهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرَةَ: أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي عَمْرَةَ: أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِع رَسُولَ اللَّهِ عَنْ يَعْدُ إِنَّ عَبْدُ اللَّهِ عَمْرَةً : أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ حَدَّنَهُ أَنَّهُ سَمِع رَسُولَ اللَّهِ عَنْ يَعْدُ إِنْ الْمَالِ الْمَعْمَى بَدَا لِلَهِ عَزْ وَجَلَّ أَنْ يَبْتَلِيهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهِمْ مَلَكًا، فَأَتَى عَبْدُ اللَّهُ عَنْ إِسْرَائِيلَ أَبْرُصَ وَأَقْرَعَ وَأَعْمَى بَدَا لِلَهِ عَزْ وَجَلَّ أَنْ يَبْتَلِيهُمْ، فَبَعَثَ إِلَيْهُمْ مَلَكًا، فَأَتَى الْابْرُصَ فَقَالَ: أَيُ شَيْءِ أَحْبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: لَوْنٌ حَسَنٌ، وَجِلْدٌ حَسَنٌ؛ قَدْ قَذِرَنِي النَّاسُ. -قَالَ: الْإَبْرُصَ فَقَالَ: أَيُ الْمَالِ أَحَبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: إِنَّ الأَبْرُصَ وَالأَفْرَعَ قَالَ أَحَدُهُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْإِبْلُ، وقَالَ الْابْرُصَ وَالأَفْرَعَ قَالَ أَحَدُهُمَا : الْإِبلُ، وقَالَ الآجَرُ فَقَالَ: الْإِبلُ، وقَالَ الآجَرُ فَقَالَ: الْإَبْرُصَ وَالأَفْرَعَ قَالَ أَحَدُهُمَا: الإِبلُ، وقَالَ الآجَرُ وَقَالَ: الْبَقَرُ - فَأَعْطِي نَاقَةً عُشَرًاء، فَقَالَ: يُبَارَكُ لَكَ فِيهَا.

وَأَتَى الأَقْرَعَ، فَقَالَ: أَيُّ شَيْءِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: شَعَرٌ حَسَنٌ، وَيَذْهَبُ هَذَا عَنِّي؛ قَدْ قَذِرَنِي النَّاسُ. \_ قَالَ: \_ فَمَسَحَهُ فَذَهَبَ، وَأَعْطِيَ شَعَرًا حَسَنًا. قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْبَقَرُ. قَالَ: فَأَعْطَاهُ بِقَرَةً حَامِلًا، وَقَالَ: يُبَارَكُ لَكَ فِيهَا.

وَأَتَى الأَعْمَى فَقَالَ: أَيُّ شَيْءٍ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: يَرُدُّ اللَّهُ إِلَيَّ بَصَرِي، فَأَبْصِرُ بِوالنَّاسَ. -قَالَ: - فَمَسَحَهُ، فَرَدَّاللَّهُ إِلَيْهِ بَصَرَهُ، قَالَ: فَأَيُّ الْمَالِ أَحَبُّ إِلَيْكَ؟ قَالَ: الْغَنَمُ. فَأَعْطَاهُ شَاةً وَالِدًا.

<sup>(</sup>١) المنهاج (١/٦٢٦).

فَأُنْتِجَ هَذَانِ، وَوَلَّذَ هَذَا، فَكَانَ لِهَذَا وَادِمِنْ إِبِلٍ، وَلِهَذَا وَادِمِنْ بَقَرٍ، وَلِهَذَا وَادِمِنْ غَنَمٍ، ثُمَّ إِنَّهُ أَتَى الأَبْرَصَ فِي صُورَتِهِ وَهَيئَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ تَقَطَّعَتْ بِهِ الْحِبَالُ فِي سَفَرِهِ، فَلا بَلاغَ الْيُومَ إِلا بِاللَّهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي أَعْطَاكَ اللَّوْنَ الْحَسَنَ وَالْجِلْدَ الْحَسَنَ وَالْمَالَ بَعِيرًا، أَنْبَلَغُ عَلَيْهِ فِي سَفَرِي. فَقَالَ لَهُ: إِنَّ الْحُقُوقَ كَثِيرًةٌ. فَقَالَ لَهُ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرُصَ يَقْذَرُكَ عَلَيْهِ فِي سَفَرِي. فَقَالَ لَهُ: إِنَّ الْحُقُوقَ كَثِيرَةٌ. فَقَالَ لَهُ: كَأَنِّي أَعْرِفُكَ، أَلَمْ تَكُنْ أَبْرُصَ يَقْذَرُكَ اللَّهُ النَّاسُ، فَقِيرًا فَأَعْطَكَ اللَّهُ؟ فَقَالَ: لَقَدْ وَرِثْتُ لِكَابِرِ عَنْ كَابِرٍ. فَقَالَ: إِنْ كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيْرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيْرَكَ اللَّهُ إِلَى مَاكُنْتَ مَلْ مَا كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيْرَكَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ مَا تُنْ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ مَا عُنْتَ الْ لِهِ فَلَا اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ مَا عُنْ لَيْهِ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ كَاذِبًا فَصَيْرَكُ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ لَا لَيْهِ لَا لَهُ مِنْ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ لَكُولُ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ لَيْ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ مَا لُكُنْ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْتَ اللَّهُ إِلَى مَا كُنْ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلْتَ كُولُكُولُ أَلَا لَا لَلْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى الللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّ

وَأَتَى الأَعْمَى فِي صُورَتِهِ، فَقَالَ: رَجُلٌ مِسْكِينٌ وَابْنُ سَبِيلٍ، وَتَقَطَّعَتْ بِهِ الْحِبَالُ فِي سَفَرِهِ، فَلا بَلاغَ الْيَوْمَ إِلا بِاللّهِ ثُمَّ بِكَ، أَسْأَلُكَ بِالَّذِي رَدَّ عَلَيْكَ بَصَرَكَ شَاةً أَتَبَلَّعُ بِهَا فِي سَفَرِي. وَقَالَ لَهُ: قَلا بَكُنْ أَعْمَى فَرَدَّ اللّهِ لا أَجْهَدُكَ الْيَوْمَ بِشَيْءٍ قَدْ كُنْتُ أَعْمَى فَرَدَّ اللّهِ لا أَجْهَدُكَ الْيَوْمَ بِشَيْءٍ أَخَذْتَهُ لِلّهِ. فَقَالَ: أَمْسِكُ مَالِكَ، فَإِنَّمَا ابْتُلِيتُمْ، فَقَدْ رَضِيَ اللّهُ عَنْكَ، وَسَخِطَ عَلَى صَاحِبَيْكَ».

[الحديث: ٣٤٦٤، طرفه في: ٦٦٥٣]

قوله: (حديث أبرص وأقرع وأعمى) هكذا ترجم لهذا الحديث في أثناء ذكر بني إسرائيل وهو الحديث الثاني عشر .

قوله: (حدثنا أحمد بن إسحاق) هو السرماري بفتح المهملة ويجوز كسرها وبعدها راء ساكنة نسبة إلى سرمارة من قرى بخارى، الزاهد المجاهد وهو من أقران البخاري، مات سنة اثنتين وأربعين وماثتين.

قوله في السند الثاني : (وحدثني محمد حدثنا عبد الله بن رجاء) يقال إن محمدًا هذا هو الذهلي (١) ، ويقال إنه المصنف نفسه كما قيل في الحديث الذي قبله ، ويؤيد ذلك أنه روى عن عبد الله بن رجاء في اللقطة (٢) وعدة مواضع بغير واسطة ، لكن جزم أبو ذر بأنه عند المصنف عن محمد غير منسوب عن عبد الله بن رجاء وجوز أنه الذهلي وساقه عن الجوزقي / عن مكي بن عبدان عن الذهلي بطوله ، وكذلك جزم أبو نعيم وساقه من طريق موسى بن العباس عن محمد ابن يحيى ، وسيأتي في التوحيد (٣) حديث آخر أخرجه البخاري بهذين السندين سواء إلى أبي هريرة ،

<sup>(</sup>١) قاله الجياني كما في التقييد (٣/ ١٠٤٥).

<sup>(</sup>٢) (٦/ ٢٥٩)، كتاب اللقطة، باب ١٢، بعد حديث ٢٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٤٠٥)، كتاب التوحيد، باب٣٥، ح٧٠٠٧.

وليس في البخاري لإسحاق بن أبي طلحة عن عبدالرحمن بن أبي عمرة سوى هذين الحديثين.

قوله: (عن إسحاق بن عبد الله) هو ابن أبي طلحة صرح به شيبان في روايته عن همام عند مسلم والإسماعيلي.

قوله: (بدالله) بتخفيف الدال المهملة بغير همز أي سبق في علم الله فأراد إظهاره، وليس المراد أنه ظهر له بعد أن كان خافيًا؛ لأن ذلك محال في حق الله تعالى، وقد أخرجه مسلم عن شيبان بن فروخ عن همام بهذا الإسناد بلفظ «أراد الله أن يبتليهم»، فلعل التغيير فيه من الرواة، مع أن في الرواية أيضًا نظرًا لأنه لم يزل مريدًا والمعنى أظهر الله ذلك فيهم، وقيل: معنى أراد قضى، وقال صاحب «المطالع» ضبطناه على متقني شيوخنا بالهمز أي ابتدأ الله أن يبتليهم، قال: ورواه كثير من الشيوخ بغير همز وهو خطأ انتهى، وسبق إلى التخطئة أيضًا الخطابي (١١)، وليس كما قال لأنه موجه كما ترى، وأولى ما يحمل عليه أن المراد قضى الله أن يبتليهم، وأما البدء الذي يراد به تغير الأمر عما كان عليه فلا.

قوله: (قذرني الناس) بفتح القاف والذال المعجمة المكسورة أي اشمأزوا من رؤيتي، وفي رواية حكاها الكرماني (٢) «قذروني الناس» وهي على لغة أكلوني البراغيث.

قوله: (فمسحه) أي مسح على جسمه.

قوله: (فقال وأي المال) في رواية الكشميهني بحذف الواو.

قوله: (الإبل، أو قال البقر، هو شك في ذلك أن الأبرص والأقرع قال أحدهما الإبل وقال الآخر البقر) وقع عند مسلم عن شيبان بن فروخ عن همام التصريح بأن الذي شك في ذلك هو إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة راوي الحديث.

قوله: (فأعطي ناقة عشراء) أي الذي تمنى الإبل، والعشراء بضم العين المهملة وفتح الشين المعجمة مع المد هي الحامل التي أتى عليها في حملها عشرة أشهر من يوم طرقها الفحل، وقيل: يقال لها ذلك إلى أن تلد وبعدما تضع، وهي من أنفس المال.

قوله: (يبارك لك فيها) كذا وقع «يبارك» بضم أوله، وفي رواية شيبان «بارك الله» بلفظ الفعل الماضي وإبراز الفاعل.

قوله: (فمسحه) أي مسح على عينيه.

<sup>(</sup>١) الأعلام (٣/ ١٥٦٩).

<sup>(48/18) (</sup>٢)

قوله: (شاة والدًا) أي ذات ولد ويقال حامل.

قوله: (فأنتج هذان) أي صاحب الإبل والبقر (وولد هذا) أي صاحب الشاة، وهو بتشديد اللام، وأنتج في مثل هذا شاذ والمشهور في اللغة نتجت الناقة بضم النون ونتج الرجل الناقة أي حمل عليها الفحل، وقد سمع أنتجت الفرس إذا ولدت فهي نتوج.

قوله: (ثم إنه أتى الأبرص في صورته) أي في الصورة التي كان عليها لما اجتمع به وهو أبرص ليكون ذلك أبلغ في إقامة الحجة عليه.

قوله: (رجل مسكين) زادشيبان وابن سبيل (تقطعت به الحبال في سفره) في رواية الكشميهني «بي الحبال في سفري» والحبال بكسر المهملة بعدها موحدة خفيفة جمع حبل أي الأسباب التي يقطها في طلب الرزق، وقيل العقبات، وقيل الحبل هو المستطيل من الرمل، ولبعض رواة مسلم «الحيال» بالمهملة والتحتانية جمع حيلة، أي لم يبق لي حيلة، ولبعض رواة البخاري «الحبال» بالحيم والموحدة وهو تصحيف، قال ابن التين قول الملك له «رجل مسكين...» إلخ أراد أنك كنت هكذا، وهو من المعاريض والمراد به ضرب المثل ليتيقظ المخاطب.

قوله: (أتبلغ عليه) في رواية الكشميهني «أتبلغ به» وأتبلغ بالغين المعجمة من البلغة وهي الكفاية والمعنى أتوصل به إلى مرادى .

قوله: (لقد ورثت لكابر عن كابر) في رواية الكشميهني «كابرًا عن كابر» وفي رواية شيبان «إنما ورثت هذا المال كابراعن كابر» أي كبير عن كبير في العز والشرف.

قوله: (فقال إن كنت كاذباً/ فصيرك الله) أورده بلفظ الفعل الماضي لأنه أراد المبالغة في الدعاء عليه.

قوله: (فخذ ماشئت) زادشيبان «ودع ماشئت».

قوله: (لا أجهدك اليوم بشيء أخذته لله) كذا في البخاري بالمهملة والميم، كذا قال عياض (۱) إن رواة البخاري لم تختلف في ذلك، وليس كما قال، والمعنى لا أحمدك على ترك شيء تحتاج إليه من مالي، كما قال الشاعر وليس على طول الحياة تندم أي فوت طول الحياة، وفي رواية كريمة وأكثر روايات مسلم «لا أجهدك» بالجيم والهاء أي لا أشق عليك في ردشيء تطلبه مني أو تأخذه، قال عياض (۲): لم يتضح هذا المعنى لبعض الناس فقال لعله «لا أحدك»

<sup>(</sup>١) مشارق الأنوار (١/ ٢٠٦)، والإكمال (٨/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٢) مشارق الأنوار (٢٠٦/١).

بمهملة وتشديد الدال بغير ميم أي لا أمنعك، قال: وهذا تكلف انتهى، ويحتمل أن يكون قوله: «أحمدك» بتشديد الميم أي لا أطلب منك الحمد، من قولهم فلان يتحمد على فلان أي يمتن عليه، أي لا أمتن عليك.

قوله: (فإنما ابتليتم) أي امتحنتم.

قوله: (فقد رضي عنك) بضم أوله على البناء للمجهول في رضي وسخط، قال الكرماني (١) ما محصله: كان مزاج الأعمى أصح من مزاج رفيقيه؛ لأن البرص مرض يحصل من فساد المزاج وخلل الطبيعة وكذلك القرع، بخلاف العمى فإنه لا يستلزم ذلك بل قد يكون من أمر خارج فلهذا حسنت طباع الأعمى وساءت طباع الآخرين.

وفي الحديث جواز ذكر ما اتفق لمن مضى ليتعظ به من سمعه ولا يكون ذلك غيبة فيهم، ولعل هذا هو السر في ترك تسميتهم، ولم يفصح بما اتفق لهم بعد ذلك، والذي يظهر أن الأمر فيهم وقع كما قال الملك، وفيه التحذير من كفران النعم والترغيب في شكرها والاعتراف بها وحمد الله عليها، وفيه فضل الصدقة والحث على الرفق بالضعفاء وإكرامهم و تبليغهم مآربهم، وفيه الزجر عن البخل، لأنه حمل صاحبه على الكذب، وعلى جحد نعمة الله تعالى.

## ٢٥-باب ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكُهْفِ وَٱلرَّقِيمِ ﴾ [الكهف: ٩]

﴿الْكَهْفُ ؛ الْفَتْحُ فِي الْجَبَلِ، ﴿وَالرَّقِيمُ ﴾ : الْكِتَابُ. ﴿مَرْقُومٌ ﴾ : مَكْتُوبٌ ، مِنَ الرَّقْمِ . ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ : الْفَنَاءُ ، وَجَمْعُهُ ﴿ وَرَبَطْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾ : الْفَنَاءُ ، وَجَمْعُهُ وَصَائِدُ وَوُصُدٌ ، وَيُقَالُ : الْوَصِيدُ : الْبَابُ . ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴾ : مُطْبَقَةٌ ، آصَدَ الْبَابِ وَأَوْصَدَ . ﴿ وَصَائِدُ وَوُصُدٌ ، وَيُقَالُ : الْوَصِيدُ : الْبَابُ . ﴿ مُؤْصَدَةٌ ﴾ : مُطْبَقَةٌ ، آصَدَ الْبَابِ وَأَوْصَدَ . ﴿ وَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِمْ ﴾ : فَنَامُوا . ﴿ رَجْمًا ﴿ وَعَنْ مَنْنَاهُمْ ﴾ : أَخْيَئِنَاهُمْ . ﴿ أَزْكَى ﴾ : أَكْثَرُ رَيْعًا . ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى ءَاذَانِهِمْ ﴾ : فَنَامُوا . ﴿ رَجْمًا بِلْفَيْبِ ﴾ : لَمْ يَسْتَبِنْ . وَقَالَ مُجَاهِدٌ : ﴿ تَقُرِضُهُمْ ﴾ : تَتْرُكُهُمْ

قوله: (أم حسبت أن أصحاب الكهف) كذا لأبي ذر عن المستملي والكشميهني وحدهما إلى آخر الترجمة، ولغيره في أوله «باب» ولم يورد في ذلك إلا تفاسير مما وقع في قصة أصحاب الكهف، وسقط كله من رواية النسفي.

قوله: (الكهف الفتح في الجبل) هو قول الضحاك أخرجه عنه ابن أبي حاتم، واختلف في

<sup>(1) (31/18).</sup> 

مكان الكهف فالذي تضافرت به الأخبار أنه في بلاد الروم، وروى الطبري بإسناد ضعيف عن ابن عباس أنه بالقرب من أيلة، وقيل: بالقرب من طرسوس، وقيل: بين أيلة وفلسطين، وقيل: بقرب زيزاء، وقيل: بغرناطة من الأندلس. وفي تفسير ابن مردويه عن ابن عباس: أصحاب الكهف أعوان المهدي وسنده ضعيف، فإن ثبت حمل على أنهم لم يموتوا بل هم في اسحاب الكهف أعوان المهدي، وقد ورد في حديث آخر بسند واه أنهم يحجون مع عيسى ابن مريم.

قوله: (والرقيم الكتاب مرقوم مكتوب من الرقم) روى الطبري من طريق علي بن أبي طلحة عن ابن عباس قال: الرقيم الكتاب، وقوله مرقوم مكتوب هو قول أبي عبيدة (١) قاله في تفسير قوله: ﴿ وَمَا آذَرَنكَ مَاسِعِينٌ ﴿ كِنَبُ مَرْقُومٌ ﴿ ) [المطففين: ٩،٨]، ووراء ذلك أقوال أخرى، فأخرج الطبري من طريق سعيد عن قتادة ومن طريق عطية العوفي وكذا قال أبو عبيدة الرقيم الوادي الذي فيه الكهف، وأخرج الطبري أيضًا من طريق ابن عباس عن كعب الأحبار قال: هو السم القرية، وروى ابن أبي حاتم من طريق أنس بن مالك ومن طريق سعيد بن جبير أن الرقيم اسم الكلب، وقيل: الرقيم هو الغار كما سأبينه في حديث الغار، وقيل: الرقيم الصخرة التي أطبقت على الوادي.

وسيأتي في تفسير سورة الكهف (٢) قول ابن عباس إن الرقيم لوح من رصاص كتبت فيه أسماء أصحاب الكهف لما توجهوا عن قومهم ولم يدروا أين توجهوا، وسأشير إليه هنا مختصرًا، وقيل: إن الذي كان مكتوبًا في الرقيم شرعهم الذي كانوا عليه، وقيل: الرقيم الدواة، وقال قوم أخبر الله عن قصة أصحاب الكهف ولم يخبر عن قصة أصحاب الرقيم. قلت: وليس كذلك، بل السياق يقتضي أن أصحاب الكهف هم أصحاب الرقيم والله أعلم.

قوله: (ربطنا على قلوبهم: ألهمناهم صبرًا) هو قول أبي عبيدة (٣).

قوله: (شططًا إفراطًا) قال أبو عبيدة (٤) في قوله: ﴿ لَقَدْ قُلْنَا ٓ إِذَا شَطَطًا ﴿ الكهف: ١٤] أي جورًا وغلوًا، قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ٢٨٩).

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٣١١)، كتاب التفسير «الكهف»، باب١٨.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ٣٩٤).

ألايا لقومي قد أشطت عواذلي ويزعمن أن أودى بحقي باطلي وروى الطبري عن سعيد عن قتادة في قوله: ﴿ شَطَطًا إِنَّ ﴾ قال كذبًا .

قوله: (الوصيد الفناء) هو بكسر الفاء والمد، وهو قول ابن عباس أخرجه ابن أبي حاتم وابن جرير عن سعيد بن جبير .

قوله: (وجمعه وصائد ووصد، ويقال الوصيد الباب، مؤصدة مطبقة آصد الباب وأوصد) قال أبو عبيدة (۱۱ في قوله: ﴿ وَكُلْبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِ ﴾ [الكهف: ١٨] أي على الباب وبفناء الباب؛ لأن الباب يؤصد أي يغلق والجمع وصائد ووصد، وقالوا الوصيد عتبة الباب أيضًا تقول: أوصد بابك وآصده، وذكر الطبري عن أبي عمرو بن العلاء أن أهل اليمن وتهامة يقولون الوصيد، وأهل نجد يقولون الأصيد.

قوله: (مؤصدة مطبقة) قال أبو عبيدة (٢) في قوله: ﴿ نَارٌ مُؤْصَدَةٌ ﴿ ) [البلد: ٢٠] أي مطبقة تقول: أوصدت وآصدت أي أطبقت، وهذا ذكره المؤلف استطرادًا.

قوله: (بعثناهم أحييناهم) هو قول أبي عبيدة (٣) أيضًا.

قوله: (أزكى أكثر ربعًا) قال أبو عبيدة (١) في قوله: ﴿ أَيُّهَاۤ أَزَكَى طَعَامًا ﴾ [الكهف: ١٩] أي أكثر ، قال الشاعر:

قبائلنا سبع وأنتم ثلاثية وللسبع أزكى من ثلاث وأطيب

وروى عبد الرزاق في تفسيره عن معمر عن قتادة في قوله: ﴿ أَزَّكُنَ طَعَـامًا ﴾ قال: خير طعامًا، وروى الطبري عن سعيدبن جبير أحل، ورجحه الطبري.

قوله: (فضرب الله على آذانهم فناموا) هو قول ابن عباس كما سأذكره من طريقه، وقيل معنى: ﴿ فَضَرَبْنَاعَكَ ءَاذَانِهِمْ ﴾ أي سددنا عن نفوذ الأصوات إليها.

قوله: (رجمًا بالغيب لم يستبن) قال عبد الرزاق في تفسيره عن معمر عن قتادة في قوله: ﴿ رَجْمًا بِالْفَيْبِ ﴾ [الكهف: ٢٢]قال: قذفًا بالظن، وقال أبو عبيدة (٥) في قوله: ﴿ رَجْمًا بِالْفَيْبِ ﴾

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (١/ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (٢/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (٢/ ٣٩٧).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (٢/ ٣٩٨)، وفيه: إلامارأيتم، بدل: إلاما علمتم.

٥٠٥

قال: الرجم ما لم يستيقنه من الظن ، قال الشاعر:

وماهوعنها بالحديث المرجم/

وماالحرب إلاماعلمتم وذقتم

قوله: (وقال مجاهد تقرضهم تتركهم) يأتي الكلام عليه في التفسير(١١).

(تنبيه): لم يذكر المصنف في هذه الترجمة حديثًا مسندًا، وقد روى عبد بن حميد بإسناد صحيح(٢) عن ابن عباس قصة أصحاب الكهف مطولة غير مرفوعة، وملخص ما ذكر أن ابن عباس غزا مع معاوية الصائفة فمروا بالكهف الذي ذكر الله في القرآن، فقال معاوية أريد أن أكشف عنهم، فمنعه ابن عباس، فصمم وبعث ناسًا، فبعث الله ريحًا فأخر جتهم، قال فبلغ ابن عباس فقال: إنهم كانوا في مملكة جبار يعبد الأوثان فلما رأوا ذلك خرجوا منها فجمعهم الله على غير ميعاد، فأخذ بعضهم على بعض العهود والمواثيق، فجاء أهاليهم يطلبونهم ففقدوهم، فأخبر واالملك فأمر بكتابة أسمائهم في لوح من رصاص وجعله في خزانته، فدخل الفتية الكهف فضرب الله على آذائهم فناموا، فأرسل الله من يقلبهم وحول الشمس عنهم فلو طلعت عليهم لأحرقتهم، ولولا أنهم يقلبون لأكلتهم الأرض، ثم ذهب ذلك الملك وجاء آخر فكسر الأوثان وعبد الله وعدل، فبعث الله أصحاب الكهف فأرسلوا واحدًا منهم يأتيهم بما يأكلون فدخل المدينة مستخفيًا فرأى هيئة وناسًا أنكرهم لطول المدة، فدفع درهما إلى خباز فاستنكر ضربه وهم بأن يرفعه إلى الملك، فقال أتخوفني بالملك وأبي دهقانة فقال من أبوك؟ فقال: فلان، فلم يعرفه، فاجتمع الناس فرفعوه إلى الملك فسأله فقال على باللوح وكان قد سمع به فسمى أصحابه فعرفهم من اللوح، فكبر الناس وانطلقوا إلى الكهف وسبق الفتي لثلا يخافوا من الجيش، فلما دخل عليهم عمى الله على الملك ومن معه المكان فلم يدر أين ذهب الفتي، فاتفق رأيهم على أن يبنو إعليهم مسجدًا فجعلوا يستغفرون لهم ويدعون لهم.

وذكر ابن أبي حاتم في تفسيره عن شهر بن حوشب قال: كان لي صاحب قوي النفس، فمر بالكهف فأراد أن يدخله فنهي، فأبى فأشرف عليهم فابيضت عيناه وتغير شعره، وعن عكرمة أن السبب فيما جرى لهم أنهم تذكروا هل يبعث الله الروح والجسد أو الروح فقط، فألقى الله عليهم النوم فناموا المدة المذكورة ثم بعثهم فعرفوا أن الجسد يبعث كما تبعث الروح.

وعن ابن عباس أن اسم الملك الأول دقيانوس واسم الفتية مكسلمينا ومخشليشا وتمليخا

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۳۱۱)، كتاب التفسير «الكهف»، باب١٨.

<sup>(</sup>٢) ذكره في التغليق (٤/ ٢٤٤، ٢٤٥).

ومرطونس وكنشطونس وبيرونس ودينموس، وفي النطق بها اختلاف كثير، ولا يقع الوثوق من ضبطها بشيء، وأخرج أيضًا عن مجاهد أن اسم كلبهم قطميروا، وعن الحسن قطمير، وقيل: غير ذلك، وأما لونه فقال مجاهدكان أصفر وقيل غير ذلك، وعن مجاهد أن دراهمهم كانت كخفاف الإبل وأن تمليخا هو الذي كان رسولهم لشراء الطعام، وقد ساق ابن إسحاق قصتهم في «المبتدأ» مطولة، وأفاد أن اسم الملك الصالح الذي عاشوا في زمنه بتدرسيس وروى الطبري من طريق عبد الله بن عبيد بن عمير أن الكلب الذي كان معهم كان كلب صيد، وعن وهب بن منبه أنه كان كلب حرث، وعن مقاتل كان الكلب لكبيرهم وكان كلب غنم، وقيل: كان إنسانًا طباخًا تبعهم وليس بكلب حقيقة، والأول المعتمد.

### ٥٣ ـ باب حَدِيثُ الْغَار

٣٤٦٥ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ خَلِيلِ أَخْبَرَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرِ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ عَنْ نَافِع عَنِ ابْن عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «بِيُّنَمَا ثَلَاثَةُ نَفَرِ مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ [يَمْشُونَ] إِذْ بَيْ أَصَابَهُمْ مَطَرٌ، فَأُووْا إِلَى غَارٍ/، فَانْطَبَقَ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: إِنَّهُ وَاللَّهِ يَا هَؤُلاءِ لا <del>٢٠٥</del> يُنْجِيكُمْ إلا الصِّدْقُ، فَليَدْعُ كُلُّ رَجُل مِنكُمْ بِمَا يَعْلَمُ أَنَّهُ قَدْ صَدَقَ فِيهِ. فَقَالَ وَاحِدُ مِنهُمْ: اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ كَانَ لِي أَجِيرٌ ، عَمِلَ لِي عَلَى فَرَقٍ مِنْ أَرُزَّ ، فَذَهَبَ وَتَرَكَهُ ، وَأَنِّي عَمَدْتُ إِلَى ذَلِّكَ الْفَرَقِ فَزَرَعْنَهُ، فَصَارَمِنْ أَمْرِهِ أَنِّي اشْتَرَيْتُ مِنْهُ بَقَرًا، وَأَنَّهُ أَتَانِي يَطْلُبُ أَجْرَهُ، فَقُلْتُ لَهُ: اعْمِدْ إِلَى تِلْكَ الْبِقَرِ فَسُقْهَا. فَقَالَ لِي: إِنَّمَا لِي عِنْدَكَ فَرَقٌ مِنْ أَرُرًّ! فَقُلْتُ لَهُ: اعْمِدْ إِلَى تِلْكَ الْبِقَر؛ فَإِنَّهَا مِنْ ذَلِكَ الْفَرَقِ. فَسَاقَهَا. فَإِنَّ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ مِنْ خَشْيَتِكَ فَفَرِّجْ عَنَّا. فَانْسَاخَتْ عَنْهُمُ الصَّخْرَةُ.

فَقَالَ الآخَرُ: اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ كَانَ لِي أَبْوَانِ شَيْخَانِ كَبِيرَانِ، فَكُنْتُ آتِيهِمَا كُلَّ لَيْلَةٍ بِلَبَن غَنَم لِي، فَأَنْطَأْتُ عَنْهُمَا لَيْلَةً، فَجِئْتُ وَقَدْ رَقَدَا، وَأَهْلِي وَعِيَالِي يَتَضَاغَوْنَ مِنَ الْجُوع، وَكُنْتُ لَا أَسْقِيهِمْ حَتَّى يَشْرَبَ أَبْوَايَ، فَكَرِهْتُ أَنْ أُوقِظَهُمَا، وَكَرِهْتُ أَنْ أَدَعَهُمَا فَيَسْتَكِنَّا لِشَرْبِتَهِمَا، فَلَمْ أَزَلْ أَنْتَظِرُ حَتَّى طَلَعَ الْفَجْرُ، فَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ مِنْ خَشْيَتِكَ فَفَرِّجْ عَنَّا. فَانْسَاخَتْ عَنْهُمُ الصَّخْرَةُ حَتَّى نَظَرُوا إِلَى السَّمَاءِ. فَقَالَ الآخَرُ: اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ كَانَ لِي ابْنَةُ عَمِّ مِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ، وَأَنِّي رَاوَدْتُهَا عَنْ نَفْسِهَا فَأَبَتْ إِلا أَنْ آتِيهَا بِمِائةِ دِينارٍ، فَطَلَبْهُا حَتَّى قَدَرْتُ، فَأَتَيْتُهَا بِهَا، فَدَفَعْتُهَا إِلَيْهَا، فَأَمْكَنتْنِي مِنْ نَفْسِهَا، فَلَمَّا قَعَدْتُ بَيْنَ رِجْلَيْهَا فَقَالَتْ:

اتَّقِ اللَّهَ وَلا تَفُضَّ الْخَاتَمَ إِلا بِحَقِّهِ. فَقُمْتُ وَتَرَكْتُ الْمِائةَ دِينَارٍ، فَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ ذَلِكَ مِنْ خَشْيَبِكَ فَفَرِّجُ عَنَّا. فَفَرَّجَ اللَّهُ عَنْهُمْ، فَخَرَجُوا».

[تقدم في: ٢٢١٥، الأطراف: ٢٢٧٢، ٢٣٣٣، ٥٩٧٤]

الحديث الثالث عشر: قوله: (حديث الغار) عقب المصنف قصة أصحاب الكهف بحديث الغار إشارة إلى ما ورد أنه قد قيل: إن الرقيم المذكور في قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتَ أَنَّ أَصَحَابَ الْكُهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ ا

قوله: (بينما ثلاثة نفر ممن كان قبلكم) لم أقف على اسم واحدمنهم، وفي حديث عقبة بن عامر عند الطبر اني في الدعاء أن ثلاثة نفر من بني إسرائيل.

قوله: (يمشون) في حديث عقبة وكذا في حديث أبي هريرة عند ابن حبان والبزار أنهم خرجوا يرتادون لأهليهم .

قوله: (فأووا إلى غار) يجوز قصر ألف «أووا» ومدها، وفي حديث أنس عند أحمد وأبي يعلى والبزار والطبراني «فدخلوا غارا فسقط عليهم حجر متجاف حتى ما يرون منه خصاصه» وفي رواية سالم بن عبد الله (١) بن عمر عن أبيه «حتى أووا المبيت إلى غار» كذا للمصنف، ولمسلم من هذا الوجه «حتى أواهم المبيت» وهو أشهر في الاستعمال، والمبيت في هذه الرواية منصوب على المفعولية، وتوجيهه أن دخول الغار من فعلهم فحسن أن ينسب الإيواء إليهم.

قوله: (فانطبق عليهم) أي باب الغار، وفي رواية موسى بن عقبة عن نافع في المزارعة (٢) فانحطت على فم غارهم صخرة من الجبل فانطبقت عليهم ويأتي في الأدب (٣) بلفظ «فانطبقت عليهم» وفيه حذف المفعول والتقدير نفسها أو المنفذ، ويؤيده أن في رواية سالم «فدخلوه وانحدرت صخرة من الجبل فسدت/ عليهم الغار، زاد الطبراني في حديث النعمان بن بشير من

وجه آخر «إذ وقع حجر من الجبل مما يهبط من خشية الله حتى سد فم الغار».

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٤٠)، كتاب الإجارة، باب ۱۲، ح ۲۲۷۲.

<sup>(</sup>٢) (٦/ ١٣٢)، كتاب الحرث والمزارعة، باب١٣، - ٢٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) (١٣/ ٤٩٨)، كتاب الأدب، بابه، ح ٩٧٤ه.

قوله: (فليدع كل رجل منكم بما يعلم أنه قد صدق فيه) في رواية موسى بن عقبة المذكورة «انظروا أعمالاً عملتموها صالحة لله» ومثله لمسلم، وفي رواية الكشميهني «خالصة ادعوا الله بها» ومن طريقه في البيوع «ادعوا الله بأفضل عمل عملتموه» وفي رواية سالم (۱) «إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم» وفي حديث أبي هريرة وأنس جميعًا «فقال بعضهم لبعض عفا الأثر ووقع الحجر ولا يعلم بمكانكم إلا الله، ادعوا الله بأوثق أعمالكم» وفي حديث علي عند البزار «تفكروا في أحسن أعمالكم فادعوا الله بها لعل الله يفرج عنكم»، وفي حديث النعمان بن بشير «إنكم لن تجدوا شيئًا خيرًا من أن يدعو كل امرئ منكم بخير عمل عمله قط».

قوله: (فقال: اللهم إن كنت تعلم) كذا لأبي ذر والنسفي وأبي الوقت لم يذكر القائل، وللباقين «فقال واحد منهم».

قوله: (اللهم إن كنت تعلم) فيه إشكال لأن المؤمن يعلم قطعًا أن الله يعلم ذلك، وأجيب بأنه تردد في عمله ذلك هل له اعتبار عند الله أم لا، وكأنه قال: إن كان عملي ذلك مقبو لا فأجب دعائي، وبهذا التقرير يظهر أن قوله «اللهم» على بابها في النداء، وقد تر دبمعنى تحقق الجواب كمن سأل آخر عن شيء كأن يقول رأيت زيدًا فيقول اللهم نعم، وقد ترد أيضًا لندرة المستثنى كأن يقول شيئًا ثم يستثنى منه فيقول اللهم إلا إن كان كذا.

قوله: (على فرق) بفتح الفاء والراء بعدها قاف وقد تسكن الراء، وهو مكيال يسع ثلاثة آصع.

لقوله: (من أرز) فيه ست لغات فتح الألف وضمها مع ضم الراء وبضم الألف مع سكون الراء وتشديد الزاي وتخفيفها، وقد تقدم في المزارعة (٢) أنه فرق ذرة، وتقدم هناك بيان الجمع بين الروايتين، ويحتمل أنه استأجر أكثر من واحد، وكان بعضهم بفرق ذرة وبعضهم بفرق أرز، ويؤيد ذلك أنه وقع في رواية سالم «استأجرت أجراء فأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب» وفي حديث النعمان بن بشير نحوه كما سأذكره، ووقع في حديث عبدالله ابن أبي أوفى عند الطبراني في الدعاء «استأجرت قومًا كل واحد منهم بنصف درهم، فلما فرغوا أعطيتهم أجورهم، فقال أحدهم: والله لقد عملت عمل اثنين، والله لا آخذ إلا درهمًا، فذهب وتركه، فبذرت من ذلك النصف درهم. . . » إلخ ويجمع بينهما بأن الفرق المذكور كانت قيمته

<sup>(</sup>۱) (۲/۰۶)، كتاب الإجارة، باب ۱۲، ح ۲۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) (٦/ ١٣٣)، كتاب المزارعة، باب١٣٠.

نصف درهم إذذاك.

قوله: (فذهب وتركه) في رواية موسى بن عقبة (١) «فأعطيته فأبي ذاك أن يأخذ» وفي روايته في المزارعة (٢) «فلما قضى عمله قال: أعطني حقى، فعرضت عليه حقه فرغب عنه» وفي حديث أبي هريرة «فعمل لي نصف النهار فأعطيته أجرًا فسخطه ولم يأخذه» ووقع في حديث النعمان بن بشير بيان السبب في ترك الرجل أجرته ولفظه «كان لي أجراء يعملون فجاءني عمال فاستأجرت كل رجل منهم بأجر معلوم، فجاء رجل ذات يوم نصف النهار فاستأجرته بشرط أصحابه فعمل في نصف نهاره كما عمل رجل منهم في نهاره كله فرأيت على في الذمام أن لا أنقصه مما استأجرت به أصحابه لما جهد في عمله، فقال رجل منهم تعطى هذا مثل ما أعطيتني؟ فقلت يا عبد الله لم أبخسك شيئًا من شرطك، وإنما هو مالي أحكم فيه بما شئت، قال فغضب وذهب وترك أجره» وأما ما وقع في حديث أنس «فأتاني يطلب أجره وأنا غضبان فزبرته فانطلق وترك أجره» فلا ينافي ذلك، وطريق الجمع أن الأجير لما حسد الذي عمل نصف النهار وعاتب المستأجر غضب منه وقال له: لم أبخسك شيئًا إلخ وزبره فغضب الأجير وذهب، ووقع في حديث علي «وترك واحد منهم أجره وزعم أن أجره أكثر من أجور أصحابه».

قوله: (وإني عمدت إلى ذلك الفرق فزرعته فصار من أمره أني اشتريت) وفي رواية وفي رواية موسى بن عقبة (٣) «فزرعته حتى اشتريت منه بقرًا وراعيها» وفيه فقال: «أتستهزئ بي؟ فقلت: لا» وفي رواية أبي ضمرة (٤) «فأخذها »وفي رواية سالم (٥) «فثمرت أجره حتى كثرت منه الأموال، وفيه «فقلت له كل ما ترى من الإبل والبقر والغنم والرقيق من أجرك، وفي رواية الكشميهني «من أجلك» وفيه «فاستاقه فلم يترك منه شيئًا» ودلت هذه الرواية على أن قوله في رواية نافع «واشتريت بقرًا» أنه لم يرد أنه لم يشتر غيرها وإنما كان الأكثر الأغلب البقر فلذلك اقتصر عليها، وفي حديث أنس وأبي هريرة جميعًا «فجمعته وثمرته حتى كان منه كل

<sup>(1)</sup> (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب،٩٨، ح٥ ٢٢١، وفيه بلفظ: وأبي ذلك.

<sup>(</sup>٦/ ١٣٢)، كتاب الحرث والمزارعة، باب١٣٠، ح٢٣٣٣. **(Y)** 

<sup>(</sup>٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥. (٣)

<sup>(</sup>٦/ ١٣٢)، كتاب الحرث والمزارعة، باب١٣ ، ح٢٣٣٣. (1)

<sup>(</sup>٦/ ٤٠)، كتاب الإجارة، باب١٢، ح٢٧٧. (0)

المال» وقال فيه: «فأعطيته ذلك كله، ولوشئت لم أعطه إلا الأجر الأول».

ووقع في حديث عبدالله بن أبي أوفى أنه دفع إليه عشرة آلاف درهم ، وهو محمول على أنها كانت قيمة الأشياء المذكورة ، وفي حديث النعمان بن بشير «فبذرته على حدة فأضعف ، ثم بذرته فأضعف ، حتى كثر الطعام» وفيه: «فقال أتظلمني وتسخربي» وفي رواية له «ثم مرت بي بقر فاشتريت منها فصيلة فبلغت ما شاء الله» والجمع بينهما ممكن بأن يكون زرع أولاً ثم اشترى من بعضه بقرة ثم نتجت .

قوله: (فإن كنت تعلم أني فعلت ذلك من خشيتك) وفي رواية موسى بن عقبة (١): «ابتغاء وجهك» وكذا في رواية سالم (٢)، والجمع بينهما ممكن، وقد وقع في حديث علي عند الطبراني «من مخافتك وابتغاء مرضاتك» وفي حديث النعمان «رجاء رحمتك ومخافة عذابك».

قوله: (ففرج عنا) في رواية موسى بن عقبة (٣) «فافرج» بوصل وضم الراء من الثلاثي، وضبطه بعضهم بهمزة وكسر الراء من الرباعي وزاد في روايته «فأفرج عنا فرجة نرى منها السماء» وفيه تقييد لإطلاق قوله في رواية سالم (٤) «ففرج عنا ما نحن فيه» وقوله: «قال ففرج عنهم» وفي رواية أبي ضمرة «ففرج الله فرأوا السماء» ولمسلم من هذا الوجه «ففرج الله منها فرجة فرأوا منها السماء».

قوله: (فانساخت عنهم الصخرة) أي انشقت، وأنكره الخطابي (٥) لأن معنى انساخ بالمعجمة غاب في الأرض، ويقال انصاخ بالصاد المهملة بدل السين أي انشق من قبل نفسه، قال: والصواب انساحت بالحاء المهملة أي اتسعت ومنه ساحة الدار، قال وانصاح بالصاد المهملة بدل السين أي تصدع، يقال ذلك للبرق. قلت: الرواية بالخاء المعجمة صحيحة وهي بمعنى انشقت، وإن كان أصله بالصاد فالصاد قد تقلب سينًا ولاسيما مع الخاء المعجمة كالصخر والسخر، ووقع في حديث سالم «فانفرجت شيئًا لا يستطيعون الخروج» وفي حديث

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

<sup>(</sup>٢) (٦/ ٤٠)، كتاب الإجارة، باب١٢، ح٢٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

<sup>(</sup>٤) (٦/ ٤٠)، كتاب الإجارة، باب١٢، ح٢٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) الأعلام (٣/١٥٧٠).

النعمان بن بشير «فانصدع الجبل حتى رأوا الضوء» وفي حديث على «فانصدع الجبل حتى طمعوا في الخروج ولم يستطيعوا» وفي حديث أبي هريرة وأنس فزال ثلث الحجر.

قوله: (فقال الآخر: اللهم إن كنت تعلم أنه كان لي) كذا للأكثر، ولأبي ذر بحذف «أنه».

قوله: (أبوان) هو من التغليب والمراد الأب والأم، وصرح بذلك في حديث ابن أبي أوفى.

قوله: (شيخان كبيران) زاد في رواية أبي ضمرة عن موسى (١) «ولي صبية صغار فكنت أرعى عليهم» وفي حديث علي «أبوان ضعيفان فقيران ليس لهما خادم ولا راع ولا ولي غيري فكنت أرعى لهما بالنهار وآوي إليهما بالليل».

قوله: (فأبطأت عنهما ليلة) وفي رواية سالم «فنأى بي طلب شيء يومًا فلم أرح عليهما حتى ناما» وقد تقدم شرح قوله: «نأى» و «الشيء» لم يفسر ما هو في هذه الرواية، وقد بين في رواية مسلم من طريق أبي ضمرة ولفظه «وإني نأى بي ذات يوم الشجر» والمراد أنه استطرد مع غنمه في الرعي إلى أن بعد عن مكانه زيادة على العادة فلذلك أبطأ، وفي حديث علي «فإن الكلأ تناءى علي» أي تباعد، والكلأ المرعى.

قوله: (يتضاغون) بالمعجمتين والضغاء بالمد الصياح ببكاء، وقوله: «من الجوع» أي بسبب الجوع، وفيه رد على من قال لعل الصياح كان بسبب غير الجوع، وفي رواية موسى بن عقبة «والصبية يتضاغون».

قوله: (وكنت لا أسقيهم حتى يشرب أبواي، فكرهت أن أوقظهما، وكرهت أن أدعهما فيستكنا لشربتهما) أما كراهته لإيقاظهما فظاهر لأن الإنسان يكره أن يوقظ من نومه، ووقع في حديث علي «ثم جلست عند رءوسهما بإنائي كراهية أن أزرقهما أو أوذيهما» وفي حديث أنس «كراهية أن أرد وسنهما» وفي حديث ابن أبي أوفى «وكرهت أن أوقظهما من نومهما فيشق ذلك عليهما» وأما كراهته أن يدعهما فقد فسره بقوله: «فيستكنا لشربتهما» أي يضعفا لأنه عشاؤهما

<sup>(</sup>١) (٦/ ١٣٢)، كتاب الحرث والمزارعة، باب١٣١، - ٢٣٣٣.

وترك العشاء يهرم، وقوله: «يستكنا» من الاستكانة، وقوله: «لشربتهما» أي لعدم شربتهما في لعدم شربتهما فيصيران ضعيفين مسكينين والمسكين الذي لاشيء له.

قوله: (من أحب الناس إلي) هو مقيد لإطلاق رواية سالم (١) حيث قال فيها: «كانت أحب الناس إلي» وفي رواية موسى بن عقبة (٢) كأشد ما يحب الرجل النساء، والكاف زائدة، أو أراد تشبيه محبته بأشد المحبات.

قوله: (راودتها عن نفسها) أي بسبب نفسها أو من جهة نفسها، وفي رواية سالم (٣) «فأردتها على نفسها» أي ليستعلى عليها.

قوله: (فأبت) في رواية موسى بن عقبة (٤) «فقالت لا ينال ذلك منها حتى».

قوله: (إلا أن آتيها بمائة دينار) وفي رواية سالم (٥) «فأعطيتها عشرين ومائة دينار» ويحمل على أنها طلبت منه المائة فزادها هو من قبل نفسه عشرين، أو ألغى غير سالم الكسر، ووقع في حديث النعمان وعقبة بن عامر «مائة دينار» وأبهم ذلك في حديث علي وأنس وأبي هريرة، وقال في حديث ابن أبي أوفى «مالا ضخمًا».

قوله: (فلما قعدت بين رجليها) في رواية سالم «حتى إذا قدرت عليها» زاد في حديث ابن أبي أو في «وجلست منها مجلس الرجل من المرأة» وفي حديث النعمان بن بشير «فلما كشفتها» وبين في رواية سالم سنب إجابتها بعد امتناعها فقال: «فامتنعت مني حتى ألمت بها سنة \_أي سنة قحط \_ فجاءتني فأعطيتها» ويجمع بينه وبين رواية نافع بأنها امتنعت أولا عفة ودافعت بطلب المال فلما احتاجت أجابت.

قوله: (ولا تفض) بالفاء والمعجمة أي لا تكسر، والخاتم كناية عن عذرتها، وكأنها كانت بكرًا وكنَّتْ عن الإفضاء بالكسر، وعن الفرج بالخاتم ؛ لأن في حديث النعمان ما يدل على أنها لم تكن بكرًا، ووقع في رواية أبي ضمرة (٢) «ولا تفتح الخاتم» والألف واللام بدل من الضمير أي خاتمي، ووقع كذلك في حديث أبي العالية عن أبي هريرة عند الطبراني في الدعاء بلفظ»

<sup>(</sup>١) (٦/ ٠٤)، كتاب الإجارة، باب١٢، -٢٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

<sup>(</sup>٣) (٦/٠٤)، كتاب الإجارة، باب١٢، ح٢٢٧٢.

<sup>(</sup>٤) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

<sup>(</sup>٥) (٦/٠٤)، كتاب الإجارة، باب١٢، ح٢٢٧٢.

<sup>(</sup>٦) (٦/ ١٣٢)، كتاب الحرث والمزارعة، باب١٦، - ٢٣٣٣.

"إنه لا يحل لك أن تفض خاتمي إلا بحقه" وقولها "بحقه" أرادت به الحلال، أي لا أحل لك أن تقربني إلا بتزويج صحيح، ووقع في حديث علي "فقالت أذكرك الله أن تركب مني ما حرم الله عليك قال: فقلت أنا أحق أن أخاف ربي" وفي حديث النعمان بن بشير فلما أمكنتني من نفسها بكت، فقلت ما يبكيك؟ قالت: فعلت هذا من الحاجة، فقلت انطلقي "وفي رواية أخرى عن النعمان أنها ترددت إليه ثلاث مرات تطلب منه شيئًا من معروفه ويأبي عليها إلا أن تمكنه من نفسها، فأجابت في الثالثة بعد أن استأذنت زوجها فأذن لها وقال لها أغني عيالك، قال: فرجعت فناشد تني بالله فأبيت عليها، فأسلمت إلي نفسها، فلما كشفتها ارتعدت من تحتي، فقلت مالك؟ قالت أخاف الله رب العالمين، فقلت خفتيه في الشدة ولم أخفه في الرخاء فتركتها، وفي حديث ابن أبي أوفي "فلما جلست منها مجلس الرجل من المرأة أذكرت النار فقمت عنها» والجمع بين هذه الووايات ممكن، والحديث يفسر بعضه بعضًا.

وفي هذا الحديث استحباب الدعاء في الكرب، والتقرب إلى الله/ تعالى بذكر صالح العمل، واستنجاز وعده بسؤاله، واستنبط منه بعض الفقهاء استحباب ذكر ذلك في الاستسقاء، واستشكله المحب الطبري لما فيه من رؤية العمل، والاحتقار عند السؤال في الاستسقاء أولى لأنه مقام التضرع، وأجاب عن قصة أصحاب الغار بأنهم لم يستشفعوا بأعمالهم وإنما سألوا الله إن كانت أعمالهم خالصة وقبلت أن يجعل جزاءها الفرج عنهم، فتضمن جوابه تسليم السؤال لكن بهذا القيد وهو حسن، وقد تعرض النووي لهذا فقال في كتاب الأذكار «باب دعاء الإنسان وتوسله بصالح عمله إلى الله» وذكر هذا الحديث، ونقل عن القاضى حسين وغيره استحباب ذلك في الاستسقاء ثم قال: وقد يقال إن فيه نوعًا من ترك الافتقار المطلق، ولكن النبي عليه أثني عليهم بفعلهم فدل على تصويب فعلهم، وقال السبكي الكبير: ظهر لي أن الضرورة قد تلجئ إلى تعجيل جزاء بعض الأعمال في الدنيا وأن هذا منه، ثم ظهر لى أنه ليس في الحديث رؤية عمل بالكلية لقول كل منهم «إن كنت تعلم أني فعلت ذلك ابتغاء وجهك» فلم يعتقد أحد منهم في عمله الإخلاص بل أحال أمره إلى الله، فإذا لم يجزموا بالإخلاص فيه مع كونه أحسن أعمالهم فغيره أولى ، فيستفاد منه أن الذي يصلح في مثل هذا أن يعتقد الشخص تقصيره في نفسه ويسيء الظن بها ويبحث على كل واحد من عمله يظن أنه أخلص فيه، فيفوض أمره إلى الله ويعلق الدعاء على علم الله به، فحينئذ يكون إذا دعا راجيًا للإجابة خائفًا من الرد فإن لم يغلب على ظنه إخلاصه ولو في عمل واحد فليقف عند حده

٥١٠

ويستحي أن يسأل بعمل ليس بخالص.

قال وإنما قالوا: «ادعوا الله بصالح أعمالكم» في أول الأمر ثم عند الدعاء لم يطلقوا ذلك ولا قال وإحد منهم أدعوك بعملي، وإنما قال: «إن كنت تعلم، ثم ذكر عمله. انتهى ملخصًا. وكأنه لم يقف على كلام المحب الطبري الذي ذكرته فهو السابق إلى التنبيه على ما ذكره. والله أعلم.

وفيه فضل الإخلاص في العمل، وفضل بر الوالدين وخدمتهما وإيثارهما على الولد والأهل وتحمل المشقة لأجلهما، وقد استشكل تركه أولاده الصغار يبكون من الجوع طول ليلتهما مع قدرته على تسكين جوعهم، فقيل: كان في شرعهم تقديم نفقة الأصل على غيرهم، وقيل: يحتمل أن بكاءهم ليس عن الجوع، وقد تقدم ما يرده، وقيل: لعلهم كانوا يطلبون زيادة على سد الرمق وهذا أولى.

وفيه فضل العفة والانكفاف عن الحرام مع القدرة، وأن ترك المعصية يمحو مقدمات طلبها، وأن التوبة تجب ما قبلها، وفيه جواز الإجارة بالطعام المعلوم بين المتآجرين، وفضل أداء الأمانة، وإثبات الكرامة للصالحين، واستدل به على جواز بيع الفضولي، وقد تقدم البحث فيه في البيوع (۱)، وفيه أن المستودع إذا اتجر في مال الوديعة كان الربح لصاحب الوديعة، قاله أحمد، وقال الخطابي (۲): خالفه الأكثر فقالوا: إذا ترتب المال في ذمة الوديع وكذا المضارب كأن تصرف فيه بغير ما أذن له فيلزم ذمته أنه إن اتجر فيه كان الربح له. وعن أبي حنيفة الغرامة عليه، وأما الربح فهو له لكن يتصدق به، وفصل الشافعي فقال: إن اشترى في ذمته ثم نقد الثمن من مال الغير فالعقد له والربح له، وإن اشترى بالعين فالربح للمالك، وقد تقدم نقل الخلاف فيه (۳) في البيوع أيضًا، وفيه الإخبار عما جرى للأمم الماضية ليعتبر السامعون بأعمالهم فيعمل بحسنها ويترك قبيحها. والله أعلم.

(تنبيه): لم يخرج الشيخان هذا الحديث إلا من رواية ابن عمر، وجاء بإسناد صحيح عن أنس أخرجه الطبراني في الدعاء من وجه آخر حسن، وبإسناد حسن عن أبي هريرة، وهو في صحيح ابن حبان، وأخرجه الطبراني من وجه آخر عن أبي هريرة وعن النعمان بن بشير من ثلاثة أوجه حسان أحدها عند أحمد والبزار وكلها عند الطبراني، وعن علي وعقبة بن عامر وعبدالله ابن عمرو بن العاص وابن أبي أوفى بأسانيد ضعيفة، وقد استوعب طرقه أبو عوانة في/ صحيحه

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

<sup>(</sup>۲) الأعلام (۲/۱۰۸۰،۱۰۹۰).

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٦٩١)، كتاب البيوع، باب ٩٨، ح ٢٢١٥.

والطبراني في الدعاء، واتفقت الروايات كلها على أن القصص الثلاثة في الأجير والمرأة والأبوين إلا حديث عقبة بن عامر ففيه بدل الأجير أن الثالث قال: «كنت في غنم أرعاها فحضرت الصلاة فقمت أصلي فجاء الذئب فدخل الغنم فكرهت أن أقطع صلاتي فصبرت حتى فرغت» فلو كان إسناده قويًا لحمل على تعدد القصة، ووقع في رواية الباب من طريق عبيد الله العمري عن نافع تقديم الأجير ثم الأبوين ثم المرأة، وخالفه موسى بن عقبة من الوجهين فقدم الأبوين ثم المرأة ثم الأجير، ووافقته رواية سالم، وفي حديث أبي هريرة المرأة ثم الأبوين ثم الأجير، وفي حديث النعمان الأجير ثم المرأة ثم الأبوين ثم المرأة ثم الأبوين وفي حديث التعمان الأجير ثم المرأة ثم الأبوين على وابن أبي أوفى معًا المرأة ثم الأجير ثم الأبوين وفي اختلافهم دلالة على أن الرواية بالمعنى عندهم سائغة شائعة، وأن لا أثر للتقديم والتأخير في مثل ذلك.

وأرجحها في نظري رواية موسى بن عقبة لموافقة سالم لها فهي أصح طرق هذا الحديث وهذا من حيث الإسناد، وأما من حيث المعنى فينظر أي الثلاثة كان أنفع لأصحابه، والذي يظهر أنه الثالث لأنه هو الذي أمكنهم أن يخرجوا بدعائه، وإلا فالأول أفاد إخراجهم من الظلمة، والثاني أفاد الزيادة في ذلك وإمكان التوسل إلى الخروج بأن يمر مثلاً هناك من يعالج لهم، والثالث هو الذي تهيأ لهم الخروج بسببه فهو أنفعهم لهم فينبغي أن يكون عمل الثالث أكثر فضلاً من عمل الأخيرين. ويظهر ذلك من الأعمال الثلاثة: فصاحب الأبوين فضيلته مقصورة على نفسه لأنه أفاد أنه كان باراً بأبويه. وصاحب الأجير نفعه متعدو أفاد بأنه كان عظيم الأمانة، وصاحب المرأة أفضلهم لأنه أفاد أنه كان في قلبه خشية ربه، قد شهد الله لمن كان كذلك بأن له الجنة حيث قال: ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِهِ، وَنَهَى النّقسَ عَنِ الْمُوكِّ فَي وَاللّه الذي أعطاه المرأة فأضاف إلى النفع القاصر النفع المتعدي، ولاسيما وقد قال إنها كانت بنت عمه، فتكون للمرأة فأضاف إلى النفع القاصر النفع المتعدي، ولاسيما وقد قال إنها كانت بنت عمه، فتكون فيه صلة رحم أيضًا، وقد تقدم أن ذلك كان في سنة قحط فتكون الحاجة إلى ذلك أحرى، فيترجح على هذا رواية عبيد الله عن نافع، وقد جاءت قصة المرأة أيضًا أخيرة في حديث أنس. والله أعلم.

#### ۵۵-باب

٣٤٦٦ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ حَدَّثَنَا أَبُو الزِّنَادِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن حَدَّثَهُ: أَنَّهُ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «بَيْنَا امْرَأَةْ تُرْضِعُ ابْنَهَا إِذْ مَرَّ بِهَا رَاكِبٌ وَهِيَ تُرْضِعُهُ، فَقَالَتِ: اللَّهُمَّ لا تُمِتْ ابْنِي حَتَّى يَكُونَ مِثْلَ هَذَا. فَقَالَ: اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْنِي مِثْلَهُ. ثُمَّ رَجَعَ فِي الثَّدْي، وَمُرَّ بِامْرَأَةٍ تُجَرَّرُ وَيُلْعَبُ بِهَا، فَقَالَتِ: اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ ابْنِي مِثْلَهَا. فَقَالَ: اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِثْلَهَاَ. فَقَالَ: ۚ أَمَّا الرَّاكِبُ فَإِنَّهُ كَافِرٌ، وَأَمَّا الْمَرْأَةُ فَإِنَّهُمْ يَقُولُونَ لَهَا: تَزْنِي. وَتَقُولُ: حَسْبِيَ اللَّهُ. وَيَقُولُونَ: تَسْرِقُ. وَتَقُولُ: حَسْبِيَ اللَّهُ».

[تقدم في: ١٢٠٦ ، أطرافه في: ٣٤٣٦ ، ٢٤٨٢]

٣٤٦٧ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ تَلِيدٍ حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ عَنْ أَيُوبَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سِيرِينَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : ۚ قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «ب**بَنْنَمَا كَلْبٌ يُطِّيفُ بِرَكِيَةٍ كَادَ** يَقْتُلُهُ الْعَطَشُ، إِذْرَأَتْهُ بَغِيٌّ مِنْ بَغَايَا بَنِي إِسْرَائِيلَ، فَنَزَعَتْ مُوْقَهَا، فَسَقَتْهُ، فَغُفِرَ لَهَا بِهِ».

[تقدم في: ٣٣٢١]

٣٤٦٨ / حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِكِ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: \_\_\_\_ أَنَّهُ سَمِعَ مُعَاوِيَةً بْنَ أَبِي سُفْيَانَ - عَامَ حَجَّ - عَلَى الْمِنْبَرِ ، فَتَنَاوَلَ قُصَّةً مِنْ شَعَرٍ - وَكَانَتْ فِي يَدَيْ حَرَسِيٍّ - فَقَالَ: يَا أَهْلَ الْمَدِينَةِ، أَيْنَ عُلَمَا وُكُمْ؟ سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَنْهَى عَنْ مِثْلِ هَذِهِ، وَيَقُولُ: «إِنَّمَا هَلَكَتْ بنُو إِسْرَائِيلَ حِينَ اتَّخَذَ هذه نِسَاؤُهُمْ».

[الحديث: ٦٨ ٣٤، أطرافه في: ٣٤٨٨، ٩٣٢، ٥٩٣٨]

٣٤٦٩ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيا قَالَ: ﴿إِنَّهُ قَدْ كَانَ فِيمَا مَضَى قَبْلَكُمْ مِنَ الأَمَم مُحَدَّثُونَ، وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أُمَّتِي هَذِهِ مِنْهُمْ فَإِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ».

[الحديث: ٣٤٦٩، طرفه في: ٣٦٨٩]

• ٣٤٧ ـ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَارٍ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي عَدِيٍّ عَنْ شُعْبَةَ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَبِي الصِّدِّيقِ النَّاجِيِّ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَالَ : «كَانَ فِي بَنِي إِسْرَاثِيلَ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ إِنْسَانًا، ثُمَّ خَرَجَ يَسْأَلُ، فَأَتَى رَاهِبًا، فَسَأَلَهُ، فَقَالَ لَهُ: هَلْ مِنْ تَوْبَةٍ؟ قَالَ: لا. فَقَتَلَهُ، فَجَعَلَ يَسْأَلُ، فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ: ائْتِ قَرْيَةَ كَذَا وَكَذَا. فَأَدْرَكَهُ الْمَوْثُ، فَنَاءَ بِصَدْرِهِ نَحْوَهَا،

فَاخْتَصَمَتْ فِيهِ مَلاثِكَةُ الرَّحْمَةِ وَمَلاثِكَةُ الْعَذَابِ، فَأَوْحَى اللَّهُ إِلَى هَذِهِ أَنْ تَقَرَّبِي، وَأَوْحَى اللَّهُ إِلَى هَذِهِ أَنْ تَبَاعَدِي، وَقَالَ: قِيسُوامَا بِيَنَهُمَا. فَوُجِدَ إِلَى هَذِهِ أَقْرَبَ بِشِبْرٍ، فَغُفِرَ لَهُ».

٣٤٧١ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ حَدَّثَنَا أَبُو الزُّنَادِ عَنِ الأغرَج عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ صَلاةَ الصُّبْحَ، ثُمَّ أَفَبُلَ عَلَى النَّاس فَقَالَ: «بَيْنَا رَجُلٌ يَسُوقُ بِقَرَّةً إِذْ رَكِبَهَا فَضَرَبَهَا، فَقَالَتْ: إِنَّا لَمْ نُكِّحَلَقْ لِهَذَا، إِنَّمَا خُلِقْنَا لِلْحَرْثِ». فَقَالَ النَّاسُ: شُبِّحًانَّ اللَّهِ، بَقَرَةٌ تَكَلَّمُ. فَقَالَ: «فَإِنِّي أُومِنُ بِهَذَا أَنَا وَأَبُو بِكُرٍ وَعُمَرُ-وَمَا هُمَا ثُمَّ -، وَبَيْنَمَا رَجُلٌ فِي خُنَمِهِ إِذْ عَدَا الذُّنْبُ، فَذَهَبَ مِنْهَا بِشَاةٍ، فَطَّلَبَ حَتَّى كَأَنَّهُ اسَّتَنْقَذَهَا مِنهُ، فَقَالَ لَهُ الذِّنْبُ هَذَا: اسْتَنْقَذْتَهَا مِنِّي، فَمَنْ لَهَا يَوْمَ السَّبُع يَوْمَ لا رَاعِيَ لَهَا غَيْرِي؟». فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ، ذِنْبُ يَتَكَلَّمُ، قَالَ: ﴿ فَإِنِّي أُومِنُ بِهِلَا أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ - وَمَا هُمَا ثُمَّ - ».

وحَدَّثَنَا عَلِيٌّ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ مِسْعَرِ عَنْ سَعْدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ عَلِيْ بِمِثْلِهِ.

[تقدم في: ٢٣٢٤، طرفاه في: ٣٦٦٣، ٣٦٩٠]

٣٤٧٢ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ نَصْرِ أَخْبَرَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَرِ عَنْ هَمَّام عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ اشْتَرَى الْعَقَارَ فِي عَقَارِهِ جَرَّةً فِيهَا ذَهَبٌ، فَقَالَ لَهُ الَّذِي اشْتَرَى الْعَقَارَ: خُذْ ذَهَبَكَ مِنِّي؛ إِنَّمَا اشْتَرَيْتُ مِنْكَ الْأَرْضَ وَلَمْ أَبْتُعْ مِنْكَ الذَّهَبَ. وَقَالَ الَّذِي لَهُ الأَرْضُ: إِنَّمَا بِعْتُكَ الأَرْضَ وَمَا فِيهَا. فَتَحَاكَمَا إِلَى رَجُلِ، فَقَالَ الَّذِي تَحَاكَمَا إِلَيْهِ: أَلَكُمَا وَلَدٌ؟ قَالَ أَحَدُهُمَا : لِي عُلامٌ. وَقَالَ الآخَرُ: لِي جَارِيَةٌ. قَالَ: أَنْكِحُوا الْغُلامَ الْجَارِيّةَ، وَأَنْفِقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمَا مِنهُ وَتَصَدّقّاً».

٣٤٧٣ ـ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثَنِي مَالِكٌ عَنْ مُحَمَّدِ بْن الْمُنْكَدِرِ وَعَنْ أَبِي النَّصْرِ مَوْلَى عُمَرَ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّهُ سَمِعَهُ يَسْأَلُ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ: مَاذَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الطَّاعُونِ؟ فَقَالَ أُسَّامَةُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الطَّاعُونُ رِجْسٌ أُرْسِلَ عَلَى طَائِفَةٍ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ - أَوْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ - فَإِذَا سَمِعْتُمْ بِهِ بأَرْضِ فَلا تَقْدَمُوا عَلَيْهِ، وَإِذَا وَقَعَ بِأَرْضِ وَأَنْتُمْ بِهَا فَلا تَخْرُجُوا فِرَارًا مِنْهُ». قَالَ أَبُو النَّضْرِ: لا يُخْرِجُكُمْ إِلا فِرَارًا مِنْهُ.

[الحديث: ٣٤٧٣، طرفاه في: ٦٩٧٤، ٥٧٢٨] ٣٤٧٤ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا دَاوُدُ بْنُ أَبِي الْفُرَاتِ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ بُرَيْدَةَ

عَنْ يَخْيَى بْنِ يَعْمُرَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَتْ: سَأَلَتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ عَنْ الطَّاعُونِ، فَأَخْبَرَنِي أَنَّهُ عَذَابٌ يَبْعَثُهُ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ، وَأَنَّ اللَّهَ جَعَلَهُ رَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ، لَيْسَ مِنْ أَحَدِ يَقَعُ الطَّاعُونُ فَيَمْكُثُ فِي بَلَدِهِ صَابِرًا مُحْتَسِبًا يَعْلَمُ أَنَّهُ لا يُصِيبُهُ إِلا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَهُ إِلا كَانَ لَهُ مِنْلُ أَجْرِ شَهِيدٍ.

[الحديث: ٣٤٧٤، طرفاه في: ٦٦١٩، ٥٧٣٤]

٣٤٧٥ - حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا لَيْثٌ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عُرُوةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ قُرَيْشًا أَهَمَّهُمْ شَأْنُ الْمَرْأَةِ الْمَخْزُومِيَّةِ الَّتِي سَرَقَتْ، فَقَالُواً: وَمَنْ يُكَلِّمُ فِيهَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ؟ فَقَالُوا: وَمَنْ يَجْتَرِيُّ عَلَيْهِ إِلا أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ؟ فَكَلَّمَهُ أُسَامَةُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

[تقدم في: ٢٦٤٨ ، الأطراف: ٣٧٣٣ ، ٣٧٣٣ ، ٤٣٠٤ ، ٧٨٧٢ ، ٨٧٨٢ ، ٦٨٨٠]

٣٤٧٦ حَدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْمَلِكِ بْنُ مَيْسَرَةَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّزَالَ بْنَ سَبْرَةَ الْهِلالِيَّ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَجُلاً قَرَأَ آيَةً، وَسَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقْرَأُ عَلَالِهِ الْهِلالِيَّ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَجُلاً قَرَأَ آيَةً، وَقَالَ: «كِلاكُمَا مُحْسِنٌ، لِحَلافَهَا، فَجِئْتُ بِهِ النَّبِيِّ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ، فَعَرَفْتُ فِي وَجْهِهِ الْكَرَاهِيَةَ، وَقَالَ: «كِلاكُمَا مُحْسِنٌ، لَهُ وَلا يَخْتَلِفُوا، فَإِنَّامَ مُنْ كَانَ قَبْلَكُمُ الْخَتَلَفُوا فَهَلَكُوا».

[تقدم في: ٢٤١٠، الأطراف: ٢٤٠٥، ١٤١٣، ٣٤١٤، ٢٤١٠، ٥٠٦٥، ٢٥١٥، ٢٥١٥، ٧٤٧٥] ٣٤٧٧ حَدَّثَ نَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ حَدَّثَ نَا أَبِي حَدَّثَ نَا الأَعْمَشُ قَالَ: حَدَّثِنِي شَقِيقٌ: قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: كَأْنِي أَنْظُرُ إِلَى النَّبِيِّ يَعْكِي نَبِيًّا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ فَأَذْمَوْهُ، وَهُو يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمُ لا يَعْلَمُونَ».

[الحديث: ٣٤٧٧، طرفه في: ٦٩٢٩]

٣٤٧٨ حَدَّثَنَا آَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا آَبُو عَوَانَةَ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ عُفْبَةَ بْنِ عَبْدِ الْغَافِرِ عَنْ آَبِي سَعِيدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِي لَمَّا حُضِرَ: أَيَّ أَبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِي لَمَّا حُضِرَ: أَيَّ أَبِ كَنْتُ لَكُمْ ؟ قَالُوا: خَيْرَ آبِ. قَالَ: فَإِنِّي لَمْ أَعْمَلْ خَيْرًا قَطُّ، فَإِذَا مُتُ فَأَخْرِ قُونِي، ثُمَّ اسْحَقُونِي، ثُمَّ اسْحَقُونِي، ثُمَّ اسْحَقُونِي، ثُمَّ اسْحَقُونِي، ثُمَّ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، فَقَالَ: مَا حَمَلَكَ؟ قَالَ: مَخَافَتُك. فَتَلَقَالُ: مَا حَمَلَكَ؟ قَالَ: مَخَافَتُك. فَتَلَقَاهُ بِرَحْمَتِهِ».

وَقَالَ مُعَاذٌ: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ قَتَادَةً قَالَ: سَمِعْتُ عُقْبَةَ بْنَ عَبْدِ الْغَافِرِ: سَمِعْتُ أَبَا سَعِيدٍ الْخُدْرِيَّ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ . . .

[الحديث: ٣٤٧٨، طرفاه في: ٦٤٨١، ٧٥٠٨]

٣٤٧٩ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمَيْرِ عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ قَالَ: قَالَ عُفْبَةُ لِحُذَيْفَةَ: أَلَا تُحَدِّثُنَا مَا سَمِعْتَ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ؟ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: "إِنَّ رَجُلاً حَضَرَهُ الْمَوْتُ، لَمَّا أَيِسَ مِنَ الْحَيَاةِ أَوْصَى أَهْلَهُ: إِذَا مُتُ فَاجْمَعُوا لِي حَطَبًا كَثِيرًا، ثُمَّ أَوْرُوا نَارًا، الْمَوْتُ، لَمَّا أَيسَ مِنَ الْحَيَاةِ أَوْصَى أَهْلَهُ: إِذَا مُتُ فَاجْمَعُوا لِي حَطَبًا كَثِيرًا، ثُمَّ أَوْرُوا نَارًا، حَتَّى إِذَا أَكَلَتْ لَحْمِي وَخَلَصَتْ إِلَى عَظْمِي فَخُذُوهَا فَاطْحَنُوهَا، فَذَرُونِي فِي الْيَمِّ فِي يَوْمٍ حَارً ـ حَتَّى إِذَا أَكَلَتْ لَحْمِي وَخَلَصَتْ إِلَى عَظْمِي فَخُذُوهَا فَاطْحَنُوهَا، فَذَرُونِي فِي الْيَمِّ فِي يَوْمٍ حَارً ـ أَوْرَاح ـ فَجَمَعَهُ اللَّهُ، فَقَالَ: لِمَ فَعَلْتَ؟ قَالَ: خَشْيَتَكَ. فَعَفَرَلَهُ».

[تقدم في: ٣٤٥٢، طرفه في: ٦٤٨٠]

٣٤٨٠ - حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدِ اللَّهِ بَيْكِ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ يُدَايِنُ النَّاسَ، فَكَانَ ابْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُبْهَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ يُدَايِنُ النَّاسَ، فَكَانَ الْمُعْدِ اللَّهِ مُعْدِرًا فَتَجَاوَزُ عَنْهُ ؛ لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يَتَجَاوَزَ عَنَا . ـ قَالَ: \_ فَلَقِي اللَّهَ، فَتَجَاوَزَ عَنْهُ ».

[تقدم في: ٢٠٧٨]

٣٤٨١ حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّثَنَا هِ شَامٌ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الرُّهْرِيُ عَنْ حُمَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عَنِ النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَلَى نَفْسِهِ ، عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «كَانَ رَجُلٌ يُسْرِفُ عَلَى نَفْسِهِ ، فَلَمَّا حَضَرَهُ الْمَوْتُ قَالَ لِبَنِيهِ / إِذَا أَنَا مُتُ فَأَحْرِ قُونِي ، ثُمَّ اطْحَنُونِي ، ثُمَّ اطْحَنُونِي ، ثُمَّ الْرَبِح ؛ فَوَاللَّهِ فَلَمَّا حَضَرَهُ الْمَوْتُ قَالَ لِبَنِيهِ / إِذَا أَنَا مُتُ فَأَخُر أَنَا مُتُ فَأَعْرَ اللَّهُ الأَرْضَ فَقَالَ: لَيْنُ قَدَرَ اللَّه عَلَيَّ لَيُعَذِّبُنِي عَذَابًا مَا عَذَبَهُ أَحَدًا. فَلَمَّا مَاتَ فُعِلَ بِهِ ذَلِكَ ، فَأَمَرَ اللَّهُ الأَرْضَ فَقَالَ: يَا رَبِّ الْجُمَعِي مَا فِيكِ مِنْهُ. فَفَالَ غَيْرُهُ: «مَخَافَتُكَ يَارَبٌ». وَقَالَ غَيْرُهُ: «مَخَافَتُكَ يَارَبٌ».

[الحديث: ٣٤٨١، طرفه في: ٥٠١٦]

٣٤٨٢ ـ حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ أَسْمَاءَ حَدَّثَنَا جُويْرِيَةُ بْنُ أَسْمَاءَ عَنْ نَافِعِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «عُذِّبَتِ امْرَأَةٌ فِي هِرَّةٍ رَبَطَتْهَا حَتَّى مَاتَتْ، فَدَخَلَتْ فِيهَا النَّارَ، لاهِيَ أَطْعَمَتْهَا وَلاسَقَتْهَا إِذْ حَبَسَتْهَا وَلاهِيَ تَرَكَتْهَا تَأْكُلُ مِنْ خَشَاشِ الأرْضِ».

[تقدم في: ٢٣٦٥، طرفه في: ٣٣١٨]

010

٣٤٨٣ حَدَّثَ نَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ عَنْ زُهَيْرٍ حَدَّثَ نَا مَنْصُورٌ عَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ حَدَّثَ نَا أَبُو مَسْعُودٍ عُقْبَةٌ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: ﴿إِنَّ مِمَّا أَذْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلامِ النَّبُوَّةِ: إِذَا لَمْ تَسْتَحِ فَافْعَلْ مَا شِئْتَ».

[الحديث: ٣٤٨٣، طرفاه في: ٣٤٨٤، ٣١٦٠]

٣٤٨٤ حَدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ مَنْصُورٍ قَالَ سَمِعْتُ رِبْعِيَّ بْنَ حِرَاشٍ يُحدِّثُ عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ قَالَ النَّبِيُّ عَنْ : إِذَا لَم تَستَحْيِ فَاصْنَع مَا أَذْرَكَ النَّاسُ مِن كَلامِ النَّبَوَّة: إِذَا لَم تَستَحْيِ فَاصْنَع مَا شِئْتَ».

[تقدم في: ٣٤٨٣]

٣٤٨٥ ـ حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ مُحَمَّدِ أَخْبَرَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنَا يُونُسُ عَنِ الزُّهْرِيِّ أَخْبَرَنِي سَالِمٌ أَنَّ ابْنَ عُمَرَ بِيْنَ مُحَمَّدٍ أَخْبَرَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنَا يُونُسُ عَنِ الزُّهْرِيِّ أَفَا النَّبِيَ ﷺ قَالَ: «بَيْنَمَا رَجُلٌ يَجُرُّ إِزَارَهُ مِنَ الْخُيلاءِ خُسِفَ بِهِ، فَهُو يُجَلْجَلُ فِي الْرُخْسِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ». تَابَعَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ خَالِدٍ عَنِ الرُّهْرِيِّ .

[الحديث: ٣٤٨٥، طرفه في: ٥٧٩٠]

٣٤٨٦ حَدَّثَ نَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَ نَنَا وُهَيْبٌ قَالَ: حَدَّثَنِي ابْنُ طَاوُسٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «نَحْنُ الآخِرُونَ السَّابِقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، بَيْدَ كُلِّ أُمَّةٍ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِنَا وَأُوتِينَا مِنْ بَعْدِهِمْ. فَهَذَا الْيَوْمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ، فَغَدَّا لِلْيَهُودِ، وَبَعْدَ غَدِ لِلنَّصَارَى».
لِلنَّصَارَى».

[تقدم في: ٢٣٨، الأطراف: ٢٧٦، ١٩٦، ٢٩٥٦، ٦٦٢٤، ٢٨٨٧، ٢٣٨٥] عَدَم في: ٢٣٨، ٧٠٣٦، ٧٤٩٥] عَدْمَ اللَّهُ وَجَسَدَهُ . ٣٤٨٧ مُسْلِمٍ فِي كلِّ سَبْعَةِ أَيَّامٍ يَوْمٌ يَغْسِلُ رَأْسَهُ وَجَسَدَهُ » .

[تقدم في: ٨٩٧، الأطراف في: ٨٩٨]

٣٤٨٨ حَدَّنَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ مرَّةَ سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ المُسَيَّبِ قَالَ: قَدِمَ مُعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سُفْيَانَ المَدِينَةَ آخِرَ قَدْمةٍ قَدِمَهَا فَخَطَبَنَا، فَأَخْرَجَ كَبَّةً مِنْ شَعَرٍ فَقَالَ: مَا كُنْتُ أَرَى مُعَاوِيَةُ بْنُ أَبِي سُفْيَانَ المَدِينَةَ آخِرَ قَدْمةٍ قَدِمَهَا فَخَطَبَنَا، فَأَخْرَجَ كَبَّةً مِنْ شَعَرٍ فَقَالَ: مَا كُنْتُ أَرَى أَنَّ أَحَدًا يَفْعَلُ هَذَا غَيْرَ اليَهُودِ، وَإِنَّ النَّبِيَ عَيْقَ سَمَّاهُ الرُّورَ. يَعْنِي الوِصَالَ فِي الشَّعَر. تَابَعَهُ عُنْدَرٌ عَنْ شُعْبة .

[تقدم في: ٣٤٦٨، طرفاه في: ٥٩٣٨، ٥٩٣٧]

وقد تقدم شرحه (١) في قصة عيسى ابن مريم، وعبد الرحمن المذكور في الإسناد هو الأعرج.

الحديث الخامس عشر: حديثه في قصة المرأة التي سقت الكلب.

قوله: (يطيف) بضم أوله من أطاف، يقال أطفت بالشيء إذا أدمت المرور حوله.

قوله: (بركية) بفتح الراء وكسر الكاف وتشديد التحتانية: البئر: مطوية أو غير مطوية، وغير المطوية يقال لها: جب وقليب، ولا يقال لها: بئر حتى تطوى، وقيل: الركي البئر قبل أن تطوى، فإذا طويت فهي الطوى .

قوله: (بغي) بفتح الموحدة وكسر المعجمة هي الزانية، وتطلق على الأمة مطلقًا.

قوله: (موقها) بضم الميم وسكون الواو بعدها قاف هو الخف، وقيل ما يلبس فوق الخف.

قوله: (فغفر لها) زاد الكشميهني «به» وقد تقدم الكلام على هذا الحديث مشروحًا في كتاب الشرب(٢)، لكن وقع هناك وفي الطهارة أن الذي سقى الكلب رجل<sup>(٣)</sup>، وأنه سقاه في خفه، ويحتمل تعدد القصة، وقدمت بقية الكلام في كتاب الشرب. والله أعلم.

الحديث السادس عشر: حديث معاوية.

قوله: (عام حج) في رُواية سعيد بن المسيب الآتية آخر الباب «آخر قدمة قدمها» قلت: وكان ذلك في سنة إحدى وخمسين وهي آخر حجة حجها في خلافته.

قوله: (فتناول قصة) بضم القاف وتشديد المهملة هي شعر الناصية، والحرسي منسوب إلى الحرس وهيو واحد الحراس.

قوله: (أين علماؤكم) فيه إشارة إلى أن العلماء إذ ذاك فيهم كانوا قد قلوا، وهو كذلك لأن غالب الصحابة كانوا يومثذ قد ماتوا، وكأنه رأى جهال عوامهم صنعوا ذلك فأراد أن يذكر علماءهم وينبههم بما تركوه من إنكار ذلك، ويحتمل أن يكون ترك من بقي من الصحابة ومن أكابر التابعين إذ ذاك الإنكار إما لاعتقاد عدم التحريم ممن بلغه الخبر فحمله على كراهة التنزيه، أو كان يخشى من سطوة الأمراء في ذلك الزمان على من يستبد بالإنكار لئلا ينسب إلى الاعتراض على أولي الأمر، أو كانوا ممن لم يبلغهم الخبر أصلاً، أو بلغ بعضهم لكن لم

<sup>(</sup>١) (٨/ ٦٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٤٨، ح٣٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) (٦/ ١٧٢)، كتاب الشرب والمساقاة، باب٩، ح٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) (١/ ٤٧٧)، كتاب الوضوء، باب٣٣، ح١٧٣.

يتذكروه حتى ذكرهم به معاوية ، فكل هذه أعذار ممكنة لمن كان موجودًا إذذاك من العلماء ، وأما من حضر خطبة معاوية وخاطبهم بقوله: أين علماؤكم؟ فلعل ذلك كان في خطبة غير الجمعة ولم يتفق أن يحضره إلا من ليس من أهل العلم فقال أين علماؤكم؟ لأن الخطاب بالإنكار لا يتوجه إلا على من علم الحكم وأقره .

قوله: (ويقول) هو معطوف على «ينهي» وفاعل ذلك النبي ﷺ.

قوله: (إنما هلكت بنو إسرائيل حين اتخذها نساؤهم) فيه إشعار بأن ذلك كان حرامًا عليهم، فلما فعلوه كان سببًا لهلاكهم، مع ما انضم إلى ذلك من ارتكابهم ما ارتكبوه من المناهي، وسيأتي شرح ذلك مبسوطًا في كتاب اللباس (١) إن شاء الله تعالى.

الحديث السابع عشر: حديث أبي هريرة:

قوله: (عن أبيه) هو سعدبن إبراهيم بن عبدالرحمن ابن عوف.

قوله: (عن أبي هريرة) هذا هو المشهور عن إبراهيم بن سعد، وقيل: عنه عن أبيه عن أبي سلمة عن عائشة كما سيأتي.

قوله: (إنه قد كان فيما مضى قبلكم من الأمم محدثون) بفتح الدال المهملة، وسيأتي شرحه مستوفى في مناقب عمر (٢)، فإن فيه أنهم كانوا من بني إسرائيل.

قوله: (وإنه كان في أمتي هذه منهم) في رواية أبي داود الطيالسي عن إبراهيم بن سعد «وإنه إن كان في أمتى أحد منهم».

قوله: (فإنه عمر بن الخطاب) كذا قاله النبي على سبيل التوقع، وكأنه لم يكن اطلع على أن ذلك كائن، وقد وقع بحمدالله ما توقعه النبي على أن ذلك كائن، وقد وقع بحمدالله ما توقعه النبي على أن ذلك لغيره ما لا يحصى ذكره.

الحديث الثامن عشر حديث أبي سعيد:

قوله: (عن أبي الصديق الناجي) في رواية مسلم من طريق معاذعن شعبة عن قتادة أنه سمع أبا الصديق الناجي، واسم أبي الصديق-وهو بكسر الصاد المهملة وتشديد الدال/ المكسورة\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ بكر، واسم أبيه عمرو وقيل: قيس، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث.

قوله: (كان في بني إسرائيل رجل) لم أقف على اسمه ولا على اسم أحد من الرجال ممن

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ٤٤٨)، كتاب اللباس، باب ٨٣، - ٩٩٣٢.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٧٤)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٨٩.

ذكر في القصة، زاد مسلم من طريق هشام عن قتادة عند مسلم «فسأل عن أعلم أهل الأرض فدل على راهب».

قوله: (فأتى راهباً) فيه إشعار بأن ذلك كان بعد رفع عيسى عليه السلام؛ لأن الرهبانية إنما ابتدعها أتباعه كما نص عليه في القرآن.

قوله: (فقال: له توبة؟) بحذف أداة الاستفهام، وفيه تجريد أو التفات، لأن حق السياق أن يقول: ألي توبة؟ ووقع في رواية هشام «فقال: إنه قتل تسعة وتسعين نفسًا فهل له من توبة» وزاد «ثم سأل عن أعلم أهل الأرض، فدل على رجل عالم، وقال فيه: ومن يحول بينه وبين التوبة».

قوله: (فقال له رجل اثت قرية كذا وكذا) زاد في رواية هشام «فإن بها أناسًا يعبدون الله فاعبدالله معهم، ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء، فانطلق حتى إذا كان نصف الطريق أتاه ملك الموت»، ووقعت لي تسمية القريتين المذكورتين من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص مرفوعًا في «المعجم الكبير للطبراني» قال فيه: إن اسم الصالحة نصرة واسم القرية الأخرى كفرة.

قوله: (فناء) بنون ومدأي بعد، أو المعنى مال أو نهض مع تثاقل، فعلى هذا فالمعنى فمال إلى الأرض التي طلبها، هذا هو المعروف في هذا الحديث، وحكى بعضهم فيه «فنأى» بغير مد قبل الهمز، وبإشباعها بوزن «سعى» تقول: نأى ينأي نأيًا أي بعد، وعلى هذا فالمعنى: فبعد على الأرض التي خرج منها. ووقع في رواية هشام عن قتادة ما يشعر بأن قوله: «فناء بصدره» إدراج، فإنه قال في آخر الحديث: «قال قتادة: قال الحسن: ذكر لنا أنه لما أتاه الموت ناء بصدره».

قوله: (فاختصمت فيه) في رواية هشام من الزيادة «فقالت ملائكة الرحمة: جاء تائبًا مقبلاً بقلبه إلى الله، وقالت ملائكة العذاب: إنه لم يعمل خيرًا قط، فأتاه ملك في صورة آدمي فجعلوه بينهم فقال: قيسوا ما بين الأرضين أيهماكان أدنى فهو لها».

قوله: (فأوحى الله إلى هذه أن تباعدي) أي إلى القرية التي خرج منها (وإلى هذه أن تقربي) أي القرية التي قصدها، وفي رواية هشام «فقاسوه فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد».

قوله: (أقرب بشبر فغفر له) في رواية معاذ عن شعبة «فجعل من أهلها» وفي رواية هشام «فقبضته ملائكة الرحمة».

وفي الحديث مشروعية التوبة من جميع الكبائر حتى من قتل الأنفس، ويحمل على أن الله تعالى إذا قبل توبة القاتل تكفل برضا خصمه، وفيه أن المفتي قد يجيب بالخطأ، وغفل من زعم أنه إنما قتل الأخير على سبيل التأول لكونه أفتاه بغير علم لأن السياق يقتضي أنه كان غير عالم بالحكم حتى استمر يستفتي، وأن الذي أفتاه استبعد أن تصح توبته بعد قتله لمن ذكر أنه قتله بغير حق، وأنه إنما قتله بناء على العمل بفتواه لأن ذلك اقتضى عنده أن لا نجاة له فيئس من الرحمة، ثم تداركه الله فندم على ما صنع فرجع يسأل، وفيه إشارة إلى قلة فطنة الراهب؛ لأنه كان من حقه التحرز ممن اجترأ على القتل حتى صار له عادة بأن لا يواجهه بخلاف مراده وأن يستعمل معه المعاريض مداراة عن نفسه، هذا لو كان الحكم عنده صريحًا في عدم قبول توبة القاتل فضلاً عن أن الحكم لم يكن عنده إلا مظنونًا.

وفيه أن الملائكة الموكلين ببني آدم يختلف اجتهادهم في حقهم بالنسبة إلى من يكتبونه مطيعًا أو عاصيًا، وأنهم يختصمون في ذلك حتى يقضى الله بينهم، وفيه فضل التحول من الأرض التي يصيب الإنسان فيها المعصية لما يغلب بحكم العادة على مثل ذلك إما لتذكره لأفعاله الصادرة قبل ذلك والفتنة بها وإما لوجود من كان يعينه على ذلك ويحضه عليه، ولهذا قال له الأخير: ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء، ففيه إشارة إلى أن التائب ينبغي له مفارقة الأحوال التي اعتادها في زمن المعصية، والتحول منها كلها/ والاشتغال بغيرها، وفيه فضل — العالم على العابد لأن الذي أفتاه أولاً بأن لا توبة له غلبت عليه العبادة فاستعظم وقوع ما وقع من ذلك القاتل من استجرائه على قتل هذا العدد الكثير، وأما الثاني فغلب عليه العلم فأفتاه بالصواب ودله على طريق النجاة، قال عياض(١١): وفيه أن التوبة تنفع من القتل كما تنفع من سائر الذنوب، وهو وإن كان شرعًا لمن قبلنا وفي الاحتجاج به خلاف لكن ليس هذا من موضع الخلاف؛ لأن موضع الخلاف إذا لم يرد في شرعنا تقريره وموافقته، أما إذا ورد فهو شرع لنابلا خلاف، ومن الوارد في ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِـ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَارُ ﴾ [النساء: ٤٨] وحديث عبادة بن الصامت ففيه بعد قوله: ولا تقتلوا النفس وغير ذلك من المنهيات «فمن أصاب من ذلك شيئًا فأمره إلى الله؛ إن شاء عفا عنه وإن شاء عذبه» متفق عليه. قلت: ويؤخذ ذلك أيضًا من جهة تخفيف الآصار عن هذه الأمة بالنسبة إلى من قبلهم من الأمم، فإذا شرع لهم قبول توبة القاتل فمشروعيتها لنا بطريق الأولى. وسيأتي البحث في قوله

٥١٨

تعالى (١): ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَكَ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُمُ جَهَنَّمُ ﴾ الآية [النساء: ٩٣] في التفسير إن شاء الله تعالى، واستدل به على أن في بني آدم من يصلح للحكم بين الملائكة إذا تنازعوا.

وفيه حجة لمن أجاز التحكيم، وأن من رضي الفريقان بتحكيمه فحكمه جائز عليهم، وسيأتي نقل الخلاف في ذلك في الحديث الذي يلي ما بعده، وفيه أن للحاكم إذا تعارضت عنده الأحوال وتعددت البينات أن يستدل بالقرائن على الترجيح.

الحديث التاسع عشر: حديث أبي هريرة في قصة البقرة التي تكلمت:

قوله: (عن الأعرج عن أبي سلمة) هو من رواية الأقران، وقد رواه الزهري أيضًا عن أبي سلمة، وسيأتي مع شرحه مستوفى في المناقب (٢).

قوله: (بينارجل يسوق بقرة) لم أقف على اسمه.

قوله: (إذ ركبها فضربها فقالت إنا لم نخلق لهذا) استدل به على أن الدواب لا تستعمل إلا فيما جرت العادة باستعمالها فيه، ويحتمل أن يكون قولها: إنما خلقنا للحرث للإشارة إلى معظم ما خلقت له، ولم ترد الحصر في ذلك لأنه غير مراد اتفاقًا؛ لأن من أجل ما خلقت له أنها تذبح و تؤكل بالاتفاق، وقد تقدم قول ابن بطال في ذلك في كتاب المزارعة (٣).

قوله: (فإني أؤمن بهذا أنا وأبو بكر وعمر) هو محمول على أنه كان أخبرهما بذلك فصدقاه، أو أطلق ذلك لما أطلع عليه من أنهما يصدقان بذلك إذا سمعاه و لا يترددان فيه.

قوله: (وما هما ثم) بفتح المثلثة أي ليسا حاضرين، وهو من كلام الراوي، ولم يقع ذلك في رواية الزهري.

قوله: (وبينا رجل) هو معطوف على الخبر الذي قبله بالإسناد المذكور.

قوله: (إذعدا الذئب) بالعين المهملة من العدوان.

قوله: (هذا استنقذتها مني) في رواية الكشميهني «استنقذها» بإبهام الفاعل.

قوله: (حدثنا على حدثنا سفيان عن مسعر) هذا يدل على أنه سمعه من شيخه مفرقًا، والحاصل أن لسفيان فيه إسنادين: أحدهما أبو الزناد عن الأعرج، والآخر مسعر عن سعد بن إبراهيم، كلاهما عن أبي سلمة، وفي كل من الإسنادين رواية القرين عن قرينه، لأن الأعرج

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۱۰)، كتاب التفسير «النساء»، باب١٦.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٣٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٦٣.

٣) (١١٨/٦)، كتاب الحرث والمزارعة، بابع، ح٢٣٢٤.

قرين أبي سلمة كما تقدم لأنه شاركه في أكثر شيوخه ولاسيما أبو هريرة، وإن كان أبو سلمة أكبر سنًا من الأعرج. وسفيان بن عيينة قرين مسعر ؛ لأنه شاركه في أكثر شيوخه لاسيما سعد بن إبراهيم، وإن كان مسعر أكبر سنًا من سفيان.

الحديث العشرون حديث أبي هريرة أيضًا «اشترى رجل من رجل عقاراً» لم أقف على اسمهما ولا على اسم أحد ممن ذكر في هذه القصة ، لكن في «المبتدأ لوهب بن منبه» أن الذي تحاكما إليه هو داود النبي عليه السلام ؛ وفي «المبتدأ لإسحاق بن بشر» أن ذلك وقع في زمن ذي القرنين من بعض قضاته . فالله أعلم . وصنيع البخاري يقتضي ترجيح ما وقع عند وهب لكونه أورده في ذكر بني إسرائيل .

قوله: (فوجد الرجل الذي اشترى العقار في عقاره جرة فيها ذهب، فقال له: خذ ذهبك فإنما اشتريت منك الأرض ولم أبتع الذهب) وهذا صريح في أن العقد إنما وقع بينهما على الأرض خاصة، فاعتقد البائع دخول ما فيها ضمنًا، واعتقد المشتري أنه لا يدخل. وأما صورة اللاعوى بينهما فوقعت على هذه الصورة وأنهما لم يختلفا في صورة العقد التي وقعت، والحكم في شرعنا على هذا في مثل ذلك أن القول قول المشتري وأن الذهب باق على ملك البائع، ويحتمل أنهما اختلفا في صورة العقد بأن يقول المشتري لم يقع تصريح ببيع الأرض وما فيها بل ببيع الأرض خاصة، والبائع يقول وقع التصريح بذلك، والحكم في هذه الصورة أن يتحالفا ويستردا المبيع وهذا كله بناء على ظاهر اللفظ أنه وجد فيه جرة من ذهب. لكن في رواية إسحاق بن بشر أن المشتري قال: إنه اشترى دارًا فعمرها فوجد فيها كنزًا، وأن البائع قال له لما دعاه إلى أخذه: ما دفنت ولا علمت، وأنهما قالا للقاضي: ابعث من يقبضه وتضعه حيث رأيت، فامتنع، وعلى هذا فحكم هذا المال حكم الركاز في هذه الشريعة إن عرف أنه من دفين المسلمين فهو لقطة، وإن جهل فحكمه حكم المال الضائع يوضع في بيت المال، ولعلهم لم يكن في شرعهم هذا التفصيل فلهذا حكم القاضي بما

قوله: (وقال الذي له الأرض) أي الذي كانت له، ووقع في رواية أحمد عن عبد الرزاق بيان المراد من ذلك ولفظه «فقال الذي باع الأرض: إنما بعتك الأرض» ووقع في نسخ مسلم اختلاف، فالأكثر رووه بلفظ «فقال الذي شرى الأرض» والمراد باع الأرض كما قال أحمد، ولبعضهم «فقال الذي اشترى الأرض» ووهمها القرطبي (١١) قال: إلا إن ثبت أن لفظ «اشترى» من الأضداد كشرى فلا وهم .

وقوله: (فتحاكما) ظاهره أنهما حكماه في ذلك، لكن في حديث إسحاق بن بشر التصريح بأنه كان حاكمًا منصوبًا للناس، فإن ثبت ذلك فلا حجة فيه لمن جوز للمتداعيين أن يحكما بينهما رجلًا وينفذ حكمه، وهي مسألة مختلف فيها: فأجاز ذلك مالك والشافعي بشرط أن يكون فيه أهلية الحكم، وأن يحكم بينهما بالحق سواء وافق ذلك رأي قاضي البلد أم لا، واستثنى الشافعي الحدود، وشرط أبو حنيفة أن لا يخالف ذلك رأي قاضي البلد، وجزم القرطبي (٢) بأنه لم يصدر منه حكم على أحد منهما، وإنما أصلح بينهما لما ظهر له أن حكم المال المذكور حكم المال الضائع، فرأى أنهما أحق بذلك من غيرهما لما ظهر له من ورعهما وحسن حالهما وارتجى من طيب نسلهما وسلاح ذريتهما، ويرده ما جزم به الغزالي في التحكيم لأن الكافر لا حجة له فيما يحكم به. ووقع في روايته عن أبي هريرة "لقد رأيتنا يكثر بالتحكيم لأن الكافر لا حجة له فيما يحكم به. ووقع في روايته عن أبي هريرة "لقد رأيتنا يكثر تمارينا ومنازعتنا عند النبي الله أيهما أكثر أمانة".

قوله: (ألكما ولد؟) بفتح الواو واللام، والمراد الجنس، لأنه يستحيل أن يكون للرجلين جميعًا ولد واحد، والمعنى ألكل منكما ولد؟ ويجوز أن يكون قوله «ألكما وُلْد؟» بضم الواو وسكون اللام وهي صيغة جمع أي أولاد، ويجوز كسر الواو أيضًا في ذلك.

قوله: (فقال أحدهم: لي غلام) بين في رواية إسحاق بن بشر أن الذي قال: لي غلام هو الذي اشترى العقار.

قوله: (أنكحوا الغلام الجارية وأنفقوا على أنفسهما منه وتصدقا) هكذا وقع بصيغة الجمع في الإنكاح والإنفاق وبصيغة التثنية في النفسين وفي التصدق، وكأن السر في ذلك أن الزوجين - كانا محجورين / وإنكاحهما لابد فيه مع ولييهما من غيرهما كالشاهدين، وكذلك الإنفاق قد

<sup>(</sup>١) المفهم (٥/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٢) المفهم (٥/ ١٧٩)

يحتاج فيه إلى المعين كالوكيل، وأما تثنية النفسين فللإشارة إلى اختصاص الزوجين بذلك. وقد وقع في رواية إسحاق بن بشر ما يشعر بذلك ولفظه «اذهبا، فزوج ابنتك من ابن هذا وجهزوهما من هذا المال وادفعا إليهما ما بقي يعيشان به» وأما تثنية التصدق فللإشارة إلى أن يباشراها بغير واسطة لما في ذلك من الفضل، وأيضًا فهي تبرع لا يصدر من غير الرشيد ولاسيما ممن ليس له فيها ملك. ووقع في رواية مسلم «وأنفقا على أنفسكما» والأول أوجه. والله أعلم.

الحديث الحادي والعشرون حديث أسامة بن زيد في الطاعون وسيأتي شرحه مستوفى في الطب<sup>(۱)</sup>، والغرض منه هنا قوله في الحديث «الطاعون رجز أرسل على بني إسرائيل»، ووقع هنا «رجس» بالسين المهملة بدل الزاي والمحفوظ بالزاي، ووجهه القاضي بأن الرجس يقع على العقوبة أيضًا، وقد قال الفارابي والجوهري الرجس العذاب.

قوله - في آخر الحديث -: (فلا تخرجوا فرارًا منه، قال أبو النضر: لا يخرجكم إلا فرارًا منه) يريد أن الأولى رواية محمد بن المنكدر والثانية رواية أبي النضر، فأما رواية ابن المنكدر فلا إشكال فيها، وأما رواية أبي النضر فروايتها بالنصب كالذي هنا مشكلة، ورواها جماعة بالرفع ولا إشكال فيها، قال عياض في الشرح (٢): وقع لأكثر رواة الموطأ بالرفع وهو بين أن السبب الذي يخرجكم الفرار ومجرد قصده لا غير ذلك ؟ لأن الخروج إلى الأسفار والحواثج مباح، ويطابق الرواية الأخرى «فلا تخرجوا فرارًا منه» قال ورواه بعضهم «إلا فرارًا منه» قال: وقال ابن عبد البر: جاء بالوجهين، ولعل ذلك كان من مالك، وأهل العربية يقولون دخول «إلا» هنا بعد النفي لإيجاب بعض ما ينفي قبل من الخروج، فكأنه نهى عن الخروج إلا للفرار خاصة، وهو ضد المقصود فإن المنهي عنه إنما تخرجوا إذا لم يكن خروجكم إلا للفرار، قال عياض: ووقع لبعض رواة الموطأ «لا يخرجكم الإفرار» بأداة التعريف وبعدها إفرار بكسر الهمزة وهو وهم ولحن، وقال في «المشارق» (٣) ما حاصله: يجوز أن تكون الهمزة للتعدية، يقال: أفره كذا من كذا ومنه قوله عليه الصلاة والسلام لعدي بن حاتم «إن كان لا يفرك من هذا إلا ما ترى» فيكون المعنى لا يخرجكم إفراره إياكم، وقال القرطبي في «المفهم» (٤):

<sup>(</sup>۱) (۱۲۸/۱۳)، کتاب الطب، باب۳۰، ح۸۷۲۸.

<sup>(</sup>٢) الإكمال(٧/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) مشارق الأنوار (٢/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٤) المفهم (٥/ ١١٤، ١٦٥).

هذه الرواية خلط لأنه لا يقال: أفر، وإنما يقال: فرر، قال: وقال جماعة من العلماء إدخال إلا فيه غلط، وقال بعضهم: هي زائدة و تجوز زيادته كما تزاد لا، وخرجه بعضهم بأنها للإيجاب فذكر نحو ما مضى قال: والأقرب أن تكون زائدة، وقال الكرماني (١٠): الجمع بين قول ابن المنكدر «لا تخرجوا فرارًا منه» مشكل فإن المنكدر «لا تخرجوا فرارًا منه» مشكل فإن ظاهره التناقض، ثم أجاب بأجوبة: أحدها أن غرض الراوي أن أبا النضر فسر «لا تخرجوا» بأن المراد منه الحصر يعني الخروج المنهي هو الذي يكون لمجرد الفرار لا لغرض آخر، فهو تفسير للمعلل المنهي عنه لا للنهي. قلت: وهو بعيد لأنه يقتضي أن هذا اللفظ من كلام أبي النضر زاده بعد الخبر وأنه موافق لابن المنكدر على اللفظ الأول رواية، والمتبادر خلاف ذلك. والجواب الثاني كالأول والزيادة مرفوعة أيضًا فيكون روى اللفظين ويكون التفسير مرفوعًا أيضًا. الثالث إلا زائدة بشرط أن تثبت زيادتها في كلام العرب.

الحديث الثاني والعشرون حديث عائشة في ذلك وسيأتي شرحه في الطب أيضًا (٢).

الحديث الثالث والعشرون حديث عائشة في قصة المخزومية التي سرقت، وسيأتي شرحه — في كتاب الحدود (٣) ، وأورده هنا بلفظ «إنما أهلك الذين من قبلكم» وفي بعض طرقه «إن/ بني إسرائيل كانوا» وهو المطابق للترجمة وسيأتي بسط ذلك إن شاء الله تعالى .

الحديث الخامس والعشرون حديث عبدالله وهو ابن مسعود، وشقيق هو أبو واثل.

قوله: (كأني أنظر إلى النبي النبي التحكي نبيًا من الأنبياء ضربه قومه فأدموه) لم أقف على اسم هذا النبي صريحًا، ويحتمل أن يكون هو نوح عليه السلام، فقد ذكر ابن إسحاق في «المبتدأ» وأخرجه ابن أبي حاتم في تقسير الشعراء من طريق ابن إسحاق قال: «حدثني من لا أتهم عن عبيد بن عمير الليثي أنه بلغه أن قوم نوح كانوا يبطشون به فيخنقونه حتى يغشى عليه، فإذا أفاق قال: اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون». قلت: وإن صح ذلك فكأن ذلك كان في ابتداء

<sup>(1) (31/3.1).</sup> 

<sup>(</sup>۲) (۱۵۰/۱۳)، كتاب الطب، باب ۳۱، ح ٥٧٣٤.

<sup>(</sup>٣) (١٥/ ٥٥٤)، كتاب الحدود، باب١٢، ح١٧٨٨.

<sup>(</sup>٤) (١١/ ٣٠٩)، كتاب فضائل القرآن، باب٣٧، ح٢٢٥.

الأمر، ثم لما يئس منهم قال: ﴿ رَّبِ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا ﴿ وَقد ذكر مسلم بعد تخريج هذا الحديث حديث أنه عَنَيْ قال في قصة أحد «كيف يفلح قوم دموا وجه نبيهم؟» فأنزل الله ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمِّرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨] ومن ثم قال القرطبي (١): إن النبي على هو الحاكي والمحكي كما سيأتي، وأما النووي (٢) فقال: هذا النبي الذي جرى له ما حكاه النبي على من المتقدمين، وقد جرى لنبينا نحو ذلك يوم أحد.

قوله: (وهو يمسح الدم عن وجهه) يحتمل أن ذلك لما وقع للنبي ﷺ ذكر لأصحابه أنه وقع لنبي آخر قبله، وذلك فيما وقع له يوم أحد لما شج وجهه وجرى الدم منه، فاستحضر في تلك الحالة قصة ذلك النبي الذي كان قبله فذكر قصته لأصحابه تطييبًا لقلوبهم ؛ وأغرب القرطبي (٣) فقال: إن النبي ﷺ هو الحاكي وهو المحكي عنه، قال: وكأنه أوحى إليه بذلك قبل وقوع القصة، ولم يسم ذلك النبي، فلما وقع له ذلك تعين أنه هو المعنى بذلك. قلت: ويعكر عليه أن الترجمة لبني إسرائيل فيتعين الحمل على بعض أنبيائهم، وفي "صحيح ابن حبان" من حديث سهل بن سعد «أن النبي عَلَيْ قال: اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون» قال ابن حبان: معنى هذا الدعاء الذي قال يوم أحد لماشج وجهه أي اغفر لهم ذنبهم في شج وجهي، لا أنه أراد الدعاء لهم بالمغفرة مطلقًا، إذ لو كان كذلك لأجيب ولو أجيب لأسلموا كلهم. كذا قال، وكأنه بناه على أنه لا يجوز أن يتخلف بعض دعائه على بعض أو عن بعض، وفيه نظر لثبوت «أعطاني اثنتين ومنعني واحدة» وسيأتي في تفسير سورة الأنعام (٢٠)، ثم وجدت في «مسند أحمد، من طريق عاصم عن أبي وائل ما يمنع تأويل القرطبي، ويعين الغزوة التي قال فيها رسول الله ﷺ ذلك ولفظه اقسم رسول الله ﷺ غنائم حنين بالجعرانة، قال: فازدحموا عليه فقال: إن عبدًا من عباد الله بعثه الله إلى قومه فكذبوه وشجوه، فجعل يمسح الدم عن جبينه ويقول: رب اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون، قال عبد الله! فكأني أنظر إلى رسول الله على يمسح جبهته يحكى الرجل».

قلت: ولا يلزم من هذا الذي قاله عبد الله أن يكون النبي ﷺ مسح أيضًا، بل الظاهر أنه حكى صفة مسح جبهته خاصة كما مسحها ذلك النبي، وظهر بذلك فساد ما زعمه القرطبي.

<sup>(</sup>١) المفهم (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٢) المنهاج (١٤٩/١٢).

**<sup>(</sup>٣)** المفهم (٣/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٤) (١١٩/١٠)، كتاب التفسير «الأنعام»، باب٢.

الحديث السادس والعشرون والسابع والعشرون والثامن والعشرون: أحاديث أبي سعيد وحذيفة وأبي هريرة في قصة الذي أوصى بأن يحرمه إذا مات، أورده من طرق، وتقدم في الترجمة من وجه آخر، وسأذكر جميع فوائده هنا إن شاء الله تعالى.

قوله: (عن عقبة بن عبد الغافر) بين في الرواية المعلقة تلو هذه سماع قتادة من عقبة، وعقبة المذكور أزدي بصري، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث وحديث آخر تقدم في الوكالة (١٠). وطريق معاذه في معادمة مسلم (٢٠) عن عبيد الله بن معاذ العنبري عن أبيه به.

قوله: (رغسه الله) بفتح الراء والغين المعجمة بعدها سين مهملة أي كثر ماله، وقيل: رغس كل شيء أصله، فكأنه قال: جعل له أصلاً من مال. ووقع في مسلم/ «رأسه الله» بهمز بدل الغين المعجمة، قال ابن التين: وهو غلط، فإن صح أي من جهة الرواية فكأنه كان فيه «راشه» يعني بألف ساكنة بغير همز وبشين معجمة، والريش والرياش المال. انتهى، ويحتمل في توجيه رواية مسلم أن يقال: معنى «رأسه» جعله رأسا ويكون بتشديد الهمزة.

وقوله: (مالاً) أي بسبب المال.

قوله: (قال عقبة لحذيفة) هو عقبة بن عمرو أبو مسعود الأنصاري البدري.

قولة: (حدثنا موسى) هو ابن إسماعيل التبوذكي، وفي رواية الكشميهني «حدثنا مسدد» وصوب أبو ذر رواية الأكثر وبذلك جزم أبو نعيم في المستخرج أنه عن موسى؛ وموسى ومسدد جميعًا قد سمعا من أبي عوانة ، لكن الصواب هنا موسى لأن المصنف ساق الحديث عن مسدد ثم بين أن موسى خالفه في لفظة منه وهي قوله «في يوم راح» فإن في رواية مسدد «يوم حار» وقد تقدم سياق موسى في أول «باب ذكر بني إسرائيل» (۲) وقال فيه «انظروا يومًا راحًا» وقوله: راحًا أي كثير الربح ، ويقال ذلك للعوضع الذي تخترقه الرباح ، قال الجوهري: يوم راح أي شديد الربح ، وإذا كان طيب الربح يقال: الربح بتشديد الياء. وقال الخطابي (٤): يوم راح أي ذو ربح كما يقال: رجل مال أي ذو مال . وأما رواية الباب فقوله «في يوم حار» فهو بتخفيف الراء ، قال

<sup>(</sup>۱) (۱/۳/٦)، كتاب الوكالة، باب ۱۱، ح٢٣١٢.

<sup>(</sup>۲) (۱۱۱۱۶)، رقم ۲۷۷۷/ ۲۷، والتغليق (۱۲۳۶)، و(٥/ ۱۷۳).

<sup>(</sup>٣) (٨/ ١٢٥)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح٢٨٨٦.

<sup>(</sup>٤) الأعلام (٣/ ١٥٢٥).

ابن فارس: الحور ريح تحن كحنين الإبل، وقد نبه أبو علي الجياني<sup>(۱)</sup> على ما وقع من ذلك. وظن بعض المتأخرين أنه عنى بذلك ما وقع في أول ذكر بني إسرائيل، فاعتُرِض عليه بأنه ليس هناك إلا روايته عن موسى بن إسماعيل في جميع الطرق وهو صحيح، لكن مراد الجياني ما وقع هنا، وهو بين لمن تأمل ذلك.

قوله: (حدثنا عبد الملك) هو ابن عمير المذكور في الإسناد الذي قبله، ومراده أن عبد الملك رواه بالإسناد المذكور مثل الرواية التي قبله إلا في هذه اللفظة؛ وهذا يقتضي خطأ من أورده في الرواية الأولي بلفظ «راح» وهي رواية السرخسي، وقد رواه أبو الوليد عن أبي عوانة فقال فيه «في ربح عاصف» أخرجه المصنف في الرقاق.

قوله: (حدثنا هشام) هو ابن يوسف.

قوله: (كان رجل يسرف على نفسه) تقدم في حديث حذيفة أنه كان نباشًا، وفي الرواية التي في الرقاق (٢) أنه كان يسيء الظن بعمله، وفيه أنه لم يبتئر خيرًا، وسيأتي نقل الخلاف في تحريرها هناك إن شاء الله تعالى، وفي حديث أبي سعيد «أن رجلاً كان قبلكم».

قوله: (أوروا) بفتح الهمزة وسكون الواو وضم الراء أي أقدحوا وأشعلوا.

قوله: (إذا أنا مت فأحرقوني ثم اطحنوني ثم ذروني) بضم المعجمة وتشديد الراء، في حديث أبي سعيد «فقال لبنيه لما حُضِر بضم المهملة وكسر المعجمة أي حضره الموت أي أب كنت لكم؟ قالوا: خير أب، قال: فإني لم أعمل خيرًا قط، فإذا مت فأحرقوني ثم اسحقوني ثم ذروني» بفتح أوله والتخفيف، وفي رواية الكشميهني «ثم أذرني» بزيادة همزة مفتوحة في أوله، فالأول بمعنى دعوني أي اتركوني، والثاني من قوله: أذرت الريح الشيء إذا فرقته بهبوبها، وهو موافق لرواية أبي هريرة.

قوله: (في الربح) تقدم ما في رواية حذيفة من الخلاف في هذه اللفظة، وفي حديث أبي سعيد «في يوم عاصف» أي عاصف ريحه، وفي حديث معاذ عن شعبة عند مسلم «في ريح عاصف» ووقع في حديث موسى بن إسماعيل في أول الباب «حتى إذا أكلت لحمي وخلصت إلى عظمي وامتحشت»، وهو بضم المثناة وكسر المهملة بعدها شين معجمة أي وصل الحرق العظام، والمحش إحراق النار الجلد.

<sup>(</sup>۱) تقييدالمهمل (۲/ ۲۵۹، ۲۲۰).

<sup>(</sup>۲) (۱۲/ ۱۲۵)، كتاب الرقاق، باب۲۵، ح، ۱٤٨٠.

قوله: (فوالله لئن قدر الله علي) في رواية الكشميهني "لئن قدر علي ربي" قال الخطابي (١٠):
قد يستشكل هذا فيقال كيف يغفر له وهو منكر للبعث والقدرة على إحياء الموتى؟ والجواب أنه لم ينكر البعث وإنماجهل، فظن أنه إذا فعل به ذلك لا يعاد فلا يعذب، وقد ظهر إيمانه باعترافه لم ينكر البعث وإنماجهل، فظن أنه إذا فعل به ذلك لا يعاد فلا يعفس الصفات قوم من المسلمين فلا يكفرون بذلك ؟ ورده ابن الجوزي (٢٠) وقال: جحده صفة القدرة كفر اتفاقًا، وإنما قيل: إن معنى قوله "لئن قدر الله علي أي ضيق وهي كقوله: ﴿ وَمَن قُدِر كَلَيْهِ رِزَفْتُم ﴾ [الطلاق: ٧] أي ضيق، وأما قوله: "لعلي أضل الله" فمعناه لعلي أفوته، يقال: ضل الشيء إذا فات وذهب، وهو كقوله: ﴿ لا يَضِلُ رَبِي وَلا يَسَى ﴿ ﴾ [طه: ٥] ولعل هذا الرجل قال ذلك من شدة جزعه وخوفه كما غلط ذلك الآخر فقال: "أنت عبدي وأنا ربك»، ويكون قوله "لئن قدّر علي ابتشديد الدال أي قدر علي أن يعذبني ليعذبني، أو على أنه كان مثبتًا للصانع وكان في زمن الفترة فلم تبلغه شرائط الإيمان، وأظهر الأقوال أنه قال ذلك في حال دهشته وغلبة الخوف عليه حتى فلم تبلغه شرائط الإيمان، وأظهر الأقوال أنه قال ذلك في حال دهشته وغلبة الخوف عليه حتى ذهب بعقله لما يقول، ولم يقله قاصدًا لحقيقة معناه بل في حالة كان فيها كالغافل والذاهل والناسي الذي لا يؤاخذ بما يصدر منه، وأبعد الأقوال قول من قال إنه كان في شرعهم جواز المغفرة للكافر.

قوله: (فأمر الله الأرض فقال اجمعي ما فيك منه ففعلت) وفي حديث سلمان الفارسي عند أبي عوانة في صحيحه «فقال الله له كن فكان كأسرع من طرفة العين» وهذا جميعه كما قال ابن عقيل إخبار عما سيقع له يوم القيامة، وليس كما قال بعضهم إنه خاطب روحه، فإن ذلك لا يناسب قوله «فجمعه الله» لأن التحريق والتفريق إنما وقع على الجسد وهو الذي يجمع ويعاد عند البعث.

قوله: (وقال غيره: خشيتك) الغير المذكور هو عبد الرزاق، كذا رواه عن معمر بلفظ «خشيتك» بدل مخافتك، وأخرجه أحمد عن عبد الرزاق بهذا، وقد وقع في حديث أبى سعيد «مخافتك»، وفي حديث حذيفة «خشيتك».

قوله ـ في آخر حديث أبي سعيد ـ : (فتلقاه رحمته) في رواية الكشميهني فتلافاه قال ابن التين : أما تلقاه بالقاف فواضح ، لكن المشهور تعديته بالباء وقد جاء هنا بغير تعدية ، وعلى هذا

<sup>(</sup>١) الأعلام (٣/ ١٥٦٥).

<sup>(</sup>۲) کشف المشکل (۱/ ۳۸۲).

فالرحمة منصوبة على المفعولية، ويحتمل أن يكون ذكر الرحمة وهي على هذا بالرفع، قال وأما «تلافاه» بالفاء فلا أعرف له وجهًا إلا أن يكون أصله فتلففه أي غشاه، فلما اجتمعت ثلاث فاءات أبدلت الأخيرة ألفًا مثل «دساها» كذا قال ولا يخفى تكلفه، والذي يظهر أنه من الثلاثي، والقول فيه كالقول في التلقي، وقد وقع في حديث سلمان «مما تلافاه عندها أن غفر له».

الحديث التاسع والعشرون: حديث أبي هريرة في الذي كان يداين الناس، قد تقدم في البيوع (١١).

الحديث الثلاثون: حديث عبد الله وهو ابن عمر في التي ربطت الهرة ولم أقف على اسمها، لكن تقدم أنها سوداء وأنها حميرية وأنها من بني إسرائيل، وأنه لا تنافي بين ذلك، وتقدم شرحه في أواخر بدء الخلق (٢).

الحديث الحادي والثلاثون، قوله: (عن أبي مسعود) هذا هو المحفوظ ورواه إبراهيم بن سعد عن منصور عن عبد الملك فقال: «عن ربعي بن حراش عن حذيفة» حكاه الدارقطني في «العلل» قال: ورواه أبو مالك الأشجعي أيضًا عن ربعي عن حذيفة. قلت: روايته عند أحمد، وليس ببعيد أن يكون ربعي سمعه من أبي مسعود ومن حذيفة جميعًا.

قوله: (إن مما أدرك الناس من كلام النبوة) الناس بالرفع في جميع الطرق ويجوز النصب أي مما بلغ الناس، وقوله «من كلام النبوة» أي مما اتفق عليه الأنبياء، أي أنه مما ندب إليه الأنبياء ولم ينسخ فيما نسخ من شرائعهم؛ لأنه أمر أطبقت عليه العقول، وزاد أبو داود وأحمد وغيرهما «النبوة الأولى» أي التي قبل نبينا عليه .

قوله: (فاصنع ما شئت) هو أمر بمعنى الخبر، أو هو للتهديد أي اصنع ما شئت فإن الله يجزيك، أو معناه انظر إلى ما تريد أن تفعله فإن كان مما لا يستحى منه فافعله، وإن كان مما يستحى منه فدعه، أو المعنى أنك إذا لم تستح من الله من شيء يجب أن لا تستحي منه من أمر الدين فافعله ولا تبال بالخلق، أو المراد الحث على الحياء والتنويه بفضله، أي لما لم يجز صنع جميع ما شئت لم يجز ترك الاستحياء.

الحديث الثاني والثلاثون: /حديث ابن عمر «بينما رجل يجر إزاره من الخيلاء خسف به» سيأتي شرحه مستوفى في كتاب اللباس (٣) ، وعبدالله هو ابن المبارك ، وقد رواه عن يونس أيضًا عبدالله بن وهب، أخرجه النسائي وأبو عوانة في صحيحه .

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٥٣٣)، كتاب البيوع، باب١٨، ح٢٠٧٨.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۵۹۲)، كتاب بدء الخلق، باب ۱۱، ح ۳۳۱۸.

<sup>(</sup>٣) (٢٥٧/١٣)، كتاب اللباس، باب٥، ح٠٥٧٥.

قوله: (تابعه عبد الرحمن بن خالد) أي ابن مسافر (عن الزهري) أي بهذا الإسناد، وطريق عبد الرحمن هذه وصلها المؤلف في كتاب اللباس (١).

الحديث الثالث والثلاثون: حديث أبي هريرة في فضل يوم الجمعة، تقدم شرحه مستوفى في كتاب الجمعة (٢).

الحديث الرابع والثلاثون: حديث معاوية في النهي عن الوصل في الشعر، وقد تقدم في هذا الباب من وجه آخر، وتقدمت الإشارة إلى مكان شرحه.

قوله: (تابعه غندر عن شعبة) وصله مسلم (٣) والنسائي (٤) من طريقه، وأخرجه أحمد (٥) وابن أبي شيبة (٦) عن غندر وهو محمد بن جعفر به .

#### خاتمة

اشتمل كتاب أحاديث الأنبياء ومابعده من ذكر بني اسرائيل من الأحاديث المرفوعة على مائتي حديث و تسعة أحاديث، المكرر منها فيه و فيما مضى مائة وسبعة وعشرون حديثاً، والخالص اثنان وثمانون حديثاً، المعلق منها ثلاثون طريقاً وسائرها موصول، وافقه مسلم على تخريجها سوى حديث عائشة «الأرواح جنود» وحديث «قال رجل رأيت السد» و هذان معلقان، وحديث أبي هريرة «يلقى إبراهيم أباه» وحديث ابن عباس في قصة زمزم وبناء البيت بطوله، وحديثه في تعويذ الحسن والحسين وحديث سبرة بن معبد وحديث أبي الشموس، وحديث أبي ذر وهذه الثلاثة معلقات، وحديث أم رومان في قصة الإفك، وحديث أبي هريرة «إنما سمي الخضر» وحديث ابن مسعود في يونس عليه السلام، وحديث أبي هريرة «خفف على داود القرآن»، وحديث عمر «لا تطروني»، وحديث عائشة في كراهية الاتكاء على الخاصرة، وحديث عبدالله بن عمرو «بلغوا عني»، وحديث أبي هريرة «إن اليهود لا يصبغون» وحديث عائشة في الطاعون، وحديث أبي مسعود في الحياء. وفيه من الآثار عن الصحابة فمن بعدهم ستة وثمانون أثراً. والله وحديث أبي مسعود في الحياء. وفيه من الآثار عن الصحابة فمن بعدهم ستة وثمانون أثراً. والله أعلم. وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

<sup>(</sup>۱) (۲۵۷/۱۳)، كتاب اللباس، باب٥، ح٠٧٩٠.

<sup>(</sup>۲) (۱۲۰/۳)، كتاب الجمعة، باب ١، - ٨٧٦.

<sup>(</sup>۳) (۳/ ۱۲۸۰)، رقم ۱۲۳.

 <sup>(</sup>٤) المجتبى (٨/ ١٨٦)، ح٢٤٦٥.

<sup>(</sup>٥) المسند(٤/ ١٠١).

<sup>(</sup>٦) تغليق التعليق (٤ / ٤٤).

070

# क्रीकिन र

## 71-كتاب الْمَنَاقب

١-باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِن ذَكْرِ وَأُنثَى وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا
 وَقَبَا إِلَى لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَحْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَنَكُمْ ﴾ [الحجرات: ١٣]

وَقَوْلِهِ: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِى تَسَاَّة لُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ ﴾ [النساء: ١] وَمَا يُنْهَى عَنْ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ. الشُّعُوبُ: النَّسَبُ الْبَعِيدُ، وَالْقَبَائِلُ دُونَ ذَلِكَ

٣٤٨٩ حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ يَزِيدَ الْكَاهِلِيُّ حَدَّثَنَا أَبُو بَكْرٍ عَنْ أَبِي حَصِينٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ اللَّهُ عَنْهُمَا: ﴿ وَجَعَلْنَكُمُ شُعُوبًا وَهَا آيِلَ لِتَعَارَفُوأٌ ﴾ قَالَ: الشَّعُوبُ: الْقَبَائِلُ الْعَظَامُ. وَالْقَبَائِلُ: الْبُطُونُ.

• ٣٤٩ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سَعِيدٍ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثِني سَعِيدُ بْنُ أَبِي سَعِيدٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قِيلَ يَا رَسُولَ اللَّهِ، مَنْ أَكْرَمُ النَّاسِ؟ قَالَ: «أَتْقَاهُمْ»، قَالُوا: لَيْسَ عَنْ هَذَا نَسْأَلُكَ. قَالَ: «فَيُوسُفُ نَبِيُّ اللَّهِ».

[تقدم في: ٣٣٥٣، الأطراف: ٣٣٧٤، ٣٣٨٣، ٤٦٨٩]

٣٤٩١ حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ حَفْصِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِدِ حَدَّثَنَا كُلَيْبُ بْنُ وَائِلِ قَالَ: حَدَّثَنِي رَبِيبَةُ النَّبِيِّ ﷺ، أَكَانَ مِنْ مُضَرَ؟ قَالَ: قُلْتُ لَهَا: أَرَأَيْتِ النَّبِيِّ ﷺ، أَكَانَ مِنْ مُضَرَ؟ قَالَتْ: فَمِمَّنْ كَانَ إِلا مِنْ مُضَرَ؟! مِنْ يَنِي النَّضْرِ بْنِ كِنَانَةً.

[الحديث: ٣٤٩١، طرفه في: ٣٤٩٢]

٣٤٩٢ حَدَّثَنَا مُوسَى حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَاحِدِ حَدَّثَنَا كُلَيْبٌ: حَدَّثَيْنِي رَبِيبَةُ النَّبِيِّ ﷺ وَأَظُنُّهَا زَيْنَبَ - وَأَظُنُّهَا وَالْمُزَفِّتِ، وَقُلْتُ النَّبِيِّ عَلِيْ الدُباعِ وَالْحَنْتَمِ وَالنَّقِيرِ وَالْمُزَفِّتِ، وَقُلْتُ لَهَا: أَخْبِرِينِي، زَيْنَبَ وَالنَّقِيرِ وَالْمُزَفِّتِ، وَقُلْتُ لَهَا: أَخْبِرِينِي، النَّبِيُ عَلِيْهِ مِمَّنْ كَانَ إِلَا مِنْ مُضَرَ؟! كَانَ مِنْ وَلَدِ النَّضْرِ بْنِ كِنَانَةً . النَّبِيُ عَلِيْهِ مِمَّنْ كَانَ إِلَا مِنْ مُضَرَ؟! كَانَ مِنْ وَلَدِ النَّضْرِ بْنِ كِنَانَةً .

[تقدم في: ٣٤٩٢]

٣٤٩٣ حَدَّثِنِي إِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ أَخْبَرَنَا جَرِيرٌ عَنْ عُمَارَةَ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ، خِبَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِبَارُهُمْ فِي اللَّهَ عَنْهُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ خِبَارُهُمْ فِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ أَنْ أَشَدَهُمْ لَهُ كَرَاهِيَةً».

[الحديث: ٣٤٩٣، طرفاه في: ٣٦٦٦، ٣٥٨٨]

بَوَجْهِ». ﴿ ٣٤٩٤ ﴿ وَتَعِدُونَ شَرَّ النَّاسِ ذَا الْوَجْهَيْنِ ، الَّذِي يَأْتِي هَوَّلَاءِ بِوَجْهٍ وَيَأْتِي هَوَّلَاءِ بِوَجْهِ وَيَأْتِي هَوَّلَاءِ بِوَجْهِ ». وَجُهِ ».

[الحديث: ٣٤٩٤، طرفاه في: ٢٠٥٨، ٢١٧٩]

٣٤٩٥ - حَدَّثَنَا ثَنَيْبَةُ بْنُ شَعِيدِ حَدَّثَنَا الْمُغِيرَةُ عَنْ أَبِي الزَّنَادِ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ الْمُعَلِمِ عَلَى النَّاسُ تَبَعٌ لِقُرَيْشٍ فِي هَذَا الشَّأْنِ، مُسْلِمُهُمْ تَبَعٌ لِمُسْلِمِهِمْ، وَكَافِرُهُمْ تَبَعٌ لِكَافِرِهِمْ».

٣٤٩٦ - « وَالنَّاسُ مَعَادِنُ ، خِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الإِسْلامِ إِذَا فَقِهُوا ، تَجِدُونَ مِنْ خَيْرِ النَّاسِ أَشَدَّ النَّاسِ كَرَاهِيَةً لِهَذَا الشَّأْنِ حَتَّى يَقَعَ فِيهِ » .

[تقدم في: ٣٤٩٣، طرفه في: ٣٥٨٨]

٣٤٩٧ ـ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ شُعْبَةَ حَدَّثَنِي عَبْدُ الْمَلِكِ عَنْ طَاوُسٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: ﴿ إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْفَ ﴾ [الشورى: ٣٣] قَالَ: فَقَالَ سَعِيدُ بْنُ جُبَيْدٍ: قُرْبَى مُحَمَّدٍ. فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِيهِ، إِلا أَنْ مُحَمَّدٍ. فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِيهِ، إِلا أَنْ مُحَمَّدٍ. فَقَالَ: إِنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِيهِ، إِلا أَنْ تَصِلُوا قَرَابَةً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ.

[الحديث: ٣٤٩٧، طرفه في: ٤٨١٨]

٣٤٩٨ - حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ إِسْمَاعِيلَ عَنْ قَيْسٍ عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ يَبْلُغُ بِهِ النَّبِيُّ قَالَ: "مِنْ هَاهُنَا جَاءَتِ الْفِتَنُ نَحْقَ الْمَشْرِقِ، وَالْجَفَاءُ وَغِلَظُ الْقُلُوبِ فِي الْفَدَادِينَ أَهْلِ الْوَيَرِ عِنْدَ أُصُولِ أَذْنَابِ الإِبِلِ وَالْبَقَرِ فِي رَبِيعَةَ وَمُضَرَ».

[تقدم في: ٣٣٠٢، طرفاه في: ٥٣٠٧، ٥٣٠٥]

٣٤٩٩ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ الْمَا عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿الْفَحْرُ وَالْحُيلاءُ فِي الْفَدَادِينَ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: ﴿الْفَحْمَةُ يَمَانِيهُ ﴾ قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: أَهْلِ الْوَبَرِ، وَالسَّكِينَةُ فِي أَهْلِ الْغَنَمِ، وَالإِيمَانُ يَمَانٍ، وَالْحِكْمَةُ يَمَانِيَةٌ ﴾ قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: شُمِّيَتِ الْيَمَنَ لأَنَّهَا عَنْ يَمِينِ الْكَعْبَةِ، وَالشَّامَ لأَنْهَا عَنْ يَسَارِ الْكَعْبَةِ، وَالْمَشْآمَةُ الْمَيْسَرَةُ ، وَالْيَدُ

الْيُسْرَى الشُّؤْمَى، وَالْجَانِبُ الأيْسَرُ الأشْأَمُ.

[تقدم في: ٣٣٠١، الأطراف: ٤٣٨٨، ٤٣٨٩، ٤٣٩٠]

قوله: (بسم الله الرحمن الرحيم. باب المناقب) كذا في الأصول التي وقفت عليها من كتاب البخاري، وذكر صاحب الأطراف وكذا في بعض الشروح أنه قال «كتاب المناقب» فعلى الأول هو من جملة كتاب أحاديث الأنبياء، وعلى الثاني هو كتاب مستقل، والأول أولى فإنه يظهر من تصرفه أنه قصد به سياق الترجمة النبوية بأن يجمع فيه أمور النبي على من المبدأ إلى المنتهى، فبدأ بمقدماتها من ذكر ما يتعلق بالنسب الشريف فذكر أشياء تتعلق بالأنساب ومن ثم ذكر أمورًا تتعلق بالقبائل، ثم النهي عن دعوى الجاهلية لأن معظم فخرهم كان بالأنساب ثم ذكر صفة النبي وشمائله ومعجزاته، واستطرد منها لفضائل أصحابه ؛ ثم أتبعها بأحواله قبل الهجرة وما جرى له بمكة فذكر المبعث، ثم إسلام الصحابة وهجرة الحبشة والمعراج ووفود الأنصار والهجرة إلى المدينة، ثم ساق المغازي على ترتيبها عنده ثم الوفاة، فهذا آخر هذا الباب وهو من جملة تراجم الأنبياء وختمها بخاتم الأنبياء على قرقيبها عنده ثم الوفاة، فهذا آخر هذا

البعبوبيوس بعد ورسم المعابية و المسلم المائة المائ

قوله: (لتعارفوا) أي ليعرف بعضكم بعضًا بالنسب يقول: فلان ابن فلان وفلان ابن فلان، أخرجه الطبرى عن مجاهد.

قوله: (وقوله تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِـ وَٱلأَرْحَامُّ ﴾) قال ابن عباس: أي اتقوا الأرحام وصلوها، أخرجه ابن أبي حاتم عنه، والأرحام جمع رحم، وذوو الرحم الأقارب يطلق على كل من يجمع بينه وبين الآخر نسب، والقراءة المشهورة «والأرحام» نصبًا وعليها جاء التفسير، وقرأ حمزة «والأرحام» بالجر، واختلف في توجيهه فقيل: معطوف على الضمير المجرور في «به» من غير إعادة الجار وهو جائز عند جمع، ومنعه البصريون، وقرأها ابن مسعود فيما قيل بالرفع فإن ثبت فهو مبتدأ والخبر محذوف تقديره مما يتقى أو مما يسأل به، والمراد بذكر هذه الآية الإشارة إلى الاحتياج إلى معرفة النسب أيضًا لأنه يعرف به ذوو الأرحام المأمور بصلتهم، وذكر ابن حزم في مقدمة «كتاب النسب» له فصلاً في الرد على من زعم أن علم النسب علم لا ينفع وجهل لا يضر بأن في علم النسب ما هو فرض على كل أحد، وما هو فرض على الكفاية، وما هو مستحب. قال: فمن ذلك أن يعلم أن محمدًا رسول الله علي هو ابن عبدالله الهاشمي، فمن زعم أنه لم يكن هاشميًا فهو كافر، وأن يعلم أن الخليفة من قريش، وأن يعرف من يلقاه بنسب في رحم محرمة ليجتنب تزويج ما يحرم عليه منهم ، وأن يعرف من يتصل به ممن يرثه أو يجب عليه بره من صلة أو نفقة أو معاونة وأن يعرف أمهات المؤمنين وأن نكاحهن حرام على المؤمنين، وأن يعرف الصحابة وأن حبهم مطلوب، وأن يعرف الأنصار ليحسن إليهم لثبوت الوصية بذلك ولأن حبهم إيمان وبغضهم نفاق، قال: ومن الفقهاء من يفرق في الجزية وفي الاسترقاق بين العرب والعجم فحاجته إلى علم النسب آكد، وكذا من يفرق بين نصاوى بني تغلب وغيرهم في الجزية وتضعيف الصدقة. قال: وما فرض عمر رضي الله عنه الديوان إلا على القبائل، ولولا علم النسب ما تخلص له ذلك، وقد تبعه على ذلك عثمان وعلي وغيرهما، وقال ابن عبد البرفي أول كتابه النسب: ولعمري لم ينصف من زعم أن علم النسب علم لا ينفع وجهل لا يضر . انتهي.

وهذا الكلام قد روي مرفوعًا ولا يثبت، وروي عن عمر أيضًا ولا يثبت بل ورد في المرفوع حديث «تعلموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم» وله طرق أقواها ما أخرجه الطبراني من حديث العلاء بن خارجة، وجاء هذا أيضًا عن عمر ساقه ابن حزم بإسناد رجاله موثوقون إلا أن فيه انقطاعًا، والذي يظهر حمل ما ورد من ذمه على التعمق فيه حتى يشتغل عما هو أهم منه، وحمل/ ما ورد في استحسانه على ما تقدم من الوجوه التي أوردها ابن حزم، ولا يخفى أن بعض ذلك لا يختص بعلم النسب والله المستعان.

قوله: (وما ينهي عن دعوى الجاهلية) سيأتي الكلام عليه بعد أبواب قلائل (١١).

قوله: (الشعوب النسب البعيد والقبائل دون ذلك) هو قول مجاهد أخرجه الطبري عنه، وذكر أبو عبيدة (٢) مثال الشعب مضر وربيعة، ومثال القبيلة من دون ذلك، وأنشد لعمرو بن أحمد:

من شعب همدان أو سعد العشيرة أو خولان أو مذحج هاجوا له طربًا قوله: (حدثنا أبو بكر) هو ابن عياش الكوفي وكذا سائر الإسناد، وأبو حصين بفتح أوله هو عثمان بن عاصم.

قوله: (الشعوب القبائل العظام والقبائل البطون) أي أن المراد بلفظ القبائل في القرآن ما هو في اصطلاح أهل النسب البطون، وقد روى الطبري هذا الحديث عن خلاد بن أسلم وأبي كريب كلاهما عن أبي بكر بن عياش بهذا الإسناد، لكن قال في المتن "الشعوب الجماع" أي الذي يجمع متفرقات البطون، قال خلاد: قال أبو بكر: القبائل مثل بني تميم، ودونها الأفخاذ. انتهى. وقد قسمها الزبير بن بكار في "كتاب النسب" إلى شعب ثم قبيلة ثم عمارة بكسر العين - ثم بطن ثم فخذ ثم فصيلة، وزاد غيره قبل الشعب الجذم وبعد الفصيلة العشيرة، ومنهم من زاد بعد العشيرة الأسرة ثم العترة، فمثال الجذم عدنان ومثال الشعب مضر ومثال القبيلة كنانة ومثال العمارة قريش وأمثلة ما دون ذلك لا تخفى. ويقع في عباراتهم أشياء مرادفة لما تقدم كقولهم: حي وبيت وعقيلة وأرومة وجرثومة ورهط وغير ذلك، ورتبها محمد بن أسعد النسابة المعروف بالحراني جميعها وأردفها فقال: جذم ثم جمهور ثم شعب ثم قبيلة ثم أشائه اثلاثة وهي بيت وحي وجماع فزادت على ماذكر الزبير عشرة. وقال أبو إسحاق الزجاج: عمارة ثم بطن ثم فخذ ثم عشيرة ثم فصيلة ثم رهط ثم أسرة ثم عترة ثم ذرية. وزاد غيره في القبائل للعرب كالأسباط لبني إسرائيل، ومعنى القبيلة الجماعة، ويقال لكل ما جمع على شيء واحد: قبيلة أخذا من قبائل الشجرة وهو غصونها أو من قبائل الرأس وهو أعضاؤه، سميت بذلك لاجتماعها، ويقال: المراد بالشعوب في الآية بطون العجم وبالقبائل بطون العرب .

ثم ذكر المصنف في الباب سبعة أحاديث:

الأول: حديث أبي هريرة «قيل: يا رسول الله من أكرم الناس؟ قال: أتقاهم» الحديث،

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱۷۳)، كتاب المناقب، باب، ح۱۸ ۳۰،

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (٢/ ٢٢٠).

أورده مختصرًا، وقد مضي في قصة يوسف (١)، والغرض منه واضح، وإنما أطلق على يوسف أكرم الناس لكونه رابع نبي في نسق ولم يقع ذلك لغيره، فإنه اجتمع له الشرف في نسبه من وجهين.

الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا عبد الواحد) هو ابن زياد.

قوله: (حدثنا كليب بن واثل) هذا هو المحفوظ، ورواه عفان عن عبد الواحد فقال اعن عاصم بن كليب» أخرجه الإسماعيلي وهو خطأ من عفان، وكليب بن وائل تابعي وسط كوفي أصله من المدينة، وهو ثقة عند الجميع إلا أن أبا زرعة ضعفه بغير قادح، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث.

قوله: (حدثتني ربيبة النبي ﷺ) هي بنت أم سلمة زوج النبي ﷺ.

قوله: (قالت ممن كان إلا من مضر) في رواية الكشميهني «فممن كان» بزيادة فاء في الجواب وهو استفهام إنكار، أي لم يكن إلا من مضر.

قوله: (مضر) هو ابن نزار بن معد بن عدنان والنسب ما بين عدنان إلى إسماعيل بن إبراهيم مختلف فيه كما سيأتي الله الله النبي عليه الله عدنان فمتفق عليه. وقال ابن سعد في «الطبقات» «حدثنا هشام بن الكلبي قال: علمني أبي وأنا غلام نسب النبي على فقال: محمد بن عبدالله بن عبد المطلب وهو شيبة الحمد بن هاشم واسمه عمرو بن عبد مناف واسمه المغيرة بن قصي واسمه زيدبن كلاب بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب بن فهر و إليه جماع قريش، وماكان · فوق فهر فليس بقرشي بل هو/ كناني، ابن مالك بن النضر واسمه قيس بن كنانة بن خزيمة بن مدركة واسمه عمرو بن إلياس بن مضر؟ ، وروى الطبراني بإسناد جيد عن عائشة قالت «استقام نسب الناس إلى معد بن عدنان» ومضر بضم الميم وفتح المعجمة يقال: سمي بذلك لأنه كان مولعًا بشرب اللبن الماضر وهو الحامض. وفيه نظر لأنه يستدعي أنه كان له اسم غيره قبل أن يتصف بهذه الصفة، نعم يمكن أن يكون هذا اشتقاقه، ولا يلزم أن يكون متصفًا به حالة التسمية ، وهو أول من حدة الإبل. وروى ابن حبيب في تاريخه عن ابن عباس قال «مات عدنان وأبوه وابنه معد وربيعة ومضر وقيس وتميم وأسد وضبة على الإسلام على ملة إبراهيم» وروى الزبير بن بكار من وجه آخر عن ابن عباس (لا تسبوا مضر ولا ربيعة فإنهما كانا مسلمين) ، ولابن سعد من مرسل عبد الله بن خالد رفعه «لا تسبوا مضر فإنه كان قد أسلم».

<sup>(</sup>١) (٧/ ١٨٨)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب١٩، ح٣٣٨٣.

قوله: (من بني النضر بن كنانة) أي المذكور، وروى أحمد وابن سعد من حديث الأشعث ابن قيس الكندي قال «قلت: يا رسول الله إنا نزعم أنكم منا يعني من اليمن فقال: نحن بنو النضر بن كنانة»، وروى ابن سعد من حديث عمرو بن العاص بإسناد فيه ضعف مرفوعًا «أنا محمد بن عبد الله، وانتسب حتى بلغ النضر بن كنانة، قال: فمن قال غير ذلك فقد كذب» انتهى. وإلى النضر تنتهي أنساب قريش، وسيأتي بيان ذلك في الباب الذي يليه، وإلى كنانة تنتهي أنساب أهل الحجاز، وقد روى مسلم من حديث واثلة مرفوعًا «إن الله اصطفى كنانة من ولد إسماعيل، واصطفى من كنانة قريشًا، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم» ولابن سعد من مرسل أبي جعفر الباقر: ثم اختار بني هاشم من قريش ثم اختار بني عبد المطلب من بنى هاشم.

قوله: (حدثنا موسى) هو ابن إسماعيل التبوذكي.

قوله: (وأظنها زينب) كأن قائله موسى؛ لأن قيس بن حفص في الرواية التي قبلها قد جزم بأنها زينب، وشيخهما واحد. لكن أخرجه الإسماعيلي من رواية حبان بن هلال عن عبد الواحد وقال: لا أعلمها إلا زينب، فكأن الشك فيه من شيخهم عبد الواحد، كان يجزم بها تارة ويشك فيها أخرى.

قوله: (نهى النبي عَلَيْ عن الدباء) بضم المهملة وتشديد الموحدة سيأتي شرحه في كتاب الأشربة (١) ، وأورده هنا لكونه سمع الحديث على هذه الصورة وهذا هو المرفوع منه فلم يرحذفه من السياق، على أنه لم يطرد له في ذلك عمل: فإنه تارة يأتي بالحديث على وجهه كما صنع هنا، وتارة يقتصر على موضع حاجته منه كما تقدم في عدة مواطن.

قوله: (والمقير والمزفت) كذا وقع هنا بالميم والقاف المفتوحة. قال أبو ذر: هو خطأ والصواب النقير يعني بالنون وكسر القاف وهو واضح لئلا يلزم منه التكرار إذا ذكر المزفت.

الحديث الثالث يشتمل على ثلاثة أحاديث: أولها:

قوله: (حدثني إسحاق بن إبراهيم) هو ابن راهويه.

قوله: (تجدون الناس معادن) أي أصولاً مختلفة، والمعادن جمع معدن وهو الشيء المستقر في الأرض، فتارة يكون نفيسًا وتارة يكون خسيسًا، وكذلك الناس.

قوله: (خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام) وجه التشبيه أن المعدن لما كان إذا

<sup>(</sup>١) (١٢/ ٦٣٣)، كتاب الأشربة، باب٨، ح١٩٥٥.

استخرج ظهر ما اختفى منه ولا تتغير صفته فكذلك صفة الشرف لا تتغير في ذاتها، بل من كان شريقًا في الجاهلية فهو بالنسبة إلى أهل الجاهلية رأس، فإن أسلم استمر شرفه وكان أشرف ممن أسلم من المشروفين في الجاهلية.

وأما قوله: «إذا فقهوا» ففيه إشارة إلى أن الشرف الإسلامي لا يتم إلا بالتفقه في الدين، وعلى هذا فتنقسم الناس أربعة أقسام مع ما يقابلها: الأول شريف في الجاهلية أسلم وتفقه، ويقابله مشروف في الجاهلية لم يسلم ولم يتفقه. الثاني شريف في الجاهلية. أسلم ولم يتفقه، ويقابله مشروف في الجاهلية لم يسلم وتفقه. الثالث شريف في الجاهلية لم يسلم ولم يتفقه، ويقابله مشروف في الجاهلية أسلم ثم تفقه الرابع/ شريف في الجاهلية لم يسلم وتفقه ويقابله مشروف في الجاهلية أسلم ولم يتفقه، فأرفع الأقسام من شرف في الجاهلية ثم أسلم وتفقه، ويليه من كان مشروفًا ثم أسلم وتفقه، ويليه من كان شريفًا في الجاهلية ثم أسلم ولم يتفقه، ويليه من كان مشروفًا ثم أسلم ولم يتقف وأما من لم يسلم فلا اعتبار بهسواء كان شريفا أو مشروفًا سواء تفقه أو لم يتفقه. والله أعلم، والمراد بالخيار والشرف وغير ذلك من كان متصفًا بمحاسن الأخلاق، كالكرم والعفة والحلم وغيرها، متوقيًا لمساويها كالبخل والفجور والظلم وغيرها.

قوله: (إذا فقهوا) بضم القاف ويجوز كسرها.

ثانيها:

قوله: (ويجدون خير الناس في هذا الشأن) أي الولاية والإمرة.

وقوله (أشدهم له كراهية) أي أن الدخول في عهدة الإمرة مكروه من جهة تحمل المشقة فيه، وإنما تشتد الكراهة له ممن يتصف بالعقل والدين، لما فيه من صعوبة العمل بالعدل وحمل الناس على رفع الظلم، ولما يترتب عليه من مطالبة الله تعالى للقائم به من حقوق عباده، ولا يخفى خيرية من خاف مقام ربه. وأما قوله في الطريق التي بعد هذه «وتجدون من خير الناس أشد الناس كراهية لهذا الشأن حتى يقع فيه "فإنه قيد الإطلاق في الرواية الأولى وعرف أن من فيه مراده، وأن من اتصف بذلك لا يكون خير الناس على الإطلاق، وأما قوله احتى يقع فيه المختلف في مفهومه فقيل: معناه أن من لم يكن حريصًا على الإمرة غير راغب فيها إذا حصلت له بغير سؤال تزول عنه الكراهة فيها لما يرى من إعانة الله له عليها، فيأمن على دينه ممن كان يخاف عليه منها قبل أن يقع فيها، ومن ثم أحب من أحب استمرار الولاية من السلف الصالح حتى قاتل عليها، وصرح بعض من عزل منهم بأنه لم تسره الولاية بل ساءه العزل.

وقيل: المرادبقوله «حتى يقع فيه» أي فإذا وقع فيه لا يجوز له أن يكرهه، وقيل: معناه أن العادة جرت بذلك وأن من حرص على الشيء ورغب في طلبه قل أن يحصل له، ومن أعرض عن الشيء وقَلَّت رغبته فيه يحصل له غالبًا. والله أعلم.

ثالثها:

قوله: (وتجدون شر الناس ذا الوجهين) سيأتي شرحه في كتاب الأدب<sup>(١)</sup>، فقد أورده من وجه آخر مستقلاً.

الحديث الرابع يشتمل على ثلاثة أحاديث؛ اثنين في الذي قبله وثالثها:

قوله: (الناس تبع لقريش) قيل هو خبر بمعنى الأمر، ويدل عليه قوله في رواية أخرى «قدموا قريشًا ولا تقدموها» أخرجه عبد الرزاق بإسناد صحيح، لكنه مرسل وله شواهد، وقيل: هو خبر على ظاهره، والمراد بالناس بعض الناس وهم سائر العرب من غير قريش، وقد جمعت في ذلك تأليفًا سميته «لذة العيش بطرق الأئمة من قريش» وسأذكر مقاصده في كتاب الأحكام (٢) مع إيضاح هذه المسألة. قال عياض (٣): استدل الشافعية بهذا الحديث على إمامة الشافعي وتقديمه على غيره، ولا حجة فيه لأن المراد به هنا الخلفاء. وقال القرطبي (٤): صحبت المستدل بهذا غفلة مقارنة لصميم التقليد. وتُعُقِّبَ بأن مراد المستدل أن القرشية من أسباب الفضل والتقدم كما أن من أسباب التقدم الورع مثلاً، فالمستويان في خصال الفضل إذا تميز أحدهما بالورع مثلاً كان مقدمًا على رفيقه، فكذلك القرشية، فثبت الاستدلال بها على تقدم الشافعي ومزيته على من ساواه في العلم والدين لمشاركته له في الصفتين وتميزه عليه بالقرشية، وهذا واضح، ولعل الغفلة والعصبية صحبت القرطبي فلله الأمر.

وقوله: (كافرهم تبع لكافرهم) وقع مصداق ذلك لأن العرب كانت تعظم قريشًا في المجاهلية بسكناها الحرم، فلما بعث النبي على ودعا إلى الله توقف غالب العرب عن اتباعه وقالوا: ننظر ما يصنع قومه، فلما فتح النبي على مكة وأسلمت قريش تبعتهم العرب ودخلوا في دين الله أفواجًا، واستمرت خلافة النبوة في قريش، فصدق أن كافرهم كان تبعًا لكافرهم وصار مسلمهم تبعًا لمسلمهم.

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ۱۱۶)، كتاب الأدب، باب ٥٢، ح ٢٠٥٨.

<sup>(</sup>٢) (١٦/ ٦١٢)، كتاب الأحكام، باب٢، ح١٣٩٠.

<sup>(</sup>٣) الإكمال(٦/ ٢١٥).

<sup>(3)</sup> المفهم (3/V).

الحديث الخامس: قوله: (حدثني عبد الملك) هو/ ابن ميسرة، وقع منسوبًا في تفسير ﴿حَمّ عَسَقَ ﴾ [الشورى: ٤، ٢] ويأتي شرحه مستوفى هناك (١)، ودخوله في هذه الترجمة واضح من جهة تفسير المودة المطلوبة في الآية بصلة الرحم التي بينه وبين قريش وهم الذين خوطبوا بذلك، وذلك يستدعي معرفة النسب التي تحقق بها صلة الرحم. قال عكرمة: كانت قريش تصل الأرحام في الجاهلية، فلما دعاهم النبي علم إلى الله خالفوه وقاطعوه، فأمرهم بصلة الرحم التي بينه وبينهم، وسيأتي بيان الاختلاف في المراد (٢) بقوله ﴿ ٱلمَودَّةَ فِي ٱلقُرْفَى ﴾ [الشورى: ٢٣] في التفسير وقوله هنا: ﴿إن النبي علم يكن بطن من قريش إلا وله فيه قرابة فنزلت فيه إلا أن تصلوا قرابة بيني وبينكم كذا وقع هنا من رواية يحيى، وهو القطان عن شعبة ، فقال: إلا أن تصلوا ما بيثي وبينكم من القرابة » وهذه الرواية واضحة والأولى مشكلة لأنها فقال: إلا أن تصلوا ما بيثي وبينكم من القرآبة » وهذه الرواية واضحة والأولى مشكلة لأنها توهم أن المذكور بعد قوله «فنزلت» من القرآن وليس كذلك، وقد مشى بعض الشراح على ظاهره فقال: كان هذا قرآنا فنسخ، وقال غيره: يحتمل أن هذا الكلام معنى الآية فنسب إلى ظاهره فقال: كان هذا قرآنا فنسخ، وقال غيره: يحتمل أن هذا الكلام معنى الآية فنسب إلى النول مجازا، وهو كقول حسان في قصيدته المشهورة:

وقال الله قد أرسلت عبدًا

يقول الحق ليس به خفاء

يريد أنه من قول الله بالمعنى. قلت: والذي يظهر لي أن الضمير في قوله «فنزلت» للآية المسئول عنها وهي قوله: ﴿ قُلُ لا اَسْتَلَكُو عَلَيْهِ أَجُرًا إِلّا الْمَودَّةَ فِي الْقُرْفَى ﴾ وقد أوضحت ذلك رواية الإسماعيلي من ابن عباس تفسير لقوله تعالى ؛ ﴿ إِلّا الْمَودَّةَ فِي الْقُرْفَى ﴾ وقد أوضحت ذلك رواية الإسماعيلي من طريق معاذبن معاذعن شعبة فقال في روايته «فقال ابن عباس: إنه لم يكن بطن من بطون قريش إلا للنبي على فيه قرابة . فنزلت ﴿ قُل لا آسَنَلكُو عَلَيْهِ أَجُرا ﴾ إلا أن تصلوا قرابتي منكم وله من طريق يزيد بن زريع عن شعبة مثله لكن قال: إلا أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة . فعرف بهذا أن يزيد بن زريع عن شعبة مثله لكن قال: إلا أن تصلوا ما بيني وبينكم من القرابة . فعرف بهذا أن المراد ذكر بعض الآية بالمعنى على جهة التفسير ، وسبب ذلك خفاء معناها على سعيد بن جبير ، وسيأتي ذكر ما يتعلق بذلك في التفسير (٣) إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٥٦٨)، كتاب التفسير «الشورى»، باب ١، ح ٤٨١٨.

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٥٦٨)، كتاب التفسير «الشورى»، باب ١، - ٤٨١٨.

٣) (١١/ ٥٦٨)، كتاب التفسير «الشورى»، باب١، ح٨١٨.

الحديث السادس:

قوله: (عن إسماعيل) هو ابن أبي خالد وقيس هو ابن أبي حازم.

قوله: (يبلغ به النبي ﷺ) هذا صريح في رفعه، وليس صريحًا في أن الصحابي سمعه من النبي ﷺ.

قوله: (من هاهنا) أي المشرق.

قوله: (جاءت الفتن) ذكره بلفظ الماضي مبالغة في تحقق وقوعه وإن كان المراد أن ذلك سيجيء.

قوله: (نحو المشرق) أي وأشار إلى جهة المشرق، وقد تقدم في بدء الخلق (١) من وجه آخر عن إسماعيل «حدثني قيس عن عقبة بن عمرو أبي مسعود قال: إشارة رسول الله ﷺ». فذكر الحديث.

قوله: (والجفاء وغلظ القلوب) قال القرطبي (٢): هما شيئان لمسمى واحد كقوله: ﴿ إِنَّمَا آشَكُواْ بَقِي وَحُرْفِيَ إِلَى اللَّهِ ﴾ [يوسف: ٨٦] والبث هو الحزن، ويحتمل أن يقال: المراد بالجفاء أن القلب لا يلين بالموعظة ولا يخشع لتذكره، والمراد بالغلظ أنها لا تفهم المراد ولا تعقل المعنى، وقد مضى في الرواية التي في بدء الخلق (٣) بلفظ «القسوة» بدل الجفاء.

قوله: (في الفدادين) تقدم شرحه في بدء الخلق، قال الكرماني (٤): مناسبة هذا الحديث والذي بعده للترجمة من ضرورة أن الناس باعتبار الصفات كالقبائل، وكون الأتقى منهم هو الأكرم. انتهى. ولقد أبعد النجعة، والذي يظهر أنها من جهة ذكر ربيعة ومضر؛ لأن معظم العرب يرجع نسبه إلى هذين الأصلين وهم كانوا أجل أهل المشرق، وقريش الذين بعث فيهم النبي عليه أحد فروع مضر، فأما أهل اليمن فتعرض لهم في الحديث الذي بعده، وسيأتي لهم ترجمة «من نسب العرب كلهم إلى إسماعيل» (٥).

الحديث السابع:

قوله في حديث أبي هريرة (والإيمان يمان والحكمة يمانية) ظاهره نسبة/ الإيمان إلى ٢٥٥٥

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۸۸۶)، كتاب بدء الخلق، باب ۱۵، ح ۳۳۰۲.

<sup>(</sup>٢) المفهم (١/ ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٥٨٤)، كتاب بدء الخلق، باب١٥ ، ح٢٠٢٠.

<sup>(3) (31/11).</sup> 

<sup>(</sup>٥) (٨/ ١٥٩)، كتاب المناقب، باب٤، ح٢٥٠٧.

اليمن لأن أصل يمان يمني، فحذفت ياء النسب وعوض بالألف بدلها، وقوله: "يمانية" هو بالتخفيف، وحكى الجوهري وغيره أيضًا عن سيبويه جواز التشديد في يماني وأنشد:

### يمانيًا يظل يشد كيرًا وينفخ دائمًا لهب الشواظ

واختلف في المراد به فقيل: معناه نسبة الإيمان إلى مكة لأن مبدأه منها، ومكة يمانية بالنسبة إلى المدينة، وقيل: إلمراد نسبة الإيمان إلى مكة والمدينة وهما يمانيتان بالنسبة للشام بناء على أن هذه المقالة صدرت من النبي علي وهو حينئذ بتبوك، ومؤيده قوله في حديث جابر عند مسلم «والإيمان في أهل الحجاز»، وقيل: المراد بذلك الأنصار لأن أصلهم من اليمن ونسب الإيمان إليهم لأنهم كانوا الأصل في نصر الذي جاء به النبي على . حكى جميع ذلك أبو عبيد في «غريب الحديث» (١) له. وتعقبه ابن الصلاح (٢) بأنه لا مانع من إجراء الكلام على ظاهره، وأن المراد تفضيل أهل اليمن على غيرهم من أهل المشرق، والسبب في ذلك إذعانهم إلى الإيمان من غير كبير مشقة على المسلمين، بخلاف أهل المشرق وغيرهم. ومن اتصف بشيء وقوي قيامه به نسب إليه إشعارًا بكمال حاله فيه، ولا يلزم من ذلك نفي الإيمان عن غيرهم، وفي ألفاظه أيضًا ما يقتضي أنه أرادبه أقوامًا بأعيانهم، فأشار إلى من جاء منهم لا إلى بلد معين، لقوله في بعض طرقه في الصحيح «أتاكم أهل اليمن، هم ألين قلوبًا وأرق أفئدة، الإيمان يمان والحكمة يمانية، ورأس الكفر قبل المشرق، ولا مانع من إجراء الكلام على ظاهره وحمل أهل اليمن على حقيقته. ثم المراد بذلك الموجود منهم حينئذ لا كل أهل اليمن في كل زمان، فإن اللفظ لا يقتضيه. قال: والمراد بالفقه الفهم في الدين، والمراد بالحكمة العلم المشتمل على المعرفة بالله. انتهى. وقد أبعد الحكيم الترمذي حيث زعم أن المراد بذلك شخص خاص وهو أويس القرني . وسيأتي في «باب ذكر قحطان» (٣) زيادة في هذا . والله أعلم .

قوله: (قال أبو عبدالله) هو المصنف.

قوله: (سميت اليمن لأنها عن يمين الكعبة) هو قول أبي عبيدة (٤) قاله في تفسير الواقعة، وروى عن قطرب قال: إنما سمي اليمن يمنًا ليمنه والشام شأمًا لشؤمه، وقال الهمداني في

<sup>(1) (1/111).</sup> 

<sup>(</sup>٢) صيانة صحيح مسلم (ض: ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) (٨/ ١٧٢)، كتاب المناقب، باب٧، ح١٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (٢/ ٢٤٨).

«الأنساب»: لما ظعنت العرب العاربة أقبل بنو قطن بن عامر فتيامنوا، فقالت العرب: تيامنت بنو قطن فسموا اليمن، وتشاءم الآخرون فسموا شامًا. وقيل: إن الناس لما تفرقت ألسنتهم حين تبلبلت ببابل أخذ بعضهم عن يمين الكعبة فسموا يمنّا وأخذ بعضهم عن شمالها فسموا شامًا. وقيل: إنما سميت اليمن بيمن بن قحطان وسميت الشام بسام بن نوح، وأصله شام بالمعجمة ثم عرب بالمهملة.

قوله: (والمشأمة الميسرة...) إلخ يريد أنهما بمعنى. قال أبو عبيدة (١) في تفسير قوله تعالى ﴿ وَأَصَّحَبُ ٱلْمَشْعَدَةِ مَا أَصَحَبُ ٱلْمَشْعَدَةِ مَا أَصَحَبُ ٱلْمَشْعَدَةِ مَا أَصْحَابِ الميسرة، ويقال لليد اليسرى الشؤمى قال: ويقال للجانب الأيسر الأشأم. انتهى. ويقال: المراد بأصحاب المشأمة أصحاب النار لأنهم يمر بهم إليها وهي على ناحية الشمال، ويقال لهم ذلك لأنهم يتناولون كتبهم بالشمال. والله تعالى أعلم.

### ٢ ـ بـ اب مَناقِب قُرَيْش

• ٣٥٠٠ حَدَّفَ نَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: كَانَ مُحَمَّدُ بْنُ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم يُحَدِّثُ: أَنَّهُ بَلَغَ مُعَاوِيَةً - وَهُوَ عِنْدَهُ فِي وَفْدٍ مِنْ قُرَيْشٍ - أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ - - يُحَدِّثُ: أَنَّهُ سَيَكُونُ مَلِكٌ مِنْ قَحْطَانَ. فَغَضِبَ مُعَاوِيَةً ، فَقَامَ فَأَثْنَى عَلَى اللَّهِ بِمَا هُوَ أَهْلُهُ ، ثُمَّ قَالَ: أَمَّا بَعْدُ ، فَإِنَّهُ بَلَغَنِي أَنَّ رِجَالاً مِنْكُمْ يَتَحَدَّثُونَ أَحَادِيثَ لَيْسَتْ فِي كِتَابِ اللَّهِ ، وَلا تُؤْثَرُ عَنْ وَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ ، فَإِلَّ مُؤْثُرُ عَنْ وَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا أَقَامُوا الدِّينَ اللَّهِ عَلَى وَجْهِهِ ، مَا أَقَامُوا الدِّينَ » . يَقُولُ: "إِنَّ هَذَا الأَمْرَ فِي قُرَيْشٍ ، لا يُعَادِيهِمْ أَحَدٌ إِلا كَبَهُ اللَّهُ عَلَى وَجْهِهِ ، مَا أَقَامُوا الدِّينَ » .

[الحديث: ٣٥٠٠، طرفه في: ٧١٣٩]

٣٥٠١ حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا عَاصِمُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ عَيِّةِ قَالَ: «لا يَزَالُ هَذَا الأَمْرُ فِي قُرَيْشٍ مَا بَقِيَ مِنْهُمُ اثْنَانِ».

[الحديث: ٣٥٠١، طرفه في: ٧١٤٠]

٣٥٠٢ ـ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ عَنْ جُبَيْرٍ بْنِ مُطْعِمٍ قَالَ: مَشَيْتُ أَنَا وَعُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَعْطَيْتَ يَنِي الْمُطَّلِبِ جُبَيْرٍ بْنِ مُطْعِمٍ قَالَ: مَا نَحْنُ وَهُمْ مِنْكَ بِمَنْزِلَةٍ وَاحِدَةٍ. فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «إِنَّمَا بِنُو هَاشِمٍ وَبِنُو الْمُطَّلِبِ

<sup>(</sup>١) مجاز القرآن (٢/ ٢٤٨).

شَيْءٌ وَاحِدٌ».

[تقدم في: ٣١٤٠، طرفه في: ٤٢٢٩]

٣٠٠٣ ـ وَقَالَ اللَّيْثُ: حَدَّثَنِي أَبُو الأَسْوَدِ مُحَمَّدٌ عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الرُّبَيْرِ قَالَ: ذَهَبَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الزُّبَيْرِ مَعَ أَنَاسٍ مِنْ يَنِي رُهُرَةَ إِلَى عَائِشَةً، وَكَانَتْ أَرَقَ شَيْءٍ عَلَيْهِمْ لِقَرَابَتِهِمْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ.

[الحديث: ٣٥٠٣، طرفاه في: ٣٥٠٥، ٣٥٠٣]

٣٥٠٤ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ سَعْدٍ. ح. قَالَ يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ: حَدَّثَنَا أَبِي عَنْ أَبِيهِ قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْكُ لِلرَّحْمَنِ بْنُ هُرْمُزَ الأَعْرَجُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: "قُرَيْشٌ وَالْانْعَمَارُ وَجُهَيْئَةُ وَمُزَيْنَةُ وَأَسْلَمُ وَأَشْجَعُ وَغِفَارُ مَوَالِيَّ، لَيْسَ لَهُمْ مَوْلَى

[الحديث: ٣٥٠٤، طرفه في: ٣٥١٢]

٥٠٥٥ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ قَالَ: حَدَّثَنِي آَبُو الأَسْوَدِ عَنْ عُرْوَةَ بْن الزُّبَيْرِ قَالَ: كَانَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الزُّبَيْرِ أَحَبَّ الْبَشَرِ إِلَى عَائِشَةَ بَعْدَ النَّبِيِّ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ، وَكَانَ أَبَرَّ النَّاسَ بِهَا، وَكَانَتْ لا تُمْشِكُ شَيْئًا مِمَّا جَاءَهَا مِنْ رِزْقِ اللَّهِ تَصَدَّقَتْ، فَقَالَ ابْنُ الزُّبَيْرِ: يَنْبَغِي أَنْ يُؤْخَذَّ عَلَى يَدَيْهَا. فَقَالَتُ: أَيُؤُخَذُ عَلَى يَدَيَّ؟! عَلَيَّ نَذْرٌ إِنْ كَلَّمْتُهُ. فَاسْتَشْفَعَ إِلَيْهَا بِرِجَالٍ مِنْ قُرَيْشِ وَبِأَخْوَالِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ خَاصَّةً ، فَامْتَنْعَتْ ، فَقَالَ لَهُ الرُّهْرِيُّونَ أَخْوَالُ النَّبِيِّ ﷺ \_ مِنْهُمْ - عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْأَسْوَدِ بْنِ عَبْدِ يَغُونَ وَالْمِسْوَرُ بْنُ مَخْرَمَةَ ـ: / إِذَا اسْتَأْذَنَا فَاقْتَحِمَ الْحِجَابَ. فَفَعَلَ، فَأَرْسَلَ إِلَيْهَا بِعِشْدِ رِقَابٍ فَأَعْتَقَتْهُمْ، ثُمَّ لَمْ نَزَلْ تُعْتِقُهُمْ حَتَّى بَلَغَتْ أَرْبَعِينَ، فَقَالَتْ: وَدِدْتُ أَنِّي جَعَلْتُ حِينَ حَلَّفْتُ عَمَّلا أَعْمَلُهُ فَأَفَرُغُ مِنْهُ.

[تقدم في: ٣٥٠٣، طرفه في: ٦٠٧٣]

قوله: (باب مناقب قريش) هم ولد النضر بن كناية ، وبذلك جزم أبو عبيدة أخرجه ابن سعد عن أبي بكر بن الجهم، وروئ عن هشام بن الكلبي عن أبيه: كان سكان مكة يزعمون أنهم قريش دون سائر بني النضر حتى رحلوا إلى النبي عليه فسألوه: من قريش؟ قال: من ولد النضر ابن كنانة. وقيل: إن قريشًا هم ولذ فهر بن مالك بن النضر، وهذا قول الأكثر وبه جزم مصعب قال: ومن لم يلده فهر فليس قرشيًا، وقد قدمت مثله عن ابن الكلبي. وقيل: أول من نسب إلى قریش قصی بن کلاب، فروی ابن سعد أن عبد الملك بن مروان سأل محمد بن جبير: مثى سميت قريش قريشًا؟ قال: حين اجتمعت إلى الحرم بعد تفرقها، فقال: ماسمعت بهذا، ولكن

سمعت أن قصيًا كان يقال له القرشي، ولم يسم أحد قريشًا قبله. وروى ابن سعد من طريق المقداد: لما فرغ قصى من نفى خزاعة من الحرم تجمعت إليه قريش فسميت يو مئذ قريشا لحال تجمعها، والتقرش التجمع. وقيل: لتلبسهم بالتجارة، وقيل: لأن الجد الأعلى جاء في ثوب واحد متجمعًا فيه فسمى قريشًا. وقيل: من التقرش وهو أخذ الشيء أولاً فأولاً. وقد أكثر ابن دحية من نقل الخلاف في سبب تسمية قريش قريشًا ومن أول من تسمى به، وحكى الزبير بن بكار عن عمه مصعب أن أول من تسمى قريشًا قريش بن بدر بن مخلد بن النضر بن كنانة ، وكان دليل بني كنانة في حروبهم، فكان يقال قدمت عير قريش، فسميت قريش به قريشًا، وأبوه صاحب بدر الموضع المعروف. وقال المطرزي: سميت قريش بدابة في البحر هي سيدة الدواب البحرية، وكذلك قريش سادة الناس، قال الشاعر:

يأكلون البلاد أكسلا كمسشا

فقريش هي التي تسكن البحر بها سميت قريبش قريشًا فتأكل الغث والسمين ولاته مترك فيه لمذى جيناحين ريشًا هكذافى البلادحي قريش ولهم آخر الزمان نبى يكثر القتل فيهم والخموشا

وقال صاحب «المحكم»: قريش دابة في البحر لا تدع دابة في البحر إلا أكلتها، فجميع الدواب تخافها. وأنشد البيت الأول. قلت: والذي سمعته من أفواه أهل البحر: القرش بكسر القاف وسكون الراء، لكن البيت المذكور شاهد صحيح فلعله من تغيير العامة، فإن البيت الأخير من الأبيات المذكورة يدل على أنه من شعر الجاهلية ثم ظهر لي أنه مصغر القرش الذي . بكسر القاف. وقد أخرج البيهقي من طريق ابن عباس قال: قريش تصغير قرش وهي دابة في البحر لا تمر بشيء من غث ولا سمين إلا أكلته، وقيل: سمى قريشًا لأنه كان يقرش عن خلة الناس وحاجتهم ويسدها، والتقريش هو التفتيش، وقيل: سموا بذلك لمعرفتهم بالطعان، والتقريش وقع الأسنة، وقيل: التقرش التنزه عن رذائل الأمور، وقيل: هو من أقرشت الشجة إذا صدعت العظم ولم تهشمه ، وقيل: أقرش بكذا إذا سعى فيه فوقع له ، وقيل غير ذلك .

ثم ذكر المصنف في الباب خمسة أحاديث:

#### الأول:

قوله: (كان محمد بن جبير بن مطعم يحدث) سيأتي في الأحكام (١) الرد على من زعم أن الزهري لم يسمعه من المذكور وأذكر إن شاء/ الله شرح هذه المسألة هناك.

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۲۱۲)، كتاب الأحكام، باب، ح ۷۱۳۹.

قوله: (من قحطان) هو جماع اليمن، وفي إنكار معاوية ذلك نظر لأن الحديث الذي استدل به مقيد بإقامة الدين فيحتمل أن يكون خروج القحطاني إذا لم تقم قريش أمر الدين وقلا وجد ذلك، فإن الخلافة لم تزل في قريش والناس في طاعتهم إلى أن استخفوا بأمر الدين فضعف أمرهم وتلاشى إلى أن لم يبق لهم من الخلافة سوى اسمها المجرد في بعض الأقطار دون أكثرها، وسيأتي مصداق قول عبدالله بن عمرو بعد قليل من حديث أبي هريرة، وقول عبدالله ابن عمرو "يكون ملك من قحطان" بين نعيم بن حماد في كتاب الفتن (١١) من وجه قوي عن عمرو ابن عقبة بن أوس عن عبدالله بن عمرو أنه ذكر الخلفاء ثم قال: «ورجل من قحطان» وأخرجه بإسناد جيد أيضًا من حديث ابن عباس قال فيه: «ورجل من قحطان كلهم صالح» وروى أحمد والطبراني من حديث ذي مخمر الحبشي مرفوعًا «كان الملك قبل قريش في حمير وسيعود واللهم» وقال ابن التين: إنكار معاوية على عبدالله بن عمرو لأنه حمله على ظاهره، وقد يخرج القحطاني في ناحية لا أن حكمه يشمل الأقطار، وهذا الذي قاله بعيد من ظاهر الخبر.

### الحديث الثاني:

قوله: (إنما بنو هاشم وبنو المطلب شيء واحد) هي رواية الأكثر ووقع للحموي «سي واحد» بكسر المهملة وتشديد التحتانية، وحكى ابن التين أن أكثر الروايات بالمعجمة وأن فيها أحد بدل واحد، واستشكله بأن لفظ أحد إنما يستعمل في النفي تقول ما جاءني أحد، وأما في الإثبات فتقول جاءني واحد.

#### الحديث الخامس:

قوله: (وقال الليث: حدثني أبو الأسود محمد) أي ابن عبد الرحمن (عن عروة بن الزبير قال : ذهب عبد الله بن الزبير مع أناس من بني زهرة إلى عائشة وكانت أرق شيء عليهم لقرابتهم من رسول الله على هذا طرف من الحديث الذي أورده موصولاً بعده عن عبد الله بن يوسف عن الليث وفيه بيان السبب في ذلك، ولم أره في جميع النسخ إلا هكذا معلقًا، وقرابة بني زهرة من رسول الله على من وجهين: أحدهما: أنهم أقارب أمه لأنها آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة وهو جد والد جد النبي المهمور على المشهور

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۱۵)، رقم ۲٦٤، وفيه: عن محمد بن سيرين، عن عقبة بن أوسى عن عبدالله، ولم يذكر المزي في تهذيب الكمال (۱/ ٣٦٠، ت: عبدالله بن عمرو بن العاص)، عمرو بن عقبة، وإنماذكر: عقبة بن أوس.

عند جميع أهل النسب أن زهرة اسم الرجل، وشد ابن قتيبة فزعم أنه اسم امر أته وأن ولدها غلب عليهم النسب إليها، وهو مردود بقول إمام أهل النسب هشام بن الكلبي: أن اسم زهرة المغيرة. فإن ثبت قول ابن قتيبة فالمغيرة اسم الأب وزهرة اسم امر أته فنسب أو لادهما إلى أمهم ثم غلب ذلك حتى ظن أن زهرة اسم الأب فقيل زهرة بن كلاب، وزهرة بضم الزاي بلا خلاف.

قوله: (حدثنا أبو نعيم حدثنا سفيان) هو الثوري (عن سعد بن إبراهيم) أي ابن عبد الرحمن ابن عوف (ح. قال يعقوب بن إبراهيم) أي ابن سعد بن إبراهيم (حدثنا أبي عن أبيه) أما طريق أبي نعيم فسيأتي بهذا المتن (۱) بعد ثلاثة أبواب مع شرح الحديث. وأما طريق يعقوب بن إبراهيم فقال أبو مسعود (۱۲): حمل البخاري متن حديث يعقوب على متن حديث الثوري، ويعقوب إنما قال عن أبيه عن صالح بن كيسان عن الأعرج كما أخرج مسلم (۱۳) ولفظه «غفار وأسلم ومزينة ومن كان من جهينة خير عند الله من أسد وغطفان وطيء انتهى. فحاصله أن رواية يعقوب مخالفة لرواية الثوري في المتن والإسناد، لأن الثوري يرويه عن سعد بن إبراهيم عن الأعرج ويعقوب يرويه عن أبيه عن صالح عن الأعرج. قلت (١٤): ولم يصب أبو مسعود فيما جزم به فإنهما حديثان متغايران متنا وإسنادًا، روى كلا منهما إبراهيم بن سعد: أحدهما: الذي أخرجه مسلم وهو عنده عن صالح عن الأعرج. والآخر: الذي علقه البخاري وهو عند أبيه عن أبيه عن الأعرج ؟ ولو كان كما قال أبو مسعود لاقتضى أن البخاري أخطأ في قوله: «حدثنا أبي عن أبيه حدثني الأعرج ونسبة البخاري وضرجه على المن بهذا الإسماعيلي، فأخرجه من طريق البخاري نفسه معلقًا ولم يتعقبه، ولا يلزم من عدم وجود هذا المتن بهذا الإسماعيلي، فأخرجه من طريق البخاري نفسه معلقًا ولم يتعقبه، ولا يلزم من عدم وجود هذا المتن بهذا الإسماعيلي، فأخرجه من طريق البخاري نفسه معلقًا ولم يتعقبه، ولا يلزم من عدم وجود هذا المتن بهذا الإسماعيلي، فأخرجه من طريق البخاري نفسه معلقًا ولم يتعقبه، ولا يلزم من عدم وجود هذا المتن بهذا الإسماعيلي، فأخرجه من طريق البخاري نفس الأمر. والله أعلم.

الحديث الثالث: حديث ابن عمر «لا يزال هذا الأمر في قريش ما بقي منهم اثنان» قال الكرماني (٥): ليست الحكومة في زمننا لقريش فكيف الحديث؟ وأجاب عن ذلك بأن في بلاد الغرب خليفة من قريش وكذا في مصر، وتعقب بأن الذي في الغرب هو الحفصي صاحب

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱٦۷)، كتاب المناقب، باب۲، -۲۵۱۲.

<sup>(</sup>٢) نقله عنه الحميدي في الجمع بين الصحيحين (٣/ ١٢١)، ح ٢٣٢٩.

<sup>(4) (3/00/1).</sup> 

<sup>(</sup>٤) انظر أيضًا: تغليق التعليق (٤/ ٤٤).

<sup>(1)7/18) (0)</sup> 

تونس وغيرها وهو منسوب إلى أبي حفص رقيق عبد المؤمن صاحب ابن تومرت الذي كان على رأس المائة السافسة ادعى أنه المهدي ثم غلب أتباعه على معظم الغرب وسموا بالخلافة وهم عبد المؤمن وذريته وثم انتقل ذلك إلى ذرية أبي حفص ولم يكن عبد المؤمن من قريش في زمانه وقد تسمى بالخلافة هو وأهل بيته وأما أبو حفص فلم يكن يدعي أنه من قريش في زمانه وإنما ادعاه بعض ولله لما غلبوا على الأمر فزعموا أنهم من ذرية أبي حفص عمر بن الخطاب وليس بيدهم الآن إلا المغرب الأدنى، وأما الأقصى فمع بني الأحمر وهم منسوبون إلى الأنصار، وأما الأوسط فمع بني مرين وهم من البربر. وأما قوله: «فخليفة من مصر» فصحيح ولكنه لاحل بيده ولا ربط وإنما له من الخلافة الاسم فقط، وحينئذ هو خبر بمعنى الأمر، وإلا فقد خرج هذا الأمر عن قريش في أكثر البلاد، ويحتمل حمله على ظاهره وأن المتغلبين على النظر في أمر الرعية في معظم الأقطار وإن كانوا من غير قريش لكنهم معترفون أن الخلافة في قريش ويكون المراد بالأمر سجرد التسمية بالخلافة لا الاستقلال بالحكم، والأول أظهر. والله قريش ويكون المراد بالأمر سجرد التسمية بالخلافة لا الاستقلال بالحكم، والأول أظهر. والله أعلم.

الحديث الرابع: حديث جبير بن مطعم في السؤال عن بني نوفل وعبد شمس، تقدم شرحه في كتاب الخمس (١).

قوله: (كان عبد الله بن الزبير أحب البشر إلى عائشة) هو ابن أختها أسماء بنت أبي بكر وكانت قد تولت تربيته حتى كانت تكنى به .

قوله: (وكانت لا تمسك شيئًا) أي لا تدخر شيئًا مما يأتيها من المال، (ينبغي أن يؤخذ على يديها) أي يحجر عليها وصرح بذلك في حديث المسور بن مخرمة كما سيأتي بأوضح من هذا السياق لهذه القصة في كتاب الأدب (٢) وسأذكر شرحه هناك إن شاء الله تعالى .

قوله: (وقالت وددت أني جعلت حين حلفت عملاً أعمله فأفرغ منه) استدل به على انعقاد النذر المجهول، وهو قول المالكية لكنهم يجعلون فيه كفارة يمين، وظاهر قول عائشة وصنيعها أن ذلك لا يكفي وأنه يحمل على أكثر ما يمكن أن ينذر، ويحتمل أن تكون فعلت ذلك تورعًا لتيقن براءة الذمة، وأبعد من قال تمنت أن يدوم لها العمل الذي عملته للكفارة أي تصير تعتق دائمًا، وكذا من قال تمنت أنها بادرت إلى الكفارة حين حلفت ولم تكن هجرت عبدالله بن

<sup>(</sup>١) (٤١٨/٧)، كتاب فرض الخيس، باب١٧، مح١٤٠.

<sup>(</sup>٢) (١٤٢/١٣)، كتاب الأدب باب ٢٦، ح ٢٠٧٣.

الزبير تلك المدة، ووجه بعد الأول أنه لم يكن في السياق ما يقتضي منعها من العتق فكيف تتمنى ما لا مانع لها من إيقاعه؟ ثم أنه يقيد باقتدارها عليه لا إلزامها به مع عدم الاقتدار، وأما بعد الثاني فلقولها في بعض طرق الحديث كما سيأتي إنها كانت تذكر نذرها فتبكي حتى يبل دمعها خمارها، فإن فيه إشارة إلى أنها كانت تظن أنها ما وفت بما يجب عليها من الكفارة. واستشكل ابن التين وقوع / الحنث عليها بمجرد دخول ابن الزبير مع الجماعة قال: إلا أن كون لما سلموا عند دخولهم ردت عليهم السلام وهو في جملتهم فوقع الحنث قبل أن يقتحم الحجاب. انتهى. وغفل عما وقع في حديث المسور الذي أشرت إليه وفيه «فقالت عائشة إني نذرت والنذر شديد فلم يز الابها حتى كلمت ابن الزبير» مع أن التأويل الذي تأوله ابن التين لو لم يرد هذا التصريح لكان متعقبًا، ووجهه أنه يجوز لها رد السلام عليهم إذا نوت إخراجه ولا تحنث بذلك. والله أعلم.

٣-باب نَزَلَ الْقُرْآنُ بِلِسَانِ قُرَيْشٍ

٣٥٠٦ حَدَّثَنَا عَبْدُ العَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللهِ حَدَّثَنَا إِبْرِ اهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ أَنسٍ: أَنَّ عَثَمْ انَ دَعَا زَيْدَ بْنَ البِي وَعْبِدَ اللهِ بَنْ الدَّامِ وَسَعِيدَ بْنَ العَاصِ وَعَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الحَارِثِ بْنِ هِشَامٍ فَشَمْ انْ لَرَّهُ بِنَ الرَّهُ فِلْ القُرَشِيِّينَ الثَّلاثَةِ: إِذَا اخْتَلَفْتُم أَنْتُم وَزَيْدُ بْنِ ثَابِتُ فَيَسخُوهَا فِي المصَاحِفِ، وَقَالَ عُثْمَانُ للرَّهُ طِ القُرَشِيِّينَ الثَّلاثَةِ: إِذَا اخْتَلَفْتُم أَنْتُم وَزَيْدُ بْنِ ثَابِتُ فِي شَيْءِمِنَ القُرْآنِ فَاكْتَبُوهُ بِلِسَانِ قُرَيشٍ فَإِنَّمَا نَزَلَ بِلسَانِهِم. فَفَعَلُوا ذِلْك.

[الحديث: ٥٠٦، طرفاه في: ٤٩٨٤، ٤٩٨٧]

قوله: (باب نزل القرآن بلسان قريش) أورد فيه طرفًا من حديث أنس في أمر عثمان بكتابة المصاحف، وسيأتي مبسوطًا مشروحًا في فضائل القرآن (١)، ووجه دخوله في مناقب قريش ظاهر. والله أعلم.

٤ - باب نِسْبَةِ الْيَمَنِ إِلَى إِسْمَاعِيلَ

مِنْهُمْ أَسْلَمُ بْنُ أَفْصَى بْنِ حَارِثَةَ بْنِ عَمْرِو بْنِ عَامِرٍ مِنْ خُزَاعَةً

٣٥٠٧ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَىٰ عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبِيْدٍ حَدَّثَنَا سَلَمَةُ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: اللهُ عَنْهُ قَالَ: اللهُ عَنْهُ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَسْلَم يَتَنَاضَلُونَ بِالسُّوقِ فَقَالَ: الرَّمُو البَنِي إِسْمَاعِيلَ، فَإِنَّ خَرَجَ رَسُولُ اللهِ ﷺ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَسْلَم يَتَنَاضَلُونَ بِالسُّوقِ فَقَالَ: الرَّمُو البَنِي إِسْمَاعِيلَ، فَإِنَّ

<sup>(</sup>١) (١١/ ١٦٢ ، ١٧٦) ، كتاب فضائل القرآن ، باب٢ ، ٣ ، ح ٤٩٨٤ ، ٤٩٨٧ .

أَبَاكُم كَانَ رَامِيًا، وَأَنَا مَعَ بَنِي فَلان \* لِأَحَدِ الفَرِيقَيْنِ لَ فَأَمْسَكُوا بِأَيْدِيهِم. فَقَالَ: «مَا لَهُم؟» قَالُوا: وَكَيْفَ نَرْمِي وَأَنْتَ مَعَ يَنِنِي فُلان؟ قَالَ: «ارمُوا، وَأَنَا مَعَكُم كُلَّكُم».

[تقدم في: ٢٨٩٩، الأطراف: ٣٣٧٣]

قوله: (باب نسبة اليمن إلى إسماعيل) أي ابن إبراهيم الخليل، ونسبة مضر وربيعة إلى إسماعيل متفق عليها، وأما اليمن فجماع نسبهم ينتهي إلى قحطان، واختلف في نسبه فالأكثر أنه ابن عابر بن شالخ بن أرفشخذ بن سام بن نوح ، وقيل : هو من ولد هو د عليه السلام ، وقيل : ابن أخيه. ويقال إن قحطان أول من تكلم بالعربية وهو والدالعرب المتعربة، وأما إسماعيل فهو والدالعرب المستعربة، وأما العرب العاربة فكانوا قبل ذلك كعاد وثمود وطسم وجديس وعمليق وغيرهم، وقيل: إن قحطان أول من قيل له أبيت اللعن وعم صباحًا، وزعم الزبير بن بكار إلى أن قحطان من ذرية إسماعيل وأنه قحطان بن الهميسع بن تيم بن نبت بن إسماعيل عليه السلام، وهو ظاهر قول أبي هريرة المتقدم في قصة هاجر (١) حيث قال وهو يخاطب الأنصار «فتلك أمكم يا بني ماء السماء» هذا/ هو الذي يترجح في نقدي، وذلك أن عدد الآباء بين المشهورين من الصحابة وغيرهم وبين قحطان متقارب من عدد الآباء بين المشهورين من الصحابة وغيرهم وبين عُدّنانَ، فلو كان قحطان هو هو دًا أو ابن أخيه أو قريبًا من عصره لكان في عداد عاشر جد لعدنان على المشهور أن بين عدنان وبين إسماعيل أربعة آباء أو خمسة ، وأما على القول بأن بين عدنان وإسماعيل نحو أربعين أبًا فذاك أبعد، وهو قول غريب عند الأكثر، مع أنه حكاه كثيرون وهو أرجح عند من يقول إن معدبن عدنان كان في عصر بختنصر ، وقد وقع في ذلك اضطراب شديد واختلاف متفاوت حتى أعرض الأكثر عن سياق النسب بين عدنان وإسماعيل.

وقد جمعت مما وقع لي من ذلك أكثر من عشرة أقوال، فقرأت في «كتاب النسب لأبي رؤبة على محمد بن نصر» فذكر فيه فصلاً في نسب عدنان فقال: قال طائفة: هو ابن أدبن أدد بن زيد بن معد بن مقدم بن هميسع بن نبت بن قيدار بن إسماعيل، وقالت طائفة: ابن أدد بن هميسع المقوم هميسع بن نبت بن قيدار، وقالت طائفة: ابن أددبن هميسع المقوم ابن ناحور بن يسرح بن يشجب بن مالك بن أيمن بن نبت بن قيدار، وقالت طائفة: هو ابن أدبن أددبن الهميسع بن يشجب بن سعد بن بريح بن نمير بن حميل بن منحيم بن لافث بن الصابوح بن

٥٣٨

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۳۵۰)، کتاب النکاح، باب۱۳، ح۱۰۸۶.

كنانة بن العوام بن نابت بن قيدار، وقالت طائفة: بين عدنان وإسماعيل أربعون أبًا قال: واستخرجوا ذلك من كتاب رخيا كاتب أرميا النبي، وكان رخيا قد حمل معد بن عدنان من جزيرة العرب ليالي بختنصر خوفًا عليه من معرة الجيش فأثبت نسب معد بن عدنان في كتبه فهو معروف عند علماء أهل الكتاب. قال: ووجدت طائفة من علماء العرب قد حفظت لمعد أربعين أبًا بالعربية إلى إسماعيل، واحتجت في أسمائهم بأشعار من كان عالمًا بأمر الجاهلية كأمية بن أبي الصلت، قال: فقابلته بقول أهل الكتاب فوجدت العدد متفقًا واللفظ مختلفًا. ثم ساق أسماء أربعين أبًا بينهما. وقد وجدت لغيره حكاية خلاف أزيد مما حكاه، فعند ابن إسحاق أنه عدنان بن أد بن يشجب بن يعرب بن قندر، وعنه أيضًا عدنان بن أد بن مقوم بن ناحور بن يبرح بن يعرب بن يعرب بن قندر، وعنه أيضًا عدنان بن أد بن يشجب بن نابت بن إسماعيل، وعن إبراهيم بن المنذر هو عدنان بن أد بن أد بن الهميسع بن نابت بن إسماعيل، وحكاه مرة عن عبد الله بن عمران المدني فزاد فيه بين أدد والهميسع زيدًا.

وحكى أبو الفرج الأصبهاني عن دغفل النسابة أنه ساق بين عدنان وإسماعيل سبعة وثلاثين أبًا فذكرها وهي مغايرة للمذكور قبل، وقال هشام بن الكلبي في «كتاب النسب» له ونقله ابن سعد عنه قال: أخبرت عن أبي ولم أسمع منه أنه ساق بين عدنان وإسماعيل أربعين أبًا قلت: فذكرها وفيها مغايرة لما تقدم، قال هشام: وأخبرني رجل من أهل تدمر يكنى أبًا يعقوب من مسلمي أهل الكتاب وعلمائهم أن رخيا كاتب أرمياء أثبت نسب معد بن عدنان والأسماء التي عنده نحو هذه الأسماء، والخلاف من قبل اللغة. قال: وسمعت من يقول: إن معد بن عدنان كان على عهد عيسى ابن مريم، كذا قال، وحكى الهمداني في الأنساب ما حكاه ابن الكلبي ثم ساق الأسماء سياقة أخرى بأكثر من هذا العدد باثنين ثم قال: وهذا مما أنكره، ومما ينبغي أن يعقل ولا يذكر ولا يستعمل بمخالفتها لما هو المشهور بين الناس، كذا قال، والذي ترجح في نظري أن الاعتماد على ما قاله ابن إسحاق أولى، وأولى منه ما أخر جه الحاكم والطبراني، من حديث أم سلمة قالت: عدنان هو ابن أد بن زيد بن بري بن أعراق الثري، وأعراق الثري، وأعراق الثري، وأعراق الثري هو إسماعيل، وهو موافق لما ذكرته آنفًا عن إبراهيم بن المنذر عن عبد الله بن عمران، وهو موافق من يقول إن قحطان من ذرية إسماعيل؛ لأنه والحالة هذه يتقارب عدد عمران، وهو موافق من يقول إن قحطان من ذرية إسماعيل؛ لأنه والحالة هذه يتقارب عدد الآباء بين كل من قحطان وعدنان وبين/ إسماعيل، وعلى هذا فيكون معد بن عدنان كما قال

بين نبينا وبين عدنان نحو العشرين، فيبعد مع كون المدة التي بين نبينا وبين عيسى عليه السلام كانت ستمائة سنة كما سيأتي في صحيح البخاري مع ما عرف من طول أعمارهم أن يكون معد في زمن عيسى، وإنما رجح من رجح كون بين عدنان وإسماعيل العدد الكثير الذي تقدم مع الاضطراب فيه استبعادهم أن يكون بين معد وهو في عصر عيسى ابن مريم وبين إسماعيل أربعة آباء أو خمسة مع طول المدة، وما فروا منه وقعوا في نظيره كما أشرت إليه، فالأقرب ما حررته وهو إن ثبت أن معد بن عدنان كان في زمن عيسى فالمعتمد أن يكون بينه وبين إسماعيل العدد الكثير من الآباء، وإن كان في زمن موسى فالمعتمد أن بينهما العدد القليل. والله أعلم.

قوله: (منهم أسلم بن أفصى) بفتح الهمزة وسكون الفاء بعدها مهملة مقصورًا، ووقع في رواية الجرجاني أفعى بعين مهملة بدل الصاد وهو تصحيف، وقوله: ابن حارثة بن عمرو بن عامر أي ابن حارثة بن امرىء القيس بن ثعلبة بن مازن بن الأزد، قال الرشاطي: الأزد جرثومة من جراثيم قحطان، وفيهم قبائل، فمنهم الأنصار وخزاعة وغسان وبارق وغامد والعتيك وغيرهم، وهو الأزد بن الغوث بن نبت بن مالك بن زيد بن كهلان بن سبأ بن يشجب بن يعرب ابن قحطان، وأراد المصنف أن نسب حارثة بن عمرو متصل باليمن.

وقد خاطب النبي على أسلم بأنهم من بني إسماعيل كما في حديث سلمة بن الأكوع الذي في هذا الباب، فدل على أن اليمن من بني إسماعيل. وفي هذا الاستدلال نظر لأنه لا يلزم من كون بني أسلم من بني إسماعيل أن يكون جميع من ينتسب إلى قحطان من بني إسماعيل لاحتمال أن يكون وقع في أسلم ما وقع في إخوتهم خزاعة من الخلاف هل هم من بني قحطان أو من بني إسماعيل، وقد ذكر ابن عبد البر من طريق القعقاع بن أبي حدرد في حديث الباب «أن النبي على مربناس من أسلم وخزاعة وهم يتناضلون فقال: ارموا بني إسماعيل، فعلى هذا فلعل من كان هناك من خزاعة كانوا أكثر فقال ذلك على سبيل التغليب، وأجاب الهمداني النسابة عن ذلك بأن قوله لهم: «يا بني إسماعيل» لا يدل على أنهم من ولد إسماعيل من جهة الآباء، بل يحتمل أن يكون ذلك لكونهم من بني إسماعيل من جهة الأمهات، لأن القحطانية والعدنانية قد اختلطوا بالصهارة، فالقحطانية من بني إسماعيل من جهة الأمهات، وقد تقدمت مباحث هذا الحديث في كتاب الجهاد (۱)، ومما استدل به على أن اليمن من ولد إسماعيل قول ابن المنذر ابن عمرو بن حرام جدحسان بن ثابت:

<sup>(</sup>۱) (٧/ ١٧٧)، كتاب الجهاد، باب٧٨، ح٢٨٩٩.

وحارثة الغطريف مجدًا مؤثلا وبنت ابن إسماعيل ما إن تحولا

ورثنا من البهلول عمروبن عامر وحارثة مآئـــر من آل ابن بنت ابن مالك وبنت ابن وهذا أيضًا مما يمكن تأويله كما قال الهمداني . والله أعلم .

### ه\_باب

٣٥٠٨ حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ عَنِ الْحُسَيْنِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ بُرَيْدَةَ حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنُ يَعْمَرَ أَنَّ أَبَا الأَسْوَدِ الدِّيلِيَّ حَدَّثَهُ عَنْ أَبِي ذَرِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ يَعَوُّ لَهُ عَنْ مَا لَيْسَ مِنْ رَجُلِ الْحَصَى لِغَيْرِ أَبِيهِ وَهُو يَعْلَمُهُ إِلا كَفَرَ بِاللَّه، وَمَنِ ادَّعَى قَوْمًا لَيْسَ لَهُ فِيهِمْ نَسَبٌ فَلْيَبَوَ أُمَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ».

[الحديث: ٣٥٠٨، طرفه في: ٦٠٤٥]

٣٥٠٩ / حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَيَّاشٍ حَدَّثَنَا حَرِيزٌ قَالَ: حَدَّثَنِي عَبْدُ الْوَاحِدِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ النَّهِ عَبْدُ الْوَاحِدِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ النَّهِ عَيْقَ: "إِنَّ مِنْ أَعْظَمِ الْفِرَى أَنْ "قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "إِنَّ مِنْ أَعْظَمِ الْفِرَى أَنْ "قَلَ النَّهِ ﷺ: "إِنَّ مِنْ أَعْظَمِ الْفِرَى أَنْ تَعُولُ: يَدُولُ اللَّهِ ﷺ مَا لَمْ يَقُلُ". يَدُعِي الرَّجُلُ إِلَى غَيْرٍ أَبِيهِ، أَوْيُويَ عَيْنَهُ مَا لَمْ تَرَ، أَوْيَقُولُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَا لَمْ يَقُلُ".

مُ ٣٥١٠ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَدِمَ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَيْقُ ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّا هَذَا الْحَيِّ مِنْ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَدِمَ وَفْدُ عَبْدِ الْقَيْسِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَيْقُ ، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّا هَذَا الْحَيِّ مِنْ رَبِيعَة ، قَدْ حَالَتْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ كُفَّارُ مُضَرَ ، فَلَسْنَا نَخْلُصُ إِلَيْكَ إِلا فِي كُلِّ شَهْرٍ حَرَامٍ ، فَلَوْ أَمَرْ تَنَا بِيعَة ، قَدْ حَالَتْ بَيْنَنَا وَبَيْنَكَ كُفَّارُ مُضَرَ ، فَلَسْنَا نَخْلُصُ إِلَيْكَ إِلا فِي كُلِّ شَهْرٍ حَرَامٍ ، فَلَوْ أَمَرْ تَنَا بِأَمْدٍ نَا نُخُدُهُ عَنْكَ وَنُبَلِّغُهُ مَنْ وَرَاءَنَا . قَالَ عَيْقٍ : «آمُرُكُمْ بِأَرْبَعِة وَأَنْهَاكُمْ عَنْ أَرْبَعِة : الإيمَانِ بِاللّهِ بَلْمُونَ بَاللّهِ خُمْسَ مَا خَنِمْتُمْ . شَهَادَةِ أَنْ لا إِلَهَ إِلا اللّهُ خُمْسَ مَا خَنِمْتُمْ . وَأَنْهَاكُمْ عَنِ الدُّبَاءِ ، وَالْحَنْتَم ، وَالنَقِيرِ ، وَالْمُزَفِّتِ » .

[تقدم نَي: ٥٣، أطرافه في: ٥٧، ١٣٩٨، ٥٢٣، ٢٣٦٨، ٤٣٦٩، ٤٣٦٨، ٢٦٦، ٢٦٦٦، ٢٧٦٦، ٢٥٥٦] ١ ٣ ٥١ حدَّ ثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ عن سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ: «أَلا إِنَّ الْفِيتُنَةَ هَاهُنَا \_ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ وَهُو عَلَى الْمِنْبَرِ: «أَلا إِنَّ الْفِيتُنَةَ هَاهُنَا \_ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ وَهُو عَلَى الْمِنْبَرِ: «أَلا إِنَّ الْفِيتُنَةَ هَاهُنَا \_ عُمْرَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى الْمَشْرِقِ - مِنْ حَبْثُ يَطْلُعُ قَرْنُ الشَّيْطَانِ».

[تقدم في: ٣١٠٤، أطرافه في: ٣٢٧٩، ٥٢٩٦، ٧٠٩٢، ٧٠٩٢]

قوله: (باب) كذا هو بلا ترجمة وهو كالفصل من الباب الذي قبله، ووجه تعلقه به من الحديثين الأولين ظاهر وهو الزجر عن الادعاء إلى غير الأب الحقيقي، لأن اليمن إذا ثبت نسبهم إلى إسماعيل فلا ينبغي لهم أن ينسبوا إلى غيره، وأما الحديث الثالث فله تعلق بأصل

الباب وهو أن عبد القيس ليسوا من مضر، وأما الرابع فللإشارة إلى ما وقع في بعض طرقه من الزيادة بذكر ربيعة ومضر.

فأما الحديث الأول: وهو حديث أبي ذر فقوله في الإسناد «عن الحسين» هو ابن واقد المعلم، ووقع في رواية مسلم «حدثنا حسين المعلم». وقوله: «عن أبي ذر» في رواية الإسماعيلي «حدثني أبو ذر» وفي الإسناد ثلاثة من التابعين في نسق، وقوله: «ليس من رجل» من زائدة، والتعبير بالرجل للغالب وإلا فالمرأة كذلك حكمها.

قوله: (ادعى لغير أبيه وهو يعلمه إلا كفر بالله) كذا وقع هنا كفر بالله ولم يقع قوله: «بالله» في غير رواية أبي ذر ولا في رواية مسلم ولا الإسماعيلي وهو أولى، وإن ثبت ذاك فالمراد من استحل ذلك مع علمه بالتحريم، وعلى الرواية المشهورة فالمراد كفر النعمة، وظاهر اللفظ غير مراد، وإنما ورد على سبيل التغليظ والزجر لفاعل ذلك، أو المراد بإطلاق الكفر أن فاعله فعل فعلا شبيها بفعل أهل الكفر، وقد تقدم تقرير هذه المسألة في كتاب الإيمان (١).

وقوله: (ومن ادعى قومًا ليس له فيهم نسب فليتبوأ مقعده من النار) في رواية مسلم والإسماعيلي «ومن ادعى ما ليس له فليس منا، وليتبوأ مقعده من النار» وهو أعم مما تدل عليه رواية البخاري، على أن لفظة «نسب» وقعت في رواية الكشميهني دون غيره ومع حذفها يبقى متعلق الحار والمجرور محذوفًا فيحتاج إلى تقدير، ولفظ نسب أولى ما قدر لوروده في بعض الروايات، وقوله: «فليتبوأ» أي ليتخذ منز لا من النار، وهو إما دعاء أو خبر بلفظ الأمر، ومعناه هذا جزاؤه إن جوزي، وقد يعقى عنه، وقد/ يتوب فيسقط عنه، وقد تقدم تقرير ذلك في كتاب الإيمان (٢) في حديث «من كذب على».

وفي الحديث: تحريم الانتفاء من النسب المعروف والادعاء إلى غيره، وقيد في الحديث بالعلم ولا بد منه في الحالتين إثباتًا ونفيًا، لأن الإثم إنما يترتب على العالم بالشيء المتعمدله. وفيه جواز إطلاق الكفر على المعاصي لقصد الزجر كما قررناه، ويؤخذ من رواية مسلم تحريم الدعوى بشيء ليس هو للمدعي، فيدخل فيه الدعاوي الباطلة كلها مالاً وعلمًا وتعلمًا ونسبًا وحالاً وصلاحًا ونعمة وولاء وغير ذلك، ويزداد التحريم بزيادة المفسدة المترتبة على ذلك. واستدل به ابن دقيق العيد للمالكية في تصحيحهم الدعوى على الغائب بغير مسخر لدخول

<sup>(</sup>١) (١/١٥٦)، كتاب الإيمان، باب٢١.

<sup>(</sup>٢) بل في كتاب العلم (١/ ٣٥١)، باب ٣٨، ح١٠٧.

المسخر في دعوى ما ليس له وهو يعلم أنه ليس له، والقاضي الذي يقيمه أيضًا يعلم أن دعواه باطلة، قال: وليس هذا القانون منصوصًا في الشرع حتى يخص به عموم هذا الوعيد، وإنما المقصود إيصال الحق لمستحقه فترك مراعاة هذا القدر، وتحصيل المقصود من إيصال الحق لمستحقه أولى من الدخول تحت هذا الوعيد العظيم.

### الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا على بن عياش) بتحتانية ومعجمة.

قوله: (حدثنا حريز) هو بفتح المهملة وكسر الراء وآخره زاي وهو ابن عثمان الحمصي من صغار التابعين، وهذا الإسناد من عوالي البخاري، وشيخه عبد الواحد بن عبد الله النصري بالنون المفتوحة بعدها صاد مهملة وهو دمشقي، واسم جده كعب بن عمير ويقال: بسر بن كعب، وهو من بني نصر بن معاوية بن بكر بن هوازن، وهو من صغار التابعين، ففي الإسنادرواية القرين عن القرين، وقد ولي إمرة الطائف لعمر بن عبد العزيز، ثم ولي إمرة المدينة ليزيد بن عبد الملك، وكان محمود السيرة ومات سنة بضع ومائة، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث الواحد، وقد رواه عنه أيضًا زيد بن أسلم وهو أكبر منه سنًا ولقاء للمشايخ، لكنه أدخل بين عبد الواحد وواثلة عبد الوهاب بن بخت رأيته في مستخرج ابن عبدان على الصحيحين من رواية هشام بن سعد عن زيد وهشام فيه مقال، وهذا عندي من المزيد في متصل الأسانيد، أو هو مقلوب كأنه عن زيد بن أسلم عن عبد الوهاب بن بخت عن عبد الواحد. والله أعلم.

قوله: (إن من أعظم الفرا) بكسر الفاء مقصور وممدود وهو جمع فرية، والفرية: الكذب والبهت تقول فرى بفتح الراء فلان كذا إذا اختلق يفري بفتح أوله وافترى اختلق.

قوله: (أو يري) بضم التحتانية أوله وكسر الراء أي يدعي أن عينيه رأتا في المنام شيئًا ما رأتاه، ولأحمد وابن حبان والحاكم من وجه آخر عن واثلة «أن يفتري الرجل على عينيه فيقول رأيت ولم ير في المنام شيئًا».

قوله: (أو يقول) بفتح التحتانية أوله وضم القاف وسكون الواو، وفي رواية المستملي بفتح المثناة والقاف و تثقيل الواو المفتوحة.

وفي الحديث: تشديد الكذب في هذه الأمور الثلاثة، وهي الخبر عن الشيء أنه رآه في المنام ولم يكن رآه، والادعاء إلى غير الأب، والكذب على النبي على أما هذا الأخير فتقدم البحث فيه في كتاب

العلم (۱)، وأما ما يتعلق بالمنام فيأتي في التعبير (۲)، وأما الادعاء فتقدم قريبًا فيما قبله، وتقدم بيان الحكمة في التشديد فيه، والحكمة في التشديد في الكذب على النبي على النبي يلا واضح فإنه إنما يخبر عن الله فمن كذب عليه كذب على الله عز وجل، وقد اشتد النكير على من كذب على الله تعالى في قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ أَظْلَمُ مِمَنِ أَفْرَىٰ عَلَى اللّهِ كَذِبًا أَوْ كُذَبًا أَوْ كُذَبًا وَالاعراف: ٣٧] تعالى في قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ أَظْلَمُ مِمَنِ الْكَافر، وقال: ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ تَرَى اللّهِ كَذَبُوا عَلَى اللّهِ فسوى بين من كذب عليه وبين الكافر، وقال: ﴿ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ تَرَى اللّهِ كُذَبُوا عَلَى اللّهِ وَبُحُوهُهُم مُسَودَةً ﴾ [الزمر: ٢٠] والآيات في ذلك متعددة، وقد تمسك بعض أهل الجهل بقوله وبعض أهل الجهل بقوله في بعض طرق الحديث «من كذب علي» وأما المنام فإنه لما كان جزءًا من الوحي كان المخبر عن الله بما لم يقع كالمخبر عن الله بما لم يلقه إليه، أو لأن الله يوسل ملك الرؤيا فيرى النائم ماشاء، فإذا أخبر عن ذلك بالكذب يكون كاذبًا على الله وعلى الملك، كما أن الذي يكذب على النبي على ينسب إليه شرعًا لم يقله، والشرع غالبًا إنما تلقاه النبي على لسان الملك فيكون الكاذب في ذلك كاذبًا على الله وعلى الملك، كما أن الذي يكذب على النبي في ينسب إليه شرعًا لم يقله، والشرع غالبًا إنما تلقاه النبي يله على لسان الملك فيكون الكاذب في ذلك كاذبًا على الله وعلى الملك.

الحديث الثالث: حديث ابن عباس «قدم وفد عبد القيس» تقدم الكلام عليه في كتاب الإيمان (٣) ، ويأتي ما يتعلق بالأشربة منه في موضعه (٤) إن شاء الله تعالى ، وقوله: «عن أبي جمرة» هو بالجيم ، وقوله: «آمركم بأربعة وأنهاكم عن أربعة» في رواية الكشميهني «بأربع» في الموضعين ، والشيء إذا لم يذكر مميزه يجوز تذكيره وتأنيثه ، ومناسبة هذا الحديث للترجمة من جهة أن جل العرب هم ربيعة ومضر ، ولا خلاف في نسبتهم إلى إسماعيل .

الحديث الرابع: حديث ابن عمر في أن الفتنة من قبل المشرق، وقد تقدم قريبًا (٥)، ويأتي شرحه في كتاب الفتن إن شاء الله تعالى (٢)، ومناسبته للترجمة من جهة ذكر المشرق، وكلهم من مضر وربيعة كما تقدم قريبًا (٧)، وفي بعض طرق هذا الحديث «والإيمان يمان» ففيه إشارة

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۳۵۱، ۵۱۱)، کتاب العلم، باب، ۳۸، ح۱۰۲، ۱۰۷.

<sup>(</sup>٢) (١٦/ ٤٠٠)، كتاب التعبير، باب٥٤، ح٢٠٤٢.

<sup>(</sup>٣) (١/ ٢٣٢)، كتاب الإيمان، باب ٤٠ ح٥٠.

<sup>(</sup>٤) (١٢/ ٦٣٣)، كتاب الأشربة، باب، م ٩٩٥٥.

<sup>(</sup>٥) (٨/ ١٤٢)، كتاب المناقب، باب١، - ٣٤٩٨.

<sup>(</sup>٦) (١٦/١٦)، كتاب الفتن، باب١٦، -٧٠٩٢.

<sup>(</sup>٧) (٨/ ١٤٢)، كتاب المعاقب، باب ١ ، ح ٣٤٩٨.

إلى ذكر الأصول الثلاثة ، فاثنان لاخلاف أنهم من بني إسماعيل وإنما الخلاف في الثالث .

# ٦ ـ باب ذِكْرِ أَسْلَمَ وَغِفَارَ وَمُزَيْنَةٌ وَجُهَيْنَةٌ وَأَشْجَعَ

٣٥١٢ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ سَعْدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ هُرْمُزَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «قُرَيْشٌ وَالْانْصَارُ وَجُهَيْنَةٌ وَمُزَيْنَةٌ وَأَسْلَمُ وَغِفَارُ وَجُهَيْنَةٌ وَمُزَيْنَةٌ وَأَسْلَمُ وَغِفَارُ وَجُهَيْنَةٌ وَمُزَيْنَةٌ وَأَسْلَمُ وَغِفَارُ وَاللَّهِ عَرَيْدَ وَاللَّهِ وَرَسُولِهِ».

[تقدم نی: ۳۵۰٤]

٣٥١٣ \_ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ غُرَيْرِ الزُّهْرِيُّ حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ آبِيهِ عَنْ صَالِح حَدَّثَنَا نَافِعٌ أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ أَخْبَرَهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ عَلَى الْمِنْبَرِ: «غِفَارُ خَفَرَ اللَّهُ لَهَا، وَأَسْلَمُ سَالَمَهَا اللَّهُ، وَعُصَيَةُ عَصَتِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ».

٣٥١٤ ـ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ أَخْبَرَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ الثَّقَفِيُّ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ النَّبِيِّ عَيِّيْ قَالَ: «أَسْلَمُ سَالَمَهَا اللَّهُ، وَغِفَارُ غَفَرَ اللَّهُ لَهَا».

٣٥١٥ - حَدَّثَنَا آقبِيصَةُ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ، وحَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا ابْنُ مَهْدِي عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمَيْرِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَيْ: «أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ جُهَيْنَةُ وَمُزَيْنَةُ وَأَسْلَمُ وَغِفَارُ خَيْرًا مِنْ بَنِي تَمِيمٍ وَبَنِي أَسَدٍ وَمِنْ بَنِي عَبْدِ اللَّهِ بْنِ فَطَفَانَ وَمِنْ بَنِي عَامِرِ بْنِ صَعْصَعَة؟»، فَقَالَ رَجُلٌ: خَابُوا وَخَسِرُوا. فَقَالَ: «هُمْ خَيْرٌ مِنْ بَنِي عَامِرِ بْنِ صَعْصَعَة؟»، فَقَالَ رَجُلٌ: خَابُوا وَخَسِرُوا. فَقَالَ: «هُمْ خَيْرٌ مِنْ بَنِي عَامِر بْنِ صَعْصَعَة».

[الحديث: ٣٥١٥، طرفاه في: ٦٦٣٥، ٣٦١٦]

٣٥١٦ - حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي يَعْقُوبَ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ/ الرَّحْمَنِ بْنَ أَبِي بَكْرَةَ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ الأَقْرَعَ بْنَ حَابِسٍ قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: إِنَّمَا بَايَعَكَ سُرَّاقُ ﴿ لَهُ الْحَجِيجِ مِنْ أَسْلَمَ وَغِفَارَ وَمُزَيْنَةَ \_ وَأَحْسِبُهُ وَجُهَيْنَةَ ، ابْنُ أَبِي يَعْقُوبَ شَكَّ \_ قَالَ النَّبِيُ ﷺ: الْحَجِيجِ مِنْ أَسْلَمَ وَغِفَارُ وَمُزَيْنَةً \_ وَأَحْسِبُهُ وَجُهَيْنَةً \_ خَيْرًا مِنْ بَنِي تَمِيمٍ وَبَنِي عَامِ وَأَسَدٍ وَغَطَفَانَ خَابُوا وَخَسِرُوا؟ » قَالَ: «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ إِنَّهُمْ لأَخَيْرُ مِنْهُمْ ".

[تقدم في: ٣٥١٥، طرفه في: ٦٦٣٥]

٣٥١٦ م-حَدَّثَ نَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ عن حَمَّادٌ عَنْ أَيُّوبِ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ: «أَسْلَمُ وَغِفَارُ وَشَيْءٌ مِنْ مُزَيْنَةَ وَجُهَيْنَةً - أَوْ قَالَ: شَيْءٌ مِنْ جُهَيْنَة أَوْ مُزَيْنَةً - خَيْرٌ عِنْدَ اللّهِ ـ أَوْ قَالَ: يَوْمَ الْقِيَامَةِ ـ مِنْ أَسَدِ وَتَمِيمٍ وَهَوَ ازِنَ وَغَطْفَانَ».

قوله: (باب ذكر أسلم وغفار ومزينة وجهينة وأشجع) هذه خمس قبائل كانت في الجاهلية في القوة والمكانة، دون بني عامر بن صعصعة وبني تميم بن مر وغير هما من القبائل، فلما جاء الإسلام كانوا أسرع دخو لأفيه من أولئك فانقلب الشرف إليهم بسبب ذلك.

فأما أسلم: فقد تقدم ذكر نسبهم في الباب الماضي.

وأما غفار: فبكسر الغين المعجمة وتخفيف الفاء وهم بنو غفار بن مُلَيل بميم ولامين مصغر ابن ضمرة بن بكر بن عبد مناة بن كنانة، وسبق منهم إلى الإسلام أبو ذر الغفاري وأخوه أنيس كما سيأتي شرح ذلك قريبًا (١)، ورجع أبو ذر إلى قومه فأسلم الكثير منهم.

وأما مزينة: فبضم الميم وفتح الزاي وسكون التحتانية بعدها نون، وهو اسم امرأة عمرو ابن أد بن طابخة بالموحدة ثم المعجمة ابن إلياس بن مضر، وهي مزينة بنت كلب بن وبرة، وهي أم أوس وعثمان ابني عمرو، فولد هذين يقال لهم بنو مزينة والمزنيون، ومن قدماء الصحابة منهم عبد الله بن مغفل بن عبد نهم المزني وعمه خزاعي بن عبد نهم وإياس بن هلال وابنه قرة بن إياس وهذا جدالقاضي إياس بن معاوية بن قرة وآخرون.

وأماجهينة: فهم بنوجهينة بن زيد بن ليث بن سود بن أسلم بضم اللام-ابن الحاف بالمهملة والفاء وزن الياس ابن قضاعة، من مشهوري الصحابة منهم عقبة بن عامر الجهني وغيره، واختلف في قضاعة فالأكثر أنهم من حمير فيرجع نسبهم إلى قحطان، وقيل هم من ولد معد بن عدنان.

وأما أشجع: فبالمعجمة والجيم وزن أحمر وهم بنو أشجع بن ريث بفتح الراء وسكون التحتانية بعدها مثلثة ابن غطفان بن سعد بن قيس، من مشهوري الصحابة منهم نعيم بن مسعود ابن عامر بن أنيف.

والحاصل أن هذه القبائل الخمس من مضر، أما مزينة وغفار وأشجع فبالاتفاق، وأما أسلم وجهينة فعلى قول ويرجعه أن الذين ذكروا في مقابلهم وهم تميم وأسد وغطفان وهوازن جميعهم من مضر بالاتفاق، وكانت منازل بني أسد بن خزيمة ظاهر مكة حتى وقع بينهم وبين خزاعة فقالة بن عبادة بن مرارة الأسدي هلال بن أمية الخزاعي فقتلت خزاعة فضالة

<sup>(</sup>١) (٨/ ١٧٨)، كتاب المناقب، باب١٠، ح٢٥٢٢.

بصاحبها فنشبت الحرب بينهم فبرحت بنو أسد عن منازلهم فحالفوا غطفان فصار يقال للطائفتين الحليفان أسد وغطفان، وتأخر من بني أسد آل جحش بن رياب فحالفوا بني أمية، فلما أسلم آل جحش وهاجر وااحتوى أبو سفيان على دورهم بذلك الحلف، ذكر ذلك عمر بن شبة في «أخبار مكة».

ثم ذكر المصنف في الباب أربعة أحاديث:

الأول:

قوله: (قريش والأنصار) تقدم ذكر قريش <sup>(١)</sup>، وسيأتي ذكر الأنصار في/ أوائل الهجرة <sup>(٢)</sup>. **٢** 

قوله: (موالي) بتشديد التحتانية إضافة إلى النبي على أي أنصاري، وهذا هو المناسب هنا وإن كان للمولى عدة معان، ويروى بتخفيف التحتانية والمضاف محذوف أي موالي الله ورسوله، ويدل عليه قوله: «ليس لهم مولى دون الله ورسوله» وهذه فضيلة ظاهرة لهؤلاء القبائل، والمراد من آمن منهم، والشرف يحصل للشيء إذا حصل لبعضه، قيل إنما خصوا بذلك لأنهم بادروا إلى الإسلام فلم يسبواكما سبي غيرهم، وهذا إذا سلم يحمل على الغالب، وقيل: المرادبهذا الخبر النهي عن استرقاقهم وأنهم لا يدخلون تحت الرق، وهذا بعيد.

الحديث الثاني: حديث «غفار غفر الله لها».

قوله: (حدثنا محمدبن غرير) هو بالمعجمة والراء المكررة مصغر.

قوله: (أن عبدالله) هو ابن عمر.

قوله: (غفار غفر الله لها) هو لفظ خبر يراد به الدعاء، ويحتمل أن يكون خبرًا على بابه، ويؤيده قوله في آخره: «وعصية عصت الله ورسوله» وعصية هم بطن من بني سليم ينسبون إلى عصية بمهملتين مصغر ابن خفاف بضم المعجمة وفاءين مخفف ابن امرى القيس بن بهئة بضم الموحدة وسكون الهاء بعدها مثلثة ابن سليم، وإنما قال فيهم ويشي ذلك لأنهم عاهدوه فغدروا كما سيأتي بيان ذلك في كتاب المغازي في غزوة بئر معونة (٢)، وقد تقدمت له طرق في الاستسقاء (٤)، وحكى ابن التين أن بني غفار كانوا يسرقون الحاج في الجاهلية فدعا لهم النبي ويشي بعد أن أسلموا ليمحي عنهم ذلك العار، ووقع في هذا الحديث من استعمال جناس

<sup>(</sup>۱) (۱/۳۵۸)، باب۲.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٨٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب١.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ١٦١)، كتاب المغازي، باب٢٨، ح٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) (٣/ ٣٤٥)، كتاب الاستسقاء، باب٢، ح١٠٠٦.

الاشتقاق ما يلذ على السمع لسهولته وانسجامه، وهو من الاتفاقات اللطيفة.

(تنبيه): وقع هنا في رواية كريمة وغيرها «باب ابن أخت القوم منهم» وذكر فيه حديث أنس في ذلك، وهو عند أبي ذر قبل «باب قصة الحبش» (١) وسيأتي. ووقع بعده أيضًا عندهم «باب قصة زمزم» وفيه حديث إسلام أبي ذر، وهو عند أبي ذر بعد «باب قصة خزاعة» (٢) وسيأتي شرح هذين البابين في مكانهما إن شاء الله تعالى.

الحديث الثالث: حديث أبي هريرة في ذلك.

قوله: (حدثنا محمد) هو أبن سلام، وقرأت بخط مغلطاي: قيل هو ابن سلام وقيل ابن يحيى الذهلي، وهذا الثاني وهم؛ فإن الذهلي لم يدرك عبد الوهاب الثقفي، والصواب أنه ابن سلام (٣) كما ثبت عند أبي علي بن السكن في غير هذا الحديث، ويحتمل أن يكون ابن حوشب فقد خرج البخاري في تفسير (٤) ﴿ اقْتَرَبَتْ ﴾ وفي الإكراه (٥) عن محمد بن عبد الله بن حوشب عن عبد الله الثقفي فهو أولى أن يفسر به من محمد بن يحيى، وقد أخرجه الإسماعيلي وأبو يعلى من طريق محمد بن المثنى عن عبد الوهاب فيحتمل أن يكون هو فإنه من شيوخ البخاري.

قوله: (عن أيوب) هو السختياني، ومحمدهو ابن سيرين، وذكر الإسماعيلي عن المنيعي أن عبد الوهاب الثقفي تفرد برواية هذا الحديث عن أيوب.

الحديث الرابع: أورده من طرق.

قوله في الطريق الأولى: (أرأيتم) المخاطب بذلك الأقرع بن حابس كما في الرواية التي بعدها.

قوله: (خيرًا من بني تميم) أي ابن مر بضم الميم وتشديد الراء ابن أد بضم الألف وتشديد الدال ابن طابخة بن إلياس بن مضر، وفيهم بطون كثيرة جدًا.

قوله: (وبني أسد) أي ابن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، وكانوا عددًا كثيرًا، وقد ظهر مصداق ذلك عقب وفاة رسول الله ﷺ فارتد هؤلاء مع طليحة بن خويلد، وارتد الذين

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱۸۲)، كتاب المناقب، باب ۱۶، ح ۳۵۲۸.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۱۷۸)، كتاب المناقب، باب ۱۱، ح۲۵۲۲.

<sup>(</sup>٣) قال الجياني في التقييد (٣/ ١٠٢٠): وقد صرح البخاري باسمه في الأضاحي (ح٥٥٥) وغير موضع، فقال: حدثنا محمد بن سلام، نا عبد الوهاب.

<sup>(</sup>٤) (١٠/ ٦٥٨)، كتاب التفسير، باب٥، ح ٤٨٧٥.

<sup>(</sup>٥) (٢١٨/١٦)، كتاب الإكراه، باب، ح ٦٩٤١.

0 2 0

قبلهم وهم بنو تميم مع سجاح.

قوله: (ومن بني عبدالله بن غطفان) بفتح المعجمة ثم المهملة ثم الفاء والتخفيف، أي ابن سعد بن قيس عيلان بن مضر، وكان اسم عبد الله بن غطفان في الجاهلية عبد العزى فصيره النبي على عبدالله، وبنوه يعرفون ببني المحولة، (ومن بني عامر بن صعصعة) أي ابن معاوية بن بكر بن هوازن، وسيأتي نسب/ هوازن في الحديث الذي بعده.

قوله: (فقال رجل نعم) هو الأقرع بن حابس التميمي كما في الرواية التي بعد هذه.

قوله: (عن محمد بن أبي يعقوب) هو محمد بن عبدالله بن أبي يعقوب نسب إلى جده وهو بصري من بني تميم، قال شعبة: حدثني محمد بن أبي يعقوب وهو سيد بني تميم وهو ثقة عند الجميع.

قوله: (أن الأقرع بن حابس) بمهملة وموحدة مكسورة وبعدها سين مهملة.

قوله: (إنما بايعك سراق الحجيج) بالموحدة وبعد الألف تحتانية، وفي رواية بالمثناة وبعد الألف موحدة.

قوله: (ابن أبي يعقوب شك) هو مقول شعبة وقد ظهر من الرواية التي قبلها أن لا أثر لشكه، وأن ذلك ثابت في الخبر.

قوله: (الأخير منهم) كذا فيه بوزن أفعل وهي لغة قليلة، والمشهورة «الخير منهم» وثبت كذلك في رواية الترمذي، وإنما كانوا خيرًا منهم الأنهم سبقوهم إلى الإسلام، والمراد الأكثر الأغلب.

قوله: (عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال أسلم وغفار) كذا فيه بحذف فاعل قال الثاني، وهو اصطلاح لمحمد بن سيرين إذا قال عن أبي هريرة قال: «قال» ولم يسم قائلاً والمراد به النبي على وقد نبه على ذلك الخطيب وتبعه ابن الصلاح، وقد أخرج مسلم هذا الحديث عن زهير بن حرب عن ابن علية عن أيوب فقال فيه: «قال رسول الله على كذا أخرجه أحمد من طريق معمر عن أيوب».

قوله: (وشيء من مزينة وجهينة) فيه تقييد لما أطلق في حديث أبي بكرة الذي قبله، وكذا في قوله: «يوم القيامة» لأن المعتبر بالخير والشر إنما يظهر في ذلك الوقت.

قوله: (وهوازن وغطفان) أما غطفان فتقدم ذكره في حديث أبي هريرة، وأما هوازن فذكرت في حديث أبي هريرة بدل بني عامر بن صعصعة، وبنو عامر بن صعصعة من بني هوازن

من غير عكس، فذكر هوازن أشمل من ذكر بني عامر، ومن قبائل هوازن غير بني عامر بنو نصر ابن معاوية وبنو سعد بن بكر بن هوازن وثقيف وهو قيس بن منبه بن بكر بن هوازن، والجميع يجمعهم هوازن بن منصور بن عكرمة بن خصفة \_ بفتح المعجمة ثم المهملة ثم الفاء والتخفيف ابن قيس.

٧-باب ذِكْرِ قَحْطَان

٣٥١٧ ـ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثَنِي سُلَيْمَانُ بْنُ بِلالٍ عَنْ ثَوْرِ بْنِ زَيْدٍ عَنْ أَبِي الْغَيْثِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَالَ: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَخْرُجَ رَجُلٌ مِنْ قَحْطَانَ يَسُوقُ النَّاسَ بِعَصَاهُ".

[الحديث ١٧ ٣٥ ـ طرفه في: ١١٧]

قوله: (باب ذكر قحطان) تقدم القول فيه وهل هو من ذرية إسماعيل أم لا؟ وإلى قحطان تنتهي أنساب أهل اليمن من حمير وكندة وهمدان وغيرهم .

قوله: (عن ثوربن زيد) هو الديلي المدني، وأبو الغيث شيخه اسمه سالم.

قوله: (لا تقوم الساعة حتى يخرج رجل من قحطان) لم أقف على اسمه ولكن جوز القرطبي(١) أن يكون جهجاه الذي وقع ذكره في مسلم من طريق أخرى عن أبي هريرة بلفظ الا - تذهب الأيام والليالي حتى يملك رجل يقال له: جهجاه»/ أخرجه عقب حديث القحطاني.

قوله: (يسوق الناس بعصاه) هو كناية عن الملك، شبهه بالراعي وشبه الناس بالغنم. ونكتة التشبيه التصرف الذي يملكه الراعي في الغنم. وهذا الحديث يدخل في علامات النبوة من جملة ما أخبر به ﷺ قبل وقوعه ولم يقع بعد، وقد روى نعيم بن حماد في الفتن (٢) من طريق أرطأة بن المنذر \_ أحد التابعين من أهل الشام \_ أن القحطاني يخرج بعد المهدي ويسير على سيرة المهدي، وأخرج أيضاً (٣) من طريق عبد الرحمن بن قيس بن جابر الصدفي عن أبيه عن جده مرفوعًا «يكون بعد المهدي القطحاني، والذي بعثني بالحق ما هو دونه» وهذا الثاني مع كونه مرفوعًا ضعيف الإسناد، والأول مع كونه موقوفًا أصلح إسنادًا منه، فإن ثبت ذلك فهو في

المفهم (٧/ ٢٤٧). (1)

<sup>(</sup>۱/ ٤٠٢)، رقم ۱۲۱۶. **(Y)** 

الفتن (١/ ٥٠٥)، رقم ١٢٢١. (٣)

زمن عيسى ابن مريم، لما تقدم أن عيسى عليه السلام إذا نزل يجد المهدي إمام المسلمين، وفي رواية أرطاة بن المنذر «أن القحطاني يعيش في الملك عشرين سنة» واستشكل ذلك كيف يكون في زمن عيسى يسوق الناس بعصاه والأمر إنما هو لعيسى؟ ويجاب بجواز أن يقيمه عيسى نائبًا عنه في أمور مهمة عامة، وسيأتي مزيد لذلك في كتاب الفتن (١١) إن شاء الله تعالى.

## ٨-باب مَا يُنْهَى مِنْ دَعْوَى الْجَاهِلِيَةِ

٣٥١٨ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ أَخْبَرَنَا مَخْلَدُ بْنُ يَزِيدَ أَخْبَرَنَا ابْنُ جُرَيْجٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرُو بْنُ دِينَادٍ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى اللَّهُ مَعْهُ نَاسٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى اللَّهُ سَمِعَ جَابِرًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: غَزَوْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، وَقَدْ ثَابَ مَعَهُ نَاسٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى كَثُرُوا، وَكَانَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلٌ لَعَّابٌ، فَكَسَعَ أَنْصَارِيًّا، فَغَضِبَ الأَنْصَارِيُّ غَضَبًا شَدِيدًا حَتَّى تَدَاعَوْا، وَقَالَ الأَنْصَارِيُّ : يَاللَّا نُصَارِيُّ : يَاللَّا مُهَاجِرِينَ . فَخَرَجَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُ اللَّهُ الْمَهَاجِرِينَ . فَظَلَ النَّهُ مَا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُنَالَ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُهَا اللَّهُ مُا اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْصَارِيُّ ، قَالَ اللَّهُ مُ اللَّهُ الْعُلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُا اللَّهُ مُلِي اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللللللْمُ

وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أُبِيِّ ابْنُ سَلُولَ: أَقَدْ تَدَاعُواْ عَلَيْنَا! لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَرُّ مِنْهَا الأَذَلَّ. فَقَالَ عُمَرُ أَلا نَقْتُلُ يَا نبي اللَّهِ هَذَا الْخَبِيثَ؟ \_ لِعَبْدِ اللَّهِ \_، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّهُ كَانَ يَقْتُلُ أَصْحَابِهُ».

[التحديث: ١٨ ٣٥، طرفاه في: ٤٩٠٥، ٢٩٠٧]

٣٥١٩ ـ حَدَّثَنَا ثَابِتُ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مُرَّةَ عَنْ مَسْرُوقِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ أَنْتُ عَنْ النَّبِيِّ عَنْ شُفْيَانَ عَنْ زُبَيْدِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مَسْرُوقِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَنْ اللَّهُ عَنِ النَّبِيِّ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَمُ الْمُعَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللْمُعَلِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ا

قوله: (باب ما ينهى من دعوى الجاهلية) ينهى بضم أوَلِه و دعوى الجاهلية الاستغاثة عند إرادة الحرب. كانوا يقولون: يا آل فلان، فيجتمعون فينصرون القائل ولو كان ظالمًا، فجاء الإسلام بالنهي عن ذلك، وكأن المصنف أشار إلى ما ورد في بعض طرق جابر المذكور، وهو ما أخرجه إسحاق بن راهويه والمحاملي في «الفوائد الأصبهإنية» من طريق أبي الزبير عن

<sup>(</sup>١) (١٦/ ٥٥٠)، كتاب الفتن، باب٢٣، ح١١٧.

- جابر قال: «اقتتل غلام من المهاجرين وغلام من الأنصار» فذكر الحديث، وفيه/ «فقال ٥٤٧ رسول الله ﷺ: أدعوى الجاهلية؟ قالوا: لا. قال: لا بأس، ولينصر الرجل أخاه ظالمًا أو مظلومًا، فإن كان ظالمًا فلينهم فإنه له نصر» وعرف من هذا أن الاستغاثة ليست حرامًا وإنما الحرام ما يترتب عليها من دعوى الجاهلية.

قوله: (حدثنا محمد) كذا للجميع غير منسوب، وهو ابن سلام كما جزم به أبو نعيم في «المستخرج»، وأبو علي الجياني (١)، ويؤيد ذلك ما وقع في «الوصايا» (٢) بمثل هذه الطريق، فعند الأكثر حدثنا محمد غير منسوب، وعند أبي ذر حدثنا محمد بن سلام.

قوله: (غزونا) هذه الغزوة هي غزوة المريسيع.

قوله: (ثاب معه) بمثلثة وموحدة أي اجتمع.

قوله: (رجل لعاب) أي بطال، وقيل: كان يلعب بالحراب كما تصنع الحبشة، وهذا الرجل هو جهجاه بن قيس الغفاري وكان أجير عمر بن الخطاب، والأنصاري هو سنان بن وبرة حليف بني سالم الخزرجي، وسيأتي بيان ذلك في تفسير سورة المنافقين (٣).

قوله: (فكسع) بفتح الكاف والمهملتين أي ضربه على دبره.

قوله: (حتى تداعوا) كذا للأكثر بسكون الواو بصيغة الجمع، وفي بعض النسخ عن أبي ذر «تداعوا» بفتح العين والواو بصيغة التثنية، والمشهور في هذا تداعيا بالياء عوض الواو. وكأنه بقاها على أصلها بالواو.

قوله: (دعوها فإنها خبيثة) أي دعوى الجاهلية، وقيل: الكسعة، والأول هو المعتمد. قوله: (ألانقتل) بالنون وبالمثناة أيضًا.

قوله: (هذا الخبيث لعبد الله) اللام بمعنى عن والتقدير قال عمر يريد عبد الله ألا نقتل هذا الخبيث؟ وسيأتي بقية شرح هذا الحديث في التفسير (٤) إن شاء الله تعالى .

قوله: (وعن سفيان عن زبيد) هو معطوف على قوله: «حدثنا سفيان عن الأعمش» وهو موصول وليس بمعلق، وقد تقدم في الجنائز من رواية أبي نعيم عن سفيان عن

<sup>(</sup>١) تقييدالمهمل (١٠٢٨/٣).

<sup>(</sup>٢) (٦/٩/٦)، كتاب الوصايا، باب١٥، ح٥٥٢٠.

<sup>(</sup>٣) (٧٠٨/١٠)، كتاب التفسير «المنافقون»، باب٥، ح٥٠٥.

<sup>(</sup>٤) (۱۱/ ۷۰۷، ۲۱۷)، كتاب التفسير «المنافقون»، باب٥، ٧، ح٥٠٥، ٧٠٥.

زبيد (١)، ومن رواية عبد الرحمن بن مهدي عن سفيان عن الأعمش (٢)، فكأنه كان عند ثابت بن محمد عن سفيان عن شيخه ، وكأنه سمعه منه مفرقًا فحدث به ، فنقل عنه كذلك .

## ٩\_بـابقِصَّةِ خُزَاعَةٌ

٠ ٣٥٢ حدَّثَ نَا إِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَ نَا يَحْيَى بْنُ آدَمَ أَخْبَرَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ أَبِي حَصِينٍ عَنْ أَبِي صَالِحِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «عَمْرُو بْنُ لُحَيّ بْنِ قَمَعَّة بْنِ خنْدفَ أَبُو خُزَاعَةَ».

٢٥٢١ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّبِ قَالَ: الْبَحِيرَةُ: الَّتِي يُمْنَعُ دَرُّهَا لِلطَّوَاغِيتِ، وَلا يَخُلُبُهَا أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ، وَالسَّائِبَةُ: الَّتِيَ كَانُوا يُسَيِّبُونَهَا لَآلِهَتِهِمْ، فَلا يُحْمَلُ عَلَيْهَا شَيْءٌ. قَالَ: وَقَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: "رَأَيْتُ عَمْرُو ابْنَ عَامِرِ بْنِ لُحَيِّ الْخُزَاعِيَّ يَجُرُّ قُصْبَهُ فِي النَّارِ». وَكَانَ أَوَّلَ مَنْ سَيَّبَ السَّواتِيْبَ.

[الحديث: ٣٥٢١، طرفه في: ٤٦٢٣]

قوله: (باب قصة خزاعة) اختلف في نسبهم مع الاتفاق على أنهم من ولد عمرو بن لحي باللام والمهملة مصغر وهو ابن حارثة بن عمروبن عامر بن ماء السماء، وقد تقدم نسبه في أسلم وأسلم هو عم عمرو بن لحي، ويقال إن اسم لحي ربيعة، وقد صحف بعض الرواة فقال عمرو ابن يحيى، ووقع مثل ذلك في «الجمع للحميدي»<sup>(٣)</sup> والصواب/ باللام وتشديد الياء آخره <del>- -</del> مصغر، ووقع في حديث جابر عند مسلم «رأيت أبا ثمامة عمرو بن مالك» وفيه تغيير لكن أفاد أن كنية عمرو أبا ثمامة، ويقال لخزاعة بنو كعب، نسبوا إلى جدهم كعب بن عمرو بن لحي، قال ابن الكلبي: لما تفرق أهل سبأ بسبب سيل العرم نزل بنو مازن على ماء يقال له غسان، فمن أقام به منهم فهو غساني، وانخزعت منهم عمرو بن لحي عن قومهم، فنزلوا مكة وما حولها فسموا خزاعة ، وتفرقت سائر الأزد، وفي ذلك يقول حسان بن ثابت :

> خزاعة منافي جموع كراكر ولمانزلنابطن مرتخزعت

<sup>(</sup>٤/ ٤٧)، كتاب الجنائز، باب٥٥، ح١٢٩٤. (1)

<sup>(</sup>٤/ ٥١)، كتاب الجنائز، باب٣٩، ح١٢٩٨. **(Y)** 

<sup>(</sup>٣/ ١٨ ، ح٢١٨٤) وفيه على الصواب، وقال المحقق: مخطوطاتنا لم يردفيه ما ذكر ابن حجر. (٣)

ووقع في حديث الباب أنه عمروبن لحي بن قمعة بن خندف، وهذا يؤيد قول من يقول إن خزاعة من مضر، وذلك أن خندف بكسر المعجمة وسكون النون وفتح الدال بعدها فاء اسم امرأة إلياس بن مضر، واسمها ليلى بنت حلوان بن عمران بن الحاف بن قضاعة، لقبت بخندف لمشيتها، والخندفة الهرولة، واشتهر بنوها بالنسبة إليها دون أبيهم لأن إلياس لما مات حزنت عليه حزنًا شديدًا بحيث هجرت أهلها ودارها وساحت في الأرض حتى ماتت، فكان من رأى أولادها الصغار يقول: من هؤلاء؟ فيقال: بنو خندف. إشارة إلى أنها ضيعتهم، وقمعة بفتح القاف والميم بعدها مهملة خفيفة ويقال بكسر القاف وتشديد الميم.

وجمع بعضهم بين القولين أعني نسبة خزاعة إلى اليمن وإلى مضر فزعم أن حارثة بن عمرو لما مات قمعة ابن خندف كانت امرأته حاملاً بلحي فولدته وهي عند حارثة فتبناه فنسب إليه، فعلى هذا فهو من مضر بالولادة ومن اليمن بالتبني.

وذكر ابن الكلبي أن سبب قيام عمرو بن لحي بأمر الكعبة ومكة أن أمه فهيرة بنت عمرو بن الحارث بن مضاض الجرهمي وكان أبوها آخر من ولي أمر مكة من جرهم فقام بأمر البيت سبطه عمرو بن لحي فصار ذلك في خزاعة بعد جرهم، ووقع بينهم في ذلك حروب إلى أن انجلت جرهم عن مكة، ثم تولت خزاعة أمر البيت ثلاثمائة سنة إلى أن كان آخرهم يدعى أبا غبشان بضم المعجمة وسكون الموحدة بعدها معجمة أيضًا واسمه المحرش بمهملة ثم معجمة ابن حليل بمهملة ولامين مصغر ابن حبشية بفتح المهملة وسكون الموحدة بعدها معجمة ثم ياء نسب ابن سلول بفتح المهملة ولامين: الأولى مضمومة ابن عمرو بن لحي، وهو خال قصي بن كلاب أخو أمه حبي بضم المهملة وتشديد الموحدة مع الإمالة، وكان في عقله شيء فخدعه قصي فاشترى منه أمر البيت بأذواد من الإبل، ويقال: بزق خمر، فغلب قصي حينئذ على أمر البيت، وجمع بطون بني فهر وحارب خزاعة حتى أخرجهم من مكة، وفيه يقول الشاعر:

أبوكم قصي كان يدعي مجمعًا به جمع الله القبائل من فهر

وشرع قصي لقريش السقاية والرفادة، فكان يصنع الطعام أيام منى والحياض للماء، فيطعم الحجيج ويسقيهم، وهو الذي عمر دار الندوة بمكة، فإذا وقع لقريش شيء اجتمعوا فيها وعقدوه بها.

قوله: (عمرو بن لحي بن قمعة بن خندف أبو خزاعة) أي هو أبو خزاعة ، ووقع في رواية أبي نعيم عن إسرائيل بهذا السند عند الإسماعيلي «خزاعة بن قمعة بن عمرو بن خندف» وفيه

تغيير بالتقديم والتأخير؛ وعنده من طريق أبي أحمد الزبيري عن إسرائيل «عمرو أبو خزاعة بن قمعة بن خندف» وهذا يوافق الأول لكن بحذف لحي، وبأن يعرب ابن قمعة أعراب عمرو لا إعراب أبو خزاعة، وأصوبها الأول، وهكذا روى أبو حصين هذا الحديث عن أبي صالح مختصرًا، وأخرجه مسلم من طريق سهيل بن أبي صالح عن أبيه أتم منه ولفظه: «رأيت عمروبن لحي بن قمعة ابن خندف يجر/ قصبه في النار» وأورده ابن إسحاق في «السيرة الكبرى» عن محمد بن إبراهيم التيمي عن أبي صالح أتم من هذا ولفظه «سمعت رسول الله والكثيرية ولاكثم بن الجون: رأيت عمرو بن لحي يجر قصبه في النار، لأنه أول من غير دين إسماعيل، فنصب الموثان وسيب السائبة وبحر البحيرة ووصل الوصيلة وحمى الحامي» ووقع لنا بعلو في الأوثان وسيب السائبة وبحر البحيرة ووصل الوصيلة وحمى الحامي» ووقع لنا بعلو في محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة، لكنه قال: «عمرو بن قمعة» فنسبه إلى جده، وروى الطبراني من حديث ابن عباس رفعه «أول من غير دين إبراهيم عمرو بن لحي بن قمعة ابن خندف أبو خزاعة» وذكر الفاكهي من طريق عكرمة نحوه مرسلاً وفيه «فقال المقداد: يا رسول الله، عن من عرو بن لحي؟ قال: أبو هؤلاء الحي من خزاعة».

وذكر ابن إسحاق أن سبب عبادة عمرو بن لحي الأصنام أنه خرج إلى الشام وبها يومئذ العماليق وهم يعبدون الأصنام، فاستوهبهم واحدًا منها وجاءبه إلى مكة فنصبه إلى الكعبة وهو هبل، وكان قبل ذلك في زمن جرهم قد فجر رجل يقال له أساف بامرأة يقال لها نائلة في الكعبة فمسخهما الله جل وغلا حجرين، فأخذهما عمرو بن لحي فنصبهما حول الكعبة، فصار من يطوف يتمسح بهما، يبدأ بأساف ويختم بنائلة. وذكر محمد بن حبيب عن ابن الكلبي أن سبب ذلك أن عمرو بن لحي كان له تابع من الجن يقال له أبو ثمامة فأتاه ليلة فقال: أجب أبا ثمامة، فقال: لبيك من تهامة، فقال: أدخل بلا ملامة، فقال: أيت سيف جدة، تجد آلهة معدة، فخذها ولا تهب، وادع إلى عبادتها تجب. قال فتوجه إلى جدة فوجد الأصنام التي كانت تعبد في زمن نوح وإدريس، وهي ود وسواع ويغوث ويعوق ونسر، فحملها إلى مكة ودعا إلى عبادتها فانتشرت بسبب ذلك عبادة الأصنام في العرب، وسيأتي زيادة شرح ذلك في تفسير سورة نوح (١) إن شاء تعالى.

قوله في الرواية الأخرى عن أبي هريرة: (عمروبن عامر الخزاعي) كذا وقع نسبه في حديث

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۲۱)، كتاب التفسير «نوح»، باب ١، ح ٠ ٤٩٢.

ابن مسعود عند أحمد ولفظه قاول من سيب السوائب وعبد الأصنام عمر وبن عامر أبو خزاعة » وهذا مغاير لما تقدم ، وكأنه نسب إلى جده لأمه عمرو بن حارثة بن عمرو بن عامر ، وهو مغاير لما تقدم من نسبة عمرو بن لحي إلى مضر ، فإن عامرًا هو ابن ماء السماء بن سبأ وهو جد جد عمرو ابن لحي عند من نسبه إلى اليمن ، ويحتمل أن يكون نسب إليه بطريق التبني كما تقدم من قبل ، وسيأتي الكلام على الوصيلة والسائبة وغيرهما في تفسير سورة المائدة (١) إن شاء الله تعالى .

# ٠١-باب قِصِّة إسلام أَبِي ذَرِّ الغِفَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَنهُ اللَّهُ عَنهُ ال

٣٥٢٢ حَدَّثَنِي أَبُو جَمْرةً قَالَ أَنْ أَخْزَمَ قَالَ أَبُو قُتَيْبَةَ سَلْمُ بِنُ قُتَيْبَةَ : حَدَّثِنِي مُثَنَى بْنُ سَعِيدِ القَصيرُ قَالَ : حَدَّثَنِي أَبُو جَمْرةً قَالَ : قَالَ أَنْ ابْنُ عَبَّاسٍ : أَلا أُخْبِركُم بِاسْلامِ أَبِي ذَرِ ؟ قَالَ : قُلْنَا : بَلَىٰ . قَالَ : قَالَ أَبُو ذَرِ : كُنْتُ رَجُلاً مِنْ غِفَارٍ ، فَبَلَغنا أَنَّ رَجُلاً قَدْ خَرَجَ بِمِكَّةً يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيّ ، فَقُلْتُ لَا أَنْ رَجُلاً فَلْ خَرَجَ بِمِكَّةً يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيّ ، فَقُلْتُ لَا أَنْ رَجُلاً فَلْ فَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَأْمُرُ بِالخَيْرِ ، وَيَنْهَىٰ عَنِ الشَّرِ . فَقُلْتُ لَهُ : لَمْ تَشفني مِنَ الخَبْرِ ، فَقَالَ : وَاللَّه لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَأْمُرُ بِالخَيْرِ ، وَيَنْهَىٰ عَنِ الشَّرِ . فَقُلْتُ لَهُ : لَمْ تَشفني مِنَ الخَبَرِ ، فَقَالَ : وَاللَّه لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَأْمُرُ بِالخَيْرِ ، وَيَنْهَىٰ عَنِ الشَّرِ . فَقُلْتُ لَهُ : لَمْ تَشفني مِنَ الخَبَرِ ، فَقَالَ : وَاللَّه لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَأْمُرُ بِالخَيْرِ ، وَيَنْهَىٰ عَنِ الشَّرِ . فَقُلْتُ لَهُ : لَمْ تَشفني مِنَ الخَبَرِ ، فَقَالَ : وَاللَّه لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَأْمُرُ بِالخَيْرِ ، وَيَنْهَىٰ عَنِ الشَّرِ . فَقُلْتُ لَهُ أَنْ أَسْالً / عَنْهُ ، وَأَشْرَبُ مِنْ الْخَبِرِ ، فَالْمُونُ فَى المَسْجِدِ .

قَالَ: فَمْرَّبِي عَلَيٌّ فَقَالَ إِنَّ كَأَنَّ الرَّجُلَ غَرِيبٌ؟ قَالَ قُلْتُ: نَعَم. قَالَ: فَانْطَلِقْ إِلَى المسْجِدِ لأَسْأَلَ وَانْطَلْقَتُ مَعَهُ لا يَسْأَلُتِي عَنْ شَيءٍ وَلا أُخبرُه، فَلَمَّا أَصْبَحْتُ غَدُوْتُ إِلَى المسْجِدِ لأَسْأَلَ عَنْهُ، وَلَيْسَ أَحَدُ يُخبرُنِي عَنْهُ بِشَيءٍ. قَالَ: فَمرَّبِي عَلِيٌّ فَقَالَ: أَمَا نَالَ للرَّجُل يَعْرِفُ مَنْزِلَه بَعْد؟ عَنْهُ، وَلَيْسَ أَحَدُ يُخبرُنِي عَنْهُ بِشَيءٍ. قَالَ: فَمرَّبِي عَلِيٌّ فَقَالَ: أَمَا نَالَ للرَّجُل يَعْرِفُ مَنْزِلَه بَعْد؟ قَالَ: قُلْتُ لَهُ: فَلْتُ لَهُ: وَمَا أَقْدَمَكَ هٰذِهِ البَلْدَة؟ قَالَ ثَلْت لَهُ: فَالله تَعْلَى الْحَبْرِ، فَأَرْدُتُ أَنْ الْقَاهُ. فَقَالَ لَهُ: أَمَا إِنَّكَ نَيْمُ أَلَّهُ فَدْ حَرَجَ هَاهُنَا رَجُلٌ يَزْعُمُ أَلَّهُ فَدْ رَشَدْتَ عَلِيَّ أَخِي لِيُكَلِّمُهُ، فَرَجِعَ وَلَمْ يَشْفِنِي مِنَ الخَبْرِ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَلْقَاهُ. فَقَالَ لَهُ: أَمَا إِنَّكَ نَيْعٍ، فَأَرْسُلْتُ أَخِي لِيُكَلِّمُهُ، فَرَجِعَ وَلَمْ يَشْفِنِي مِنَ الخَبْرِ، فَأَرَدْتُ أَنْ أَلْقَاهُ. فَقَالَ لَهُ: أَمَا إِنَّكَ فَدُ رَشَدْتَ. هٰذَا وَجُهِي إِلَيْهِ، فَاتَبْعْنِي، ادْخُلْ حَيْثُ أَدْخُلُ، فَإِنِّي إِنْ رَأَيْتُ أَحَدًا أَخَافهُ عَلَيْكَ قُمْ وَمَضَيْتُ مَعَهُ حَتَى دَخَلَ وَدَخَلْتُ مَعُهُ عَلَى إلى الحَائِطِ كَأَنِي أُصِلْحُ نَعْلِي، وَامْضِ أَنْتَ. فَمضَى وَمَضَيْتُ مَعَهُ حَتَى دَخَلَ وَدَخَلْتُ مَعُهُ عَلَى النَالِي الْحَالِطِ كَأَنِي . فَقَالَ : لِي : «يَا أَبَا فَعُ عَلَى النَبِي عَنْكُ بَالعَقْ مَا لَا مُرْبَعُ إِلَى بَعَنْكَ بِالحَقْ فَلُكُ بَالحَقْ فَلُكُ وَالْمَعِي وَالْعَلْ فَلُكُ وَاللّهُ وَلُوا فَأَلْمُ أَنْ فَلُكُ وَاللّهُ مَنْ مَا فَاللّهُ وَلَا فَأَوْلِلْ الْمَالِقُ وَاللّهُ مُنْ وَاللّهُ وَلَا مَا فَقُلُ إِلَى المَالِقُ فَلْ وَاللّهُ وَلُولُ وَاللّهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا مَاللّهُ وَلَا اللّهُ مُنْ وَاللّهُ وَلَى المَالِمُ اللّهُ وَلَى المُعْرِقُ وَلَا مَا فَاللّهُ اللّهُ وَلَى المَالِقُ اللّهُ وَلَى المَالِقُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْكُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ الْفُولُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

<sup>(</sup>١) (١٠٤/١٠)، كتاب التفسير «المائدة»، باب١٣، - ٢٦٢٣.

الأصْرُخَنَّ بِهَا بَيْنِ أَظْهُرِهِم.

فَجاءَ إِلَى الْمَسْجَدِ وَ قُرَيْشٌ فِيهِ فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، إِنِّي أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلا اللَّه، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُه. فَقَالُوا: قُومُوا إِلى هٰذا الصَّابِئ، فَقَامُوا، فَضُربْتُ لأَمُوتَ، فَأَدركني الْعَبَّاسُ فَأَكَبَّ عَلَيَّ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَيْهِم فَقَالَ: وَيَلَكُم تَقْتُلُونَ رَجُلاً مِنْ غِفَارَ، ومَتْجَرُكُم ومَمرُّكُم عَلَى غِفَارٍ؟ فَأَقلَعُوا عَنِّي. فَلمَّا أَنْ أَصْبَحْتُ الغَدَ رَجَعْتُ فَقُلْتُ مِثْلَ مَا قُلْتُ بِالأَمْسِ. فَقَالُوا: قُومُوا إِلَىٰ هٰذا الصَّابِئ، فَصُنِعَ بِي مِثْلَ مَا صُنِعَ بِالأَمْسِ، وَأَدْرَكِنِي الْعَبَّاسُ فَأَكَبَّ عَلَيَّ وَقَالَ مِثْلَ مَقَالَتِهِ بِالأَمْسِ. قَالَ مِثْلَ مَا قُلْتُ مِثْلَ مَا قُلْتُ مِثْلَ مَا صُنِعَ بِالأَمْسِ، وَأَدْرَكِنِي الْعَبَّاسُ فَأَكَبَّ عَلَيَّ وَقَالَ مِثْلَ مَقَالَتِهِ بِالأَمْسِ. قَالَ : فَكَانَ هٰذَا أَوَّلَ إِسْلام أَبِي ذَرِ رَحِمَهُ اللَّه.

[الحديث: ٣٥٢٢، طرفه في: ٣٨٦١]

قوله: (باب قصة إسلام أبي ذر الغفاري) هكذا في رواية أبي ذر عن الحموي وحده، وسقط للباقين، وكأنه أولى، لأن هذه الترجمة ستأتي بعد إسلام أبي بكر وسعد وغيرهما (١).

ووقع للأكثر هنا «قصة زمزم» ووجه تعلقها بقصة أبي ذر ما وقع له من الاكتفاء بماء زمزم في المدة التي أقام فيها بمكة ، وسيأتي شرح ذلك في مكانه (٢) إن شاء الله تعالى .

# ١٢ - بـ اب قِصَّةِ زَمزَمَ وَجَهْلِ الْعَرَبِ

٣٥٢٣ ـ حَدَّثَنَا سُلَيْمانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا حَمَّادٌ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ مُحمدٍ عَنْ أَبِي هُرَيرةً رَضِيَ اللَّه عَنْه قَالَ: شَيْءٌ مِنْ جُهَيْنةً أَوْ وَالَ: شَيْءٌ مِنْ جُهَيْنةً أَوْ مُزَيْنةً وَجُهَيْنةً ـ أَوْ قَالَ: شَيْءٌ مِنْ جُهَيْنةً أَوْ مُزَيْنةً وَجُهَيْنةً ـ أَوْ قَالَ: شَيْءٌ مِنْ جُهَيْنةً أَوْ مُزَيْنةً ـ خَيْرٌ عِنْدَاللَّه، أَوْ قَالَ: يَوْمَ القِيَامَةِ مِنْ أَسَدٍ وَتَمِيمٍ وَهَوَاذِنَ وَخَطَفَانٍ ».

قوله: (باب قصة زمزم وجهل العرب) كذا لأبي ذر، ولغيره «باب جهل العرب» وهو أولى إذ لم يجر في حديث الباب لزمزم ذكر، وأما الإسماعيلي فجمع هذه الأحاديث في ترجمة واحدة وهو متجه.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٥٨١)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣٣، ح٣٨٦١.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٥٨١)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣٣، ح ٣٨٦١.

قوله: (قد خسر الذين قتلوا أو لادهم) أي بناتهم، وسيأتي بيان ذلك في التفسير (١) إن شاء الله تعالى، ويؤخذ من هذه الآية مطابقتها للترجمة من قول ابن عباس «إذا سرك أن تعرف جهل العرب».

# ١٣ - باب مَنِ انْتَسَبَ إِلَى آبائِهِ فِي الإسلام وَالْجَاهِلِيّةِ

وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ وَأَبُو هُوَيْوَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: "إِنَّ الْكَرِيمَ ابْنَ الْكَرِيمِ ابْنِ الْكَرِيمِ يُوسُفُ بْنُ يَعْقُوبَ بْنِ إِسْحَاقَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلِ اللَّهِ» وَقَالَ الْبُرَاءُ: عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ»

٣٥٢٥ حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصِ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا الأَعْمَشُ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ مُرَّةَ عَنْ سَعِيدِ ابْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَاللَّهُ عَنْهُمَا اللَّهُ عَنْهُمَا اللَّهُ عَنْهُمَا اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنْ اللَّهُ عَنْهُمَا أَلَا لَا لَكُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَكُنْ عَلَى اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

[تقدم في: ١٣٩٤، أطرافه في: ٣٥٢٦، ٤٧٧٠، ٤٨٠١، ٤٩٧١، ٤٩٧٢]

[تقدم في: ١٣٩٤، أطرافه في: ٢٥٢٦، ٤٧٧٠، ٤٨٠١، ٤٩٧١، ٤٩٧٢، ٤٩٧٢

٣٥٢٧ ـ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبِرَنَا شُعَيْبٌ أَخْبَرَنَا أَبُو الزُّنَادِ عَنِ الأَغْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ أَنَّ النَّبِيِّ عَلَيْهِ قَال : «يَا بَنِي عَبْدِ مَنَاف، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُم مِنَ اللَّه . يَا بَنِي عَبْدِ المُطَّلِب، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُم مِنَ اللَّه . يَا أُمَّ الزُّبَيْرِ بْنِ العَوَّامِ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّه ، يَا فَاطِمَةَ بِنْتَ مُحَمدٍ ، المُطَّلِب، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُم مِنَ اللَّه . يَا أُمَّ الزُّبَيْرِ بْنِ العَوَّامِ عَمَّةَ رَسُولِ اللَّه ، يَا فَاطِمَة بِنْتَ مُحَمدٍ ، اشْتَرِيا أَنْفُسَكُما مِنَ اللَّه لا أَمْلِكُ لَكُمَا مِنَ اللَّه شَيئًا سَلاتِي مِنْ مَالِي مَا شِئْتُمَا».

[تقدم في: 2007 ، الأطراف: 2771]

قوله: (باب من انتسب إلى آبائه في الإسلام والجاهلية) أي جواز ذلك خلافًا لمن كرهه مطلقًا، فإن محل الكراهة ما إذا أورده على طريق المفاخرة والمشاجرة، وقد روى أحمد وأبو يعلى بإسناد حسن من حديث أبي ريحانة رفعه «من انتسب إلى تسعة آباء كفار يريد بهم عزًا أو كرامة فهو عاشرهم في النار».

<sup>(</sup>١) لا يوجدني تفسير سورة الأنعام.

قوله: (وقال ابن عمر (۱) وأبو هريرة (۲) عن النبي الكريم ابن الكريم . . . ) إلخ تقدم حديث كل منهما موصولاً في أحاديث الأنبياء، ووجه دلالته للترجمة أنه لما وقع من النبي الله نسبة يوسف عليه السلام إلى آبائه كان دليلاً على جواز ذلك لغيره في / غيره ويكون ذلك مطابقًا المحمد الأول .

قوله: (وقال البراء عن النبي ﷺ: أنا ابن عبد المطلب) هو طرف من حديث تقدم موصولاً في الجهاد<sup>(٣)</sup>، وهو في قصة غزوة حنين، ووجه الدلالة منه أنه ﷺ انتسب إلى جده عبد المطلب فيكون مطابقًا لركن الترجمة الثاني.

قوله: (لما نزلت ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ إِنَ ﴾ جعل النبي ﷺ ينادي يا بني فهر، يا بني عدي، ببطون قريش) في رواية الكشميهني «لبطون» باللام بدل الموحدة، ونداؤه للقبائل من قريش قبل عشيرته الأدنين ليكرر إنذار عشيرته، ولدخول قريش كلها في أقاربه، والآن إنذار العشيرة يقع بالطبع، وإنذار غيرهم يكون بطريق الأولى.

قوله: (وقال لنا قبيصة . . . ) إلخ هو موصول وليس بمعلق ، وقد وصله الإسماعيلي<sup>(٤)</sup> من وجه آخر عن قبيصة .

قوله: (جعل النبي عدي، وأوضح منه حديث أبي هريرة الذي قبله وأنه كان يسمى رءوس القبائل كقوله يا بني عدي، وأوضح منه حديث أبي هريرة الذي بعده حيث ناداهم طبقة بعد طبقة إلى أن انتهى إلى عمته صفية بنت عبد المطلب وهي أم الزبير بن العوام وإلى ابنته فاطمة عليها السلام، وسيأتي شرح ذلك مبسوطًا في تفسير سورة الشعراء (٥)، وهذه القصة إن كانت وقعت في صدر الإسلام بمكة فلم يدركها ابن عباس؛ لأنه ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، ولا أبو هريرة لأنه إنما أسلم بالمدينة، وفي نداء فاطمة يومئذ أيضًا ما يقتضي تأخر القصة لأنها كانت حينئذ صغيرة أو مراهقة، وإن كان أبو هريرة حضرها فلا يناسب الترجمة لأنه إنما أسلم

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۱۹۰)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ۱۹، ح ۳۳۹، وفي (۷/ ۱۸۷)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب ۱۸، ح ۲۸۸، ح ۳۳۸، وفي (۱/ ۲۳۲)، كتاب التفسير، باب ۱، ح ۲۸۸۶.

<sup>(</sup>٢) (٧/ ٦٨٢)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب١٤، ح٢٣٧٤، وفي (٧/ ٦٨٨)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب١٩، ح٣٨٣.

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٢٠٠)، كتاب الجهاد، باب٩٧، ح٢٩٣٠.

<sup>(</sup>٤) تغليق التعليق (٤/ ٤٧).

<sup>(</sup>٥) (١٠/ ٤٦٦)، كتاب التفسير «الشعراء»، باب٢، ح٠٤٧٧.

بعد الهجرة بمدة، والذي يظهر أن ذلك وقع مرتين مرة في صدر الإسلام ورواية ابن عباس وأبي هريرة لها من مرسل الصحابة، وهذا هو الموافق للترجمة من جهة دخولها في مبتدأ السيرة النبوية، ويؤيد ذلك ما سيأتي من أن أبالهب كان حاضرًا لذلك وهو مات في أيام بدر، ومرة بعد ذلك حيث يمكن أن تدعى فيها فاطمة عليها السلام أو يحضر ذلك أبو هريرة أو ابن عباس.

١٤ - باب ابن أخت الْقَوْم مِنهُم، وَمَوْلَى الْقَوْم مِنْهُم

٣٥٢٨ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا شُغَبَةُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: دَعَا النَّبِيُ عَلِيْهِ الأَنْصَارَ فَقَالَ: «هَلُ فِيكُمْ أَحَدُ مِنْ غَيْرِكُمْ؟»، قَالُوا: لا، إلا ابْنُ أُخْتِ لَنَا. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: ﴿ إِلَا ابْنُ أُخْتِ الْقَوْمُ مِنْهُمْ ﴾.

[تقدم في : ٢١٤٦، أطرافه في : ٣١٤٧، ٣٧٧٨، ٣٧٩، ٤٣٣١، ٢٣٣١، ٤٣٣٢، ٤٣٣٤، ٤٣٣٤، ٤٣٣٠، ٤٣٣٠، ٥٣٠٠، ٥٣٠٠، ٥٣٠٠، ٥٣٠٠

قوله: (باب ابن أخت القوم منهم، ومولى القوم منهم) أي فيما يرجع إلى المناظرة والتعاون ونحو ذلك، وأما بالنسبة إلى الميراث ففيه نزاع، كما سيأتي بسطه في كتاب الفرائض<sup>(۱)</sup>.

قوله: (إلا ابن أخت لنا) هو النعمان بن مقرن المزني كما أخرجه أحمد من طريق شعبة عن معاوية بن قرة في حديث أنس هذا، ووقع ذلك في قصة أخرى كما أخرجه الطبراني من حديث عتبة بن غزوان «أن النبي على قال يوماً لقريش: هل فيكم من ليس منكم؟ قالوا: لا، إلا ابن أختنا عتبة بن غزوان، فقال: ابن أخت القوم منهم»، وله من حديث عمروبن عوف أن النبي على دخل بيته قال: «ادخلوا على ولا يدخل على إلا قرشي، فقال: هل معكم أحد غيركم؟ قالوا: معنا ابن الأخت والمولى، قال حليف القوم منهم ومولى القوم منهم»، وأخرج أحمد نحوه من حديث أبي موسى والطبراني تحوه من حديث أبي سعيد.

<sup>(</sup>١) (١٥/ ٤٩٢)، كتاب الفرائض، باب٢٤، -٢٧٦٢.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٤٩١)، كتاب الفرائض، باب٢٤، ح ٦٧٦١.

أنس ولفظه «مولى القوم من أنفسهم» والمراد بالمولى هنا المعتق بفتح المثناة أو الحليف، وأما المولى من أعلى فلا يراد هنا، وسيأتي في غزوة حنين (١) بيان سبب حديث الباب، ووقع في حديث أبو هريرة عند البزار مضمون الترجمة وزيادة عليها بلفظ «مولى القوم منهم، وحليف القوم منهم، وابن أخت القوم منهم».

## ٥١ - باب قِصَّةِ الْحَبِش، وَقَوْلِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ : «يَابِنِي أَرْفِدَةً»

٣٥٢٩ حَدَّثَنَا يَحْلَى بْنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَيْثُ عَنْ عُقَيلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عُرُوةَ عَنْ عَائِشَةَ أَنَا اَبَكْرٍ رَضِيَ اللَّه عُنْهُ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا جَارِيَتَانِ فِي أَيَّامٍ مِنى تُدَفَّفانِ وَتَضْرِبَانِ، وَالنَّبِيُ عَلَيْ اللَّهُ عُنْهُ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا جَارِيَتَانِ فِي أَيَّامٍ مِنى تُدَفَّفانِ وَتَضْرِبَانِ، وَالنَّبِيُ عَلَيْ مُتَعَسِّ بَتَوْبِه، فَانْتَهَرَهما أَبُو بَكْرٍ، فَكَشَفَ النَّبِيُ عَلَيْ عَنْ وَجْهِهِ فَقَالَ: «دَعْهما يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ مُتَعَسِّ بَعَوْبِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ الأَيَّامُ أَيَّامُ مُنَى ».

[تقدم في: ٤٥٤، الأطراف: ٥٥٥، ٩٥٠، ٩٨٨، ٢٩٠٦، ٣٩٣١، ١٩٥٠، ٥٢٣٥]

٣٥٣٠ \_ وَقَالَتْ عَائِشَةُ رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَسْتُرنِي وَأَنَا أَنْظُر إِلَى الحَبَشَةِ وَهُمْ يَلَعَبُونَ فِي المَسْجِدِ، فَزَجَرَهُم عُمَرُ فَقَالَ النَّبِي ﷺ: «دَعْهُم، أَمناً بنِي أَرْفِدَة. يَعْنِي مِنَ الأَمْنِ».

[تقدم في: ٩٤٩، الأطراف: ٩٥٢، ٩٨٧، ٢٩٠٧، ٣٩٣١]

قوله: (باب قصة الحبش وقول النبي الذي البني أرفدة) هو بفتح الهمزة وسكون الراء وكسر الفاء اسم لجد لهم، وقيل: معنى أرفدة الأمة، وقد تقدم شيء من ذلك في أبواب العيدين (٢)، والحبش هم الحبشة يقال إنهم من ولد حبش بن كوش بن حام بن نوح، وهم مجاورون لأهل اليمن يقطع بينهم البحر، وقد غلبوا على اليمن قبل الإسلام وملكوها، وغزا أبرهة من ملوكهم الكعبة ومعه الفيل، وقد ذكر ابن إسحاق قصته مطولة، وأخرجها الحاكم ثم البيهقي من طريق قابوس بن أبي ظبيان عن أبيه عن ابن عباس ملخصة، وإلى هذا القدر أشار المصنف بذكرهم في مقدمة السيرة النبوية، واستدل قوم من الصوفية بحديث الباب على جواز الرقص وسماع آلات الملاهي، وطعن فيه الجمهور باختلاف المقصدين، فإن لعب الحبشة بحرابهم كان للتمرين على الحرب فلا يحتج به للرقص في اللهو. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) (٩/ ٤٦٤)، كتاب المغازي، باب٥٦، ح٤٣٣١.

<sup>(</sup>۲) (۳/ ۲۰۹)، كتاب العيدين، باب۲، ح٠٥٠.

#### ١٦ - باب مَنْ أَحَبَّ أَنْ لا يُسَبُّ نَسَبةُ

٣٥٣١ ـ حَدَّثِنِي عُثْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا عَبْدَةُ عَنْ هِشَامِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَ: «كَيْفَ بِنسَبِي؟»، فَقَالَ عَنْهَا قَالَ: «كَيْفَ بِنسَبِي؟»، فَقَالَ حَسَّانُ: لأَسُلَّذُنَ حَسَّانُ النَّبِيَ ﷺ فِي هِجَاءِ الْمُشْرِكِينَ، قَالَ: «كَيْفَ بِنسَبِي؟»، فَقَالَ حَسَّانُ: لأَسُلَّذُكَ مِنْهُمْ كَمَا تُسَلُّ الشَّعَرَةُ مِنَ الْعَجِينِ.

وَعَنْ أَبِيهِ قَالَ: ذَهَبْتُ أَسُبُ حَسَّانَ عِنْدَ عَائِشَةَ، فَقَالَتْ: لا تَسُبَّهُ ؛ فَإِنَّهُ كَانَ يُنَافِحُ عَنِ النَّبِيِّ عَيْلِةً .

[الحديث: ٣٥٣١، طرفاه في: ٢١٥٠، ٤١٤٥]

قوله: (باب من أحب أن لا يسب نسبه) هو بضم أول يسب والمراد بالنسب الأصل بيسب الأسل وبالسب الشتم، والمراد/ أن لا يشتم أهل نسبه.

قوله: (حدثنا عبدة) هو ابن سليمان، وهشام هو ابن عروة.

قوله: (استأذن حسان بن ثابت) أي ابن المنذر بن عمرو بن حرام الأنصاري الخزرجي، وسبب هذا الاستئذان مبين عند مسلم من طريق أبي سلمة «عن عائشة قالت: قال رسول الله على اهجوا المشركين فإنه أشد عليهم من رشق النبل، فأرسل إلى ابن رواحة فقال: اهجهم، فهجاهم فلم يرض، فأرسل إلى كعب بن مالك، ثم أرسل إلى حسان فقال: قد آن لكم أن ترسلوا إلي هذا الأسد الضارب بذنبه. ثم أدلع لسانه فجعل يحركه ثم قال: والذي بعثك بالحق لأفرينهم بلساني فري الأديم، قال لا تعجل» وروى أحمد من حديث كعب بن مالك قال: «قال لنا رسول الله على المشركين بالشعر، فإن المؤمن يجاهد بنفسه وماله، والذي نفس محمد بيده كأنما تنضحونهم بالنبل» وروى أحمد والبزار من حديث عمار بن ياسر قال: «لما هجانا المشركون قال لنا رسول الله على قولوالهم كما يقولون لكم».

قوله: (كيف بنسبي فيهم) أي كيف تهجو قريشًا مع اجتماعي معهم في نسب واحد؟ وفي هذا إشارة إلى أن معظم طرق الهجو العض بالآباء.

قوله: (لأسلنك منهم) أي لأخلصن نسبك من نسبهم بحيث يختص الهجو بهم دونك، وفي رواية أبي سلمة المذكور «فقال: ائت أبا بكر فإنه أعلم قريش بأنسابها حتى يخلص لك نسبي» فأتاه حسان، ثم رجع فقال: قد محض لي نسبك.

قوله: (كما تسل الشعرة من العجين) أشار بذلك إلى أن الشعرة إذا أخرجت من العجين لا

يتعلق بها منه شيء لنعومتها، بخلاف ما إذا سلت من العسل مثلاً فإنها قد يعلق بها منه شيء، وأما إذا سلت من الخبز فإنها قد تنقطع قبل أن تخلص.

قوله: (وعن أبيه) هو موصول بالإسناد المذكور إلى عروة وليس بمعلق، وقد أخرجه المصنف في الأدب(١) عن محمد بن سلام عن عبدة بهذا الإسناد فقال فيه: «وعن هشام عن أبيه» فذكر الزيادة، وكذلك أخرجه في «الأدب المفرد».

قوله: (كان ينافح) بكسر الفاء بعدها مهملة ومعناها يدافع أو يرامي، قال الكشميهني في رواية أبي ذر عنه، نفحت الدابة إذا رمحت بحوافرها، ونفحه بالسيف إذا تناوله من بعيد، وأصل النفح بالمهملة الضرب، وقيل للعطاء نفح كأن المعطي يضرب السائل به، ووقع في رواية أبي سلمة المذكورة «قالت عائشة فسمعت النبي على يقول لحسان: إن روح القدس لا يزال يؤيدك ما نافحت عن الله ورسوله» قالت وسمعته يقول: «هجاهم حسان فشفى وأشفى» وقد تقدم في أوائل الصلاة (٢) ما يدل على أن المراد بروح القدس جبريل عليه السلام، ويأتي الكلام على الشعر وأحكامه في كتاب الأدب (٣) إن شاء الله تعالى.

# ١٧ - باب مَا جَاءَ فِي أَسْمَاءِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ

وَقَوْلِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَدُهُ آشِدَّا ۗ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وَقَوْلِهِ: ﴿ مِنْ بَعْدِى آسْمُهُ وَأَحَدُ ۖ [الصف: ٦]

٣٥٣٢ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْمُنْذِرِ قَالَ: حَدَّثَنِي مَعْنٌ عَنْ مَالِكِ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ مُحَمَّدِ ابْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لِي خَمْسَةُ أَسْمَاءِ: أَنَا ابْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِمٍ عَنْ أَبِيهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لِي خَمْسَةُ أَسْمَاءِ: أَنَا مُحَمَّدٌ، وَأَنَا الْحَاشِرُ اللَّهِ يَعْمُ النَّاسُ عَلَى مُحَمَّدٌ، وَأَنَا الْحَاشِرُ الَّذِي يُحْشَرُ النَّاسُ عَلَى قَدَمِي، وَأَنَا الْعَاقِبُ».

[الحديث: ٣٥٣٢، طرفه في: ٤٨٩٦]

٣٥٣٣ ـ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ أَبِي الزِّنَادِ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مُرَيْرَةً ﴿ اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهِ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ مَا اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>۱) (۱۶/ ۲۰)، كتاب الأدب، باب ۹۱، ح، ۲۱۵.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۵۰)، کتاب الصلاة، باب ۱، ح۳٤٩.

<sup>(</sup>٣) (١٤/ ٦، ٧)، كتاب الأدب، باب ٩٠ ح ٦١٤٠.

وَلَعْنَهُمْ؟ يَشْتِمُونَ مُذَمَّمًا، وَيَلَعْنُونَ مُذَمَّمًا، وَأَنَّا مُحَمَّدٌ».

وشق له من اسمه ليجله فذو العرش محمود وهذا محمد والمحمد الذي حمد مرة بعد مرة كالممدح، قال الأعشى:

إليك أبيت اللعن كان وجيفها إلى الماجد القرم الجواد المحمد

أي الذي حمد مرة بعد مرة، أو الذي تكاملت فيه الخصال المحمودة، قال عياض (١): كان رسول الله على أحمد قبل أن يكون محمدًا كما وقع في الوجود لأن تسميته أحمد وقعت في الكتب السالفة، وتسميته محمدًا وقعت في القرآن العظيم، وذلك أنه حمد ربه قبل أن يحمده الناس، وكذلك في الآخرة يحمد ربه فيشفعه فيحمده الناس. وقد خص بسورة الحمد وبلواء الحمد وبالمقام المحمود، وشرع له الحمد بعد الأكل وبعد الشرب وبعد الدعاء وبعد القدوم من السفر، وسميت أمته الحمادين، فجمعت له معاني الحمد وأنواعه على .

#### وذكر فيه حديثين:

أحدهما: قوله: (عن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه) هذا وقع موصولاً عند معن بن عيسى عن مالك، وقال الأكثر (عن مالك عن الزهري عن محمد بن جبير) مرسلاً، ووافق معنا على وصله عن مالك جويرية بن أسماء عند الإسماعيلي ومحمد بن المبارك وعبد الله بن نافع عند أبو عوانة، وأحرجه الدارقطني في «الغرائب» عن آخرين عن مالك، وقال: إن أكثر

<sup>(</sup>١) الشفا(١/٣٢٨).

أصحاب مالك أرسلوه. قلت: وهو معروف الاتصال عن غير مالك، وصله يونس بن يزيد وعقيل ومعمر وحديثهم عند مسلم وشعيب وحديثه عند المصنف في التفسير (١)، وابن عيينة عند مسلم أيضًا والترمذي كلهم عن الزهري، ورواه عن جبير بن مطعم أيضًا ولده الآخر نافع وفي حديثه زيادة، وعند المصنف في التاريخ، وأخرجه أحمد وابن سعد وصححه الحاكم، وفي الباب عن أبي موسى الأشعري عند مسلم والمصنف في التاريخ، وعن حذيفة عند المصنف في التاريخ، والترمذي وابن سعد، وعن ابن عباس وأبي الطفيل عند ابن عدي، ومن مرسل مجاهد عند ابن سعد، وسأذكر ما في رواياتهم من زيادة فائدة.

قوله: (عن محمد بن جبير) في رواية شعيب (٢) المذكورة عن الزهري «أخبرني محمد بن جبير».

قوله: (لي خمسة أسماء) في رواية نافع بن جبير عند ابن سعد أنه دخل على عبد الملك بن مروان فقال له: أتحصي أسماء رسول الله على التي كان جبير بن مطعم يعدها؟ قال: نعم، هي ست. فذكر/ الخمسة التي ذكرها محمد بن جبير وزاد الخاتم، لكن روى البيهقي في الدلائل من طريق ابن أبي حفصة عن الزهري في حديث محمد بن جبير بن مطعم «وأنا العاقب» قال يعني الخاتم، وفي حديث حذيفة «أحمد ومحمد والحاشر والمقفي ونبي الرحمة» وكذا في حديث أبي موسى إلا أنه لم يذكر الحاشر، وزعم بعضهم أن العدد ليس من قول النبي على وإنما ذكره الراوي بالمعنى، وفيه نظر لتصريحه في الحديث بقوله: «إن لي خمسة أسماء» والذي يظهر أنه أراد أن لي خمسة أسماء أختص بها لم يسم بها أحد قبلي، أو معظمة أو مشهورة في الأمم الماضية، لا أنه أراد الحصر فيها.

قال عياض (٣): حمى الله هذه الأسماء أن يسمى بها أحد قبله، وإنما تسمى بعض العرب محمدًا قرب ميلاده لما سمعوا من الكهان والأحبار أن نبيًا سيبعث في ذلك الزمان يسمى محمدًا فرجوا أن يكونوا هم فسموا أبناءهم بذلك، قال: وهم ستة لا سابع لهم، كذا قال، وقال السهيلي في «الروض» لا يعرف في العرب من تسمى محمدًا قبل النبي على إلا ثلاثة: محمد بن سفيان بن مجاشع، ومحمد بن أحيحة بن الجلاح، ومحمد بن حمران بن ربيعة. وسبق

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۱۹۶)، كتاب التفسير، باب ١، ح ٤٨٩٦.

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٦٩٤)، كتاب التفسير، باب١، ح ٢٩٨٦.

<sup>(</sup>٣) الشفا(١/ ٣٣٠).

السهيلي، إلى هذا القول أبو عبد الله بن خالويه في كتاب «ليس» وهو حصر مردود، وقد جمعت أسماء من تسمى بذلك في جزء مفرد فبلغوا نحو العشرين لكن مع تكرر في بعضهم ووهم في بعض، فيتلخص منهم خمسة عشر نفسًا، وأشهرهم محمد بن عدي بن ربيعة بن سواءة بن جشم بن سعد بن زيد مناة بن تميم التميمي السعدي، روى حديثه البغوي وابن سعد وابن شاهين وابن السكن وغيرهم من طريق العلاء بن الفضل عن أبيه عن جده عبد الملك بن أبي سوية عن أبيه سوية عن أبيه خليفة بن عبدة المنقري قال: «سألت محمد بن عدي بن ربيعة كيف سماك أبوك في الجاهلية محمدًا؟ قال: سألت أبي عما سألتني فقال: خرجت رابع أربعة من بني تميم أنا أحدهم وسفيان بن مجاشع ويزيد بن عمرو بن ربيعة وأسامة بن مالك، بن حبيب بن العنبر نريد ابن جفنة الغساني بالشام، فنزلنا على غدير عند دير، فأشرف علينا الديراني فقال لنا: إنه يبعث منكم وشيكا نبي فسارعوا إليه، فقلنا: ما اسمه؟ قال: محمد. فلما انصر فنا ولد لكل منا ولد فسماه محمدًا لذلك» انتهى.

وقال ابن سعد «أخبرنا علي بن محمد عن مسلمة بن محارب عن قتادة بن السكن قال: كان في بني تميم محمد بن سفيان بن مجاشع، قيل لأبيه إنه سيكون نبي في العرب اسمه محمد فسمى ابنه محمدًا» فهؤلاء أربعة ليس في السياق ما يشعر بأن فيهم من له صحبة إلا محمد بن عدي. وقد قال ابن سعد لما ذكره في الصحابة: عداده في أهل الكوفة، وذكر عبدان المروزي أن محمد بن أحيحة بن الجلاح أول من تسمى في الجاهلية محمدًا، وكأنه تلقى ذلك من قصة تبع لما حاصر المدينة وخرج إليه أحيحة المذكور هو والحبر الذي كان عندهم بيثرب، فأخبر الحبر أن هذا بلدنبي يبعث يسمى محمدًا فسمى ابنه محمدًا.

وذكر البلاذري منهم محمد بن عقبة بن أحيحة ، فلا أدري أهما واحد نسب مرة إلى جده أم هما اثنان . ومنهم محمد بن البراء البكري ذكره ابن حبيب ، وضبط البلاذري أباه فقال : محمد ابن بر بتشديد الراء ليس بعدها ألف ابن طريف بن عتوارة بن عامر بن ليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة ، ولهذا نسبوه أيضًا العتواري . وغفل ابن دحية فعد فيهم محمد بن عتوارة وهو هو نسب لجده الأعلى . ومنهم محمد بن اليحمد الأزدي ذكره المفجع البصري في كتاب «المعقد» ومحمد بن خولي الهمداني وذكره ابن دريد . ومنهم محمد بن حرماز بن مالك اليعمري ذكره أبو موسى في الذيل . ومنهم محمد بن حمران بن أبي حمران واسمه ربيعة بن مالك الجعفي المعروف بالشويعر ذكره المرزباني فقال : هو أحد من سمي محمدًا في الجاهلية ، وله قصة مع

امرئ القيس. ومنهم محمد بن خزاعي بن علقمة بن حرابة السلمي من بني ذكوان ذكره ابن سعد عن علي بن محمد عن سلمة بن الفضل/ عن محمد بن إسحاق قال: سمي محمد بن خزاعي للمحاطمة في النبوة. وذكر الطبري أن أبرهة الحبشي توجه و أمره أن يغزو بني كنانة فقتلوه فكان ذلك من أسباب قصة الفيل. وذكره محمد بن أحمد بن سليمان الهروي في كتاب «الدلائل» فيمن تسمى محمدًا في الجاهلية. وذكر ابن سعد لأخيه قيس بن خزاعي يذكره من أبيات يقول فيها:

فذلكم ذو التاج منا محمد ورايته في حومة الموت تخفق

ومنهم محمد بن عمروبن مغفل بضم أوله وسكون المعجمة وكسر الفاء ثم لام، وهو والد هبيب بموحدتين مصغر وهو على شرط المذكورين فإن لولده صحبة ومات هو في الجاهلية . ومنهم محمد بن الحارث بن حديج بن حويص ذكره أبو حاتم السجستاني في "كتاب المعمرين" وذكر له قصة مع عمرو قال: إنه أحد من سمي في الجاهلية محمدًا. ومنهم محمد الفقيمي، ومحمد الأسيدي، ذكر هما ابن سعد ولم ينسبهما بأكثر من ذلك، فعرف بهذا وجه الرد على الحصر الذي ذكره السهيلي، وكذا الذي ذكره القاضي. وعجب من السهيلي كيف لم يقف على ما ذكره عياض مع كونه كان قبله، وقد تحرر لنا من أسمائهم قدر الذي ذكره القاضي مرتين بل ثلاث مرار، فإنه ذكر في الستة الذين جزم بهم محمد بن مسلمة، وهو غلط فإنه ولد بعد ميلاد النبي على بمدة ففضل له خمسة وقد خلص لنا خمسة عشر والله المستعان.

قوله: (وأنا الماحي الذي يمحو الله بي الكفر) قيل المراد إزالة ذلك من جزيرة العرب، وفيه نظر لأنه وقع في رواية عقيل ومعمر «يمحو بي الله الكفرة» ويجاب بأن المراد إزالة الكفر بإزالة أهله، وإنما قيد بجزيرة العرب لأن الكفر ما انمحى من جميع البلاد، وقيل: إنه محمول على الأغلب أو أنه ينمحي بسببه أولاً فأولاً إلى أن يضمحل في زمن عيسى ابن مريم فإنه يرفع الجزية ولا يقبل إلا الإسلام، وتعقب بأن الساعة لا تقوم إلا على شرار الناس؛ ويجاب بجواز أن ير تد بعضهم بعد موت عيسى وترسل الريح فتقبض روح كل مؤمن ومؤمنة فحينئذ فلا يبقى إلا الشرار، وفي رواية نافع بن جبير «وأنا الماحي فإن الله يمحو به سيئات من اتبعه» وهذا يشبه أن يكون من قول الراوي.

قوله: (وأنا الحاشر الذي يحشر الناس على قدمي) أي على أثري أي أنه يحشر قبل الناس، وهو موافق لقوله في الرواية الأخرى: «يحشر الناس على عقبي» ويحتمل أن يكون المراد

بالقدم الزمان، أي وقت قيامي على قدمي بظهور علامات الحشر، إشارة إلى أنه ليس بعده نبي ولا شريعة. واستشكل التقيير بأنه يقضى بأنه محشور فكيف يفسر به حاشر وهو اسم فاعل، وأجيب بأن إسناد الفعل إلى الفاعل إضافة والإضافة تصح بأدنى ملابسة، فلما كان لا أمة بعد أمته لأنه لا نبي بعده نسب الحشر إليه لأنه يقع عقبه، ويحتمل أن يكون معناه أنه أول من يحشر كما جاء في الحديث الآخر ﴿ أَنِهُ أُولَ مِن تَنشَق عَنهِ الأَرضِ ۗ وقيل: معنى القدم السبب، وقيل المراد على مشاهدتي قائمًا لله شاهدًا على الأمم، ووقع في رواية نافع بن جبير «وأنا حاشر بعثت مع الساعة» وهو يرجح الأول.

(تنبيه): قوله: «على عقبي» بكسر الموحدة مخففًا على الإفراد، ولبعضهم بالتشديد على التثنية والموحدة مفتوحة.

قوله: (وأنا العاقب) زاد يونس بن يزيد في روايته عن الزهري «الذي ليس بعده نبي ، وقد سماه الله رءوفًا رحيمًا» قال البيهقي في «الدلائل» قوله: «وقد سماه الله. . . » إلخ مدرج من قول الزهري. قلت: وهو كذَّلك وكأنه أشار إلى ما في آخر سورة براءة ، وأما قوله: «الذي ليس بعده نبي» فظاهره الإدراج أيضًا، لكن وقع في رواية سفيان بن عيينة عند الترمذي وغيره بلفظ «الذي ليس بعدي نبي» ووقع في رواية نافع بن جبير أنه عقب الأنبياء؛ وهو محتمل للرفع والوقف.

ومما وقع من أسمائه في القرآن بالاتفاق «الشاهد المبشر النذير المبين الداعي إلى الله والمدثر» وتقدم في حديث عبد الله بن عمرو بن العاص «المتوكل»، ومن أسمائه المشهورة «المختار والمصطفى والشفيع المشفع والصادق المصدوق» وغير ذلك، قال ابن دحية في تصنيف له مفرد في الأسماء النبوية: قال بعضهم أسماء النبي على عدد أسماء الله الحسني تسعة وتسعون اسمًا، قال: ولو بحث عنها باحث لبلغت ثلاثمائة أسم، وذكر في تصنيفه المذكور أماكنها من القرآن والأخبار، وضبط ألفاظها وشرح معانيها، واستطر دكعادته إلى فوائد كثيرة، وغالب الأسماء التي ذكرها وصف بها النبي ﷺ ولم يرد الكثير منها على سبيل التسمية، مثل عده اللبنة بفتح اللام وكسر الموحدة ثم النون في أسمائه للحديث المذكور في الباب بعده في القصر الذي من ذهب وفضة إلا موضع لبنة قال: «فكنت أنا اللبنة» كذا وقع في حديث أبي هريرة، وفي حديث جاير فموضع اللبنة» وهو المراد. ونقل ابن العربي في شرح الترمذي عن

بعض الصوفية أن لله ألف اسم ولرسوله ألف اسم، وقيل: الحكمة في الاقتصار على الخمسة المذكورة في هذا الحديث أنها أشهر من غيرها موجودة في الكتب القديمة وبين الأمم السالفة.

الحديث الثاني: قوله: (سفيان) هو ابن عبينة.

قوله: (عن أبي الزناد) في رواية «حدثنا أبو الزناد».

قوله: (ألا تعجبون) في رواية عبد الرحمن بن أبي الزناد عن أبيه عند المصنف في التاريخ «يا عباد الله انظروا» وله من طريق محمد بن عجلان عن أبيه عن أبي هريرة بلفظ «ألم ترواكيف» والباقي سواء.

قوله: (يشتمون مذممًا) كان الكفار من قريش من شدة كراهتهم في النبي على السمه الدال على المدح فيعدلون إلى ضده، فيقولون: مذمم، وإذا ذكروه بسوء قالوا فعل الله بمذمم، ومذمم ليس هو اسمه ولا يعرف به فكان الذي يقع منهم في ذلك مصروفًا إلى غيره. قال ابن التين: استدل بهذا الحديث من أسقط حد القذف بالتعريض وهم الأكثر خلافًا لمالك، وأجاب بأنه لم يقع في الحديث أنه لا شيء عليهم في ذلك، بل الواقع أنهم عوقبوا على ذلك بالقتل وغيره. انتهى. والتحقيق أنه لا حجة في ذلك إثباتًا ولا نفيًا. والله أعلم. واستنبط منه بالنسائي أن من تكلم بكلام مناف لمعنى الطلاق ومطلق الفرقة وقصد به الطلاق لا يقع، كمن قال لزوجته: كلي، وقصد الطلاق فإنها لا تطلق؛ لأن الأكل لا يصلح أن يفسر به الطلاق بوجه من الوجوه، كما أن مذممًا لا يمكن أن يفسر به محمد عليه أفضل الصلاة والسلام بوجه من الوجوه.

## ١٨ ـ باب خَاتَم النَّبِيِّن ﷺ

٣٥٣٤ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سِنَانِ حَدَّثَنَا سَلِيمُ بْنُ حَيَّانَ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ مِينَاءَ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ وَيَعِيْ : "مَثْلِي وَمَثْلُ الأَنْبِيَاءِ كَرَجُلِ بِنَى دَارًا، فَأَكْمَلَهَا وَأَحْسَنَهَا، إِلا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَدْخُلُونَهَا ، وَيَتَعَجَّبُونَ وَيَقُولُونَ : لَوْلا مَوْضِعُ اللَّبِنَةِ » وَأَحْسَنَهَا، إِلا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَدْخُلُونَهَا ، وَيَتَعَجَّبُونَ وَيَقُولُونَ : لَوْلا مَوْضِعُ اللَّبِنَةِ » . هَوْ مَنْ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ دِينَارِ عَنْ أَبِي صَالِح عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَ عَلَيْ قَالَ : "إِنَّ مَثْلَى وَمَثْلُ الأَنْبِيَاءِ مِنْ قَبْلِي كَمثُلِ رَجُلٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهَ عَنْهُ أَنْ مَثْلِي وَمَثْلُ الأَنْبِيَّةِ مِنْ قَبْلِي كَمثُلِ رَجُلٍ بَيْنًا فَأَحْسَنَةُ وَأَجْمَلَهُ ، إلا مَوْضِعَ لَبِنَةٍ مَنْ زَاوِيةٍ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَظُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ وَيَقُولُونَ : هَلا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبَيِّ قَالَ : فَأَنَا اللَّبِنَةُ ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّاسُ يَظُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ وَيَقُولُونَ : هَلا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبَيْةِ عَلَ اللَّبِيدُ ، وَأَنَا خَاتَمُ النَّاسُ يَظُوفُونَ بِهِ وَيَعْجَبُونَ لَهُ وَيَقُولُونَ : هَلا وُضِعَتْ هَذِهِ اللَّبُونَ اللَّهِيثَةُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ : هَالَا خَاتَمُ النَّاسُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُلُونَ اللَّهُ الْعَالَ : هَا مُؤْمِعَتْ هَذِهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِقُونَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمِلُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُونَ الْمُولُ الْمُؤْمِلُونَ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِعُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِعُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

- / قوله: (باب خاتم النبيين) أي أن المراد بالخاتم في أسمائه أنه خاتم النبيين، ولمح بما وقع في القرآن، وأشار إلى ما أخرجه في التاريخ من حديث العرباض بن سارية رفعه «إني عبد الله وخاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته» الحديث، وأخرجه أيضًا أحمد وصححه ابن حبان والحاكم فأورد فيه حديثي أبي هريرة وجابر ومعناهما واحد وسياق أبي هريرة أتم، ووقع في آخر حديث جابر عند الإسماعيلي من طريق عفان عن سليم بن حيان «فأنا موضع اللبنة جئت فختمت الأنبياء».

قوله: (مثلي ومثل الأنبياء كرجل بنى دارًا) قيل: المشبه به واحد والمشبه جماعة فكيف صح التشبيه؟ وجوابه أنه جعل الأنبياء كرجل واحد، لأنه لا يتم ما أراد من التشبيه إلا باعتبار الكل، وكذلك الدار لا تتم إلا باجتماع البنيان، ويحتمل أن يكون من التشبيه التمثيلي وهو أن يوجد وصف من أوصاف المشبه ويشبه بمثله من أحوال المشبه به، فكأنه شبه الأنبياء وما بعثوا به من إرشاد الناس ببيت أسست قواعده ورفع بنيانه وبقي منه موضع به يتم صلاح ذلك البيت، وزعم ابن العربي أن اللبنة المشار إليها كانت في أس الدار المذكورة وأنها لولا وضعها لانقضت تلك الدار، قال: وبهذا يتم المراد من التشبيه المذكور. انتهى. وهذا إن كان منقولا فهو حسن وإلا فليس بلازم، نعم ظاهر السياق أن تكون اللبنة في مكان يظهر عدم الكمال في الدار بفقدها وقد وقع في رواية همام عند مسلم "إلا موضع لبنة من زاوية من زواياها» فيظهر أن المراد أنها مكملة محسنة وإلا لاستلزم أن يكون الأمر بدونها كان ناقصًا، وليس كذلك فإن شريعة كل نبي بالنسبة إليه كاملة، فالمراد هنا النظر إلى الأكمل بالنسبة إلى الشريعة المحمدية مع ما مضى من الشرائع الكاملة.

قوله: (لولا موضع اللبنة) بفتح اللام وكسر الموحدة بعدها نون وبكسر اللام وسكون الموحدة أيضًا هي القطعة من الطين تعجن وتجبل وتعد للبناء ويقال لها ما لم تحرق لبنة ، فإذا أحرقت فهي آجرة ، وقوله: «موضع اللبنة» بالرفع على أنه مبتدأ وخبره محذوف أي لولا موضع اللبنة يوهم النقص لكان بناء الدار كاملاً ، ويحتمل أن تكون «لولا» تحضيضية وفعلها محذوف تقديره لولا أكمل موضع اللبنة . ووقع في رواية همام عند أحمد «ألا وضعت هاهنا لبنة فيتم بنيانك» ، وفي الحديث ضرب الأمثال للتقريب للأفهام وفضل النبي على سائر النبيين ، وأي المحديث ضرب الأمثال للتقريب للأفهام وفضل النبي على على سائر النبيين ،

#### ١٩ ـ بـ اب وَ فَاةِ النَّبِيِّ ﷺ

٣٥٣٦ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عُرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ تُولُقِّيَ وَهُوَ ابْنُ ثَلاثٍ وَسِتِّينَ.

وَقَالَ ابْنُ شِهَابٍ: وَأَخْبَرَنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ مِثْلَهُ.

[الحديث: ٣٥٣٦، طرفه في: ٤٤٦٦]

قوله: (باب وفاة النبي عليه) كذا وقعت هذه الترجمة عند أبي ذر وسقطت من رواية النسفي ولم يذكرها الإسماعيلي، وفي ثبوتها هنا نظر فإن محلها في آخر المغازي(١) كما سيأتي، والذي يظهر أن المصنف قصد بإيراد حديث عائشة هنا بيان مقدار عمر النبي ﷺ فقط، لا خصوص زمن وفاته وأورده في الأسماء إشارة إلى أن من جملة صفاته عند أهل الكتاب أن مدة عمره القدر الذي عاشه، وسيأتي نقل الخلاف في مقداره في آخر المغازي (٢) إن شاء الله تعالى.

 $rac{1}{2}$  قوله: (قال ابن شهاب: وأخبرني سعيدبن المسيب مثله) $^{(n)}$  أي مثل ما أخبر عروة عن  $rac{1}{2}$ عائشة، وقول ابن شهاب موصول بالإسناد المذكور(٤)، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق موسى بن عقبة عن ابن شهاب بالإسنادين معًا مفرقًا وهو من مرسل سعيد بن المسيب، ويحتمل أن يكون سعيد أيضًا سمعه من عائشة رضى الله عنها .

<sup>(</sup>٩/ ٦١٩)، كتاب المغازي، باب٨٥. (1)

<sup>(</sup>٩/ ٦١٩، ٦٦٩)، كتاب المغازى، باب٨٥، ح٢٦٦. **(Y)** 

قال الحافظ في (٩/ ٦٢١، كتاب المغازي، باب٥٨) قوله: «مثله» يحتمل أن يريد أنه حدثه بذلك عن (٣) عائشة أو أرسله، والقصد بالمثل المتن فقط. انتهى.

ثم قال في (٩/ ٦٢١): «وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق يونس، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب، عن عائشة رضى الله عنها، وقد جوّزت أن يكون موصُولًا لما شرحت هذا الحديث في أوائل وفاة النبي ﷺ حتى ظفرت به الآن، كما حررتُ».

تراجع الحافظ عن هذا، وفاته طريق عند البخاري فقال في (١٤/ ٢١٧)، كتاب الاستئذان، باب٢٩، ح٦٢٦٦ : «قوله : (وحدثنا أحمد بن صالح) وهو إسناد آخر إلى الزهري يرد على من ظن انفراد شعيب به، وقد بينت هناك (أي في الوفاة النبوية) أن الإسماعيلي أخرجه أيضًا من رواية صالح بن كيسان، ولم استحضر رواية يونس هذه، فهم على هذا ثلاثة من حفاظ أصحاب الزهري رووه عنه، وسياق المصنف على لفظ أحمد بن صالح هذا وسياقه هناك على لفظ شعيب، والمعنى متقارب، وقد ذكرت شرحه هناك».

#### ٢٠ ـ باب كُنْيةِ النَّبِيِّ عَلَيْةِ

٣٥٣٧ حَدَّثَنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ حُمَّيْدٍ عَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ فَقَالَ: «سَمُّوا بِاسْمِي، وَلا النَّبِيُ عَلِيْهِ فَقَالَ: «سَمُّوا بِاسْمِي، وَلا تَكْتَنُوا بِكُنْيْتِي ».

[تقدم في: ۲۱۲۰، طرفه في: ۲۱۲۱]

٣٥٣٨ - حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرِ أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ عَنْ مَنْصُورٍ عَنْ سَالِمٍ عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَمْهُ عَنْ عَنْهِ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ وَعَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْهِ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَلَالَ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَالَ عَنْهُ عَنْ عَنْهُ عَلَا عَ

[تقدم في: ٣١١٤، أطرافه في: ٣١١٥، ١٨٦، ١٨٧، ١١٨٩، ١١٨٦]

٣٥٣٩ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ أَيُّوبَ عَنِ ابْنِ سِيرِينَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ: قَالَ أَبُو الْقَاسِمِ ﷺ: «سَمُّوا بِاسْمِي، وَلا تَكْتَنُوا بِكُنْيَتِي».

[تقدم في: ١١٠، أطرافه: ٦١٨٨، ٦١٩٧، ٦٩٩٣]

قوله: (باب كنية النبي على) الكنية بضم الكاف وسكون النون مأخوذة من الكناية تقول: كنيت عن الأمر بكذا إذا ذكرته بغير ما يستدل به عليه صريحًا. وقد اشتهرت الكنى للعرب حتى ربما غلبت على الأسماء كأبي طالب وأبي لهب وغيرهما، وقد يكون للواحد كنية واحدة فأكثر، وقد يشتهر باسمه وكنيته جميعًا، فالاسم والكنية واللقب يجمعها العلم بفتحتين، وتتغاير بأن اللقب ما أشعر بمدح أو ذم، والكنية ما صدرت بأب أو أم، وما عدا ذلك فهو اسم. وكان النبي على يكنى أبا القاسم بولده القاسم وكان أكبر أولاده، واختلف هل مات قبل البعثة أو بعدها، وقد ولد له إبراهيم في المدينة من مارية، ومضى شيء من أمره في الجنائز. وفي حديث أنس أن جبريل قال للنبي على السلام عليك يا أبا إبراهيم».

وأورد المصنف في الباب ثلاثة أحاديث: أحدها: حديث أنس أورده مختصرًا وقد مضى في البيوع بأتم منه (١) ، وفيه أن الرجل قال له لم أعنك ، وحينئذ نهى عن التكني بكنيته .

ثانيها: حديث جابر وسالم الراوي عنه هو ابن الجعد، وأورده أيضًا مختصرًا وقد مضى في الخمس بأتم منه أيضًا، وقوله في أوله: «حدثنا محمد بن كثير حدثنا شعبة» كذا للأكثر، وفي رواية أبي علي بن السكن «سفيان» بدل شعبة، ومال الجياني إلى ترجيح الأكثر فإن مسلمًا

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٥٨١)، كتاب البيوع، باب٤٩، ح١٢٠٠.

أخرجه من طريق شعبة عن منصور.

ثالثها: حديث أبي هريرة، قوله: (قال أبو القاسم على كذا وقع في هذه الطريق وهو لطيف، وتقدم في العلم (١) بلفظ «قال رسول الله على». وقد اختلف في جواز التكني بكنيته على فالمشهور عن الشافعي المنع على ظاهر هذه الأحاديث، وقيل: يختص ذلك بزمانه، وقيل بمن تسمى باسمه، وسيأتي بسط ذلك و توجيه هذه المذاهب في كتاب الأدب (٢) إن شاء الله تعالى.

#### ۲۱\_باب

٠٥٤٠ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ أَخْبَرَنَا الْفَضْلُ بْنُ مُوسَى عَنِ الْجُعَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ: رَأَيْتُ السَّائِبَ بْنَ يَزِيدَ ابْنَ أَرْبَعِ وَتِسْعِينَ جَلْدًا مُعْتَدِلاً، فَقَالَ: قَدْ عَلِمْتُ مَا مُتَّعْتُ بِهِ ـ سَمْعِي وَبَصَرِي \_/ إِلا بِدُعَاءِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، إِنَّ خَالَتِي ذَهَبَتْ بِي إِلَيْهِ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ ابْنَ — - - وَبَصَرِي \_/ إِلا بِدُعَاءِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، إِنَّ خَالَتِي ذَهَبَتْ بِي إِلَيْهِ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّ ابْنَ — - - أُخْتِي شَاكٍ، فَاذْعُ اللَّهَ لَهُ. قَالَ: فَدَعَالِي ﷺ.

[تقدم في: ١٩٠، الأطراف: ٣٥٤١، ٥٦٧٠، ٥٦٧٠]

قوله: (باب) كذا للأكثر بغير ترجمة كأبي ذر وأبي زيد من رواية القابسي عنه وكريمة، وكذا للنسفي، وجزم به الإسماعيلي، وضمه بعضهم إلى الباب الذي قبله ولا تظهر مناسبته له، ولا يصلح أن يكون فصلاً من الذي قبله، بل هو طرف من الحديث الذي بعده، ولعل هذا من تصرف الرواة، نعم وجهه بعض شيوخنا بأنه أشار إلى أن النبي على وإن كان ذا اسم وكنية لكن لا ينغي أن ينادي بشيء منهما بل يقال له: يا رسول الله، كما خاطبته خالة السائب لما أتت به إليه، ولا يخفى تكلفه.

قوله: (جلدًا) بفتح الجيم وسكون اللام أي قويًا صلبًا.

قوله: (ابن أربع وتسعين) يشعر بأنه رآه سنة اثنتين وتسعين، لأنه كان له يوم مات النبي على أنه ثمان سنين كما ثبت من حديثه، ففيه رد لقول الواقدي أنه مات سنة إحدى وتسعين، على أنه يمكن توجيه قوله، وأبعد من قال مات قبل التسعين، وقد قيل: إنه مات سنة ست وتسعين وهو أشبه، قال ابن أبي داود: هو آخر من مات من الصحابة بالمدينة، وقال غيره بل محمود بن الربيع، وقيل: بل محمود بن لبيد فإنه مات سنة تسع وتسعين.

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۲)، كتاب الأدب، باب۲۰۱، ح۱۱۸۲.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٣٥٤)، كتاب العلم، باب٣٨، ح١١٠.

### ٢٢ ـ باب خَاتِم النُّبُوَّةِ

٣٥٤١ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بَنُ عُبَيْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا حَاتِمٌ عَنِ الْجُعَيْدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ السَّاثِبَ بْنَ يَزِيدَ قَالَ: ذَهَبَتْ بِي خَالَتِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا ابْنَ أُخْتِي السَّاثِبَ بْنَ يَزِيدَ قَالَ: ذَهَبَتْ بِي خَالَتِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا ابْنَ أُخْتِي وَقَعَ. فَمَسَحَ رَأْسِي، وَدَعَا لِي بِالْبَرَكَةِ، وَتَوَضَّا فَشَرِبْتُ مِنْ وَضُوثِهِ، ثُمَّ قُمْتُ خَلْفَ ظَهْرِهِ، فَنَظَرْتُ إِلَى خَاتِمِ النَّبُوةِ بَيْنَ كَتِفَيْهِ.

[تقدم في: ١٩٠، الأطراف: ٣٥٤٠، ٥٦٧٠، ١٩٠]

قَالَ ابْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ الحُجْلَةُ مِنْ حُجَلِ الفَرَسِ الَّذِي بَيْنَ عَيْنَيْهِ وقَالَ إِبْرَاهِيمُ بْنُ حَمْزَةَ مِثْلَ زِرِّ الحَجَلَةِ.

قوله: (باب خاتم النبوة) أي صفته، وهو الذي كان بين كتفي النبي على وكان من علاماته التي كان أهل الكتاب يعرفونه بها، وادعى عياض (١) هنا أن الخاتم هو أثر شق الملكين لما بين كتفيه، وتعقبه النووي (٢) فقال: هذا باطل؛ لأن الشق إنما كان في صدره وبطنه، وكذا قال القرطبي (٣)، وأثره إنما كان خطًا واضحًا من صدر إلى مراق بطنه كما في الصحيحين، قال: ولم يثبت قط أنه بلغ بالشق حتى نفذ من وراء ظهره، ولو ثبت للزم عليه أن يكون مستطيلاً من بين كتفيه إلى قطنته، لأنه الذي يحاذي الصدر من سرته إلى مراق بطنه، قال: فهذه غفلة من هذا الإمام، ولعل ذلك وقع من بعض نساخ كتابه فإنه لم يسمع عليه فيما علمت، كذا قال، وقد وقفت على مستند القاضي وهو حديث عتبة بن عبد السلمي الذي أخرجه أحمد والطبراني وغيرهما عنه أنه سأل رسول الله على كن بدء أمرك؟ فذكر القصة في ارتضاعه في بني سعد، وفيه أن الملكين لما شقا صدره قال أحدهما للآخر: خطه، فخاطه وختم عليه بخاتم النبوة. انتهى.

فلما ثبت أن خاتم النبوة كان بين كتفيه حمل ذلك عياض على أن الشق لما وقع في صدره ثم خيط حتى التأم كما كان ووقع الختم بين كتفيه كان ذلك أثر الشق، وفهم النووي وغيره منه أن قوله بين كتفيه متعلق بالشق، وليس كذلك بل هو متعلق بأثر الختم، ويؤيده ما وقع في حديث شداد بن أوس عند أبي يعلى والدلائل لأبي نعيم «أن الملك لما أخرج قلبه وغسله ختم

<sup>(</sup>۱) الإكمال(٧/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) المنهاج (١٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>٣) المفهم (٦/ ١٣٧).

ثم أعاده عليه بخاتم في يده من نور فامتلأ نورًا»/ وذلك نور النبوة والحكمة ، فيحتمل أن يكون 70 ظهر من وراء ظهره عند كتفه الأيسر لأن القلب في تلك الجهة . وفي حديث عائشة عند أبي داود الطيالسي والحارث بن أبي أسامة والدلائل لأبي نعيم أيضًا أن جبريل وميكائيل لما تراءيا له عند المبعث «هبط جبريل فسلقني لحلاوة القفا ثم شق عن قلبي فاستخرجه ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم ثم أعاده مكانه ثم لأمه ثم ألقاني وختم في ظهري حتى وجدت مس الخاتم في قلبي وقال: اقرأ الحديث ، هذا مستند القاضي فيما ذكره ، وليس بباطل ، ومقتضى هذه الأحاديث أن الخاتم لم يكن موجودًا حين ولادته ، ففيه تعقيب على من زعم أنه ولد به ، وهو قول نقله أبو الفتح اليعمري بلفظ «قيل: ولد به وقيل: حين وضع» نقله مغلطاي عن يحيى بن عائذ ، والذي تقدم أثبت . ووقع مثله في حديث أبي ذر عند أحمد والبيهقي في الدلائل وفيه : «وجعل خاتم النبوة بين كتفي كما هو الآن» وفي حديث شداد بن أوس في المغازي لابن عائد في قصة شق صدره وهو في بلاد بني سعد بن بكر «وأقبل وفي يده خاتم له شعاع فوضعه بين كتفيه وثدييه الحديث ، وهذا قد يؤخذ منه أن الختم وقع في موضعين من جسده والعلم عندالله .

قوله: (حدثنا محمد بن عبيدالله) بالتصغير، هو أبو ثابت المدني مشهور بكنيته، والإسناد كله مدنيون، وأصل شيخه حاتم بن إسماعيل كوفي .

قوله: (ذهبت بي خالتي) لم أقف على اسمها، وأما أمه فاسمها علبة \_ بضم المهملة وسكون اللام بعدها موحدة \_ بنت شريح أخت مخرمة بن شريح .

قوله: (وقع) بفتح الواو وكسر القاف وبالتنوين أي وجع وزنه ومعناه، وقد مضى في الطهارة (١) بلفظ وجع، وجاء بلفظ الفعل الماضي مبنيًا للفاعل، والمراد أنه كان يشتكي رجله كما ثبت في غير هذا الطريق.

قوله: (فمسح رأسي و دعالي بالبركة) سيأتي شرحه في كتاب الأدب (٢) إن شاء الله تعالى . قوله: (فنظرت إلى خاتم النبوة بين كتفيه) في حديث عبد الله بن سرجس عند مسلم أنه كان إلى جهة كتفه اليسرى .

قوله: (قال ابن عبيد الله: الحجلة من حجل الفرس الذي بين عينيه وقال إبراهيم بن حمزة: مثل زر الحجلة) قلت: هكذا وقع، وكأنه سقط منه شيء لأنه يبعد من شيخه محمد بن عبيد الله

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۵۰۷)، کتاب الوضوء، باب ۶، ح ۱۹۰.

<sup>(</sup>٢) (١٤/ ٣٦٤)، بل في كتاب الدعوات، باب ٣١، ح ٦٣٥٢.

أن يفسر الحجلة ولم يقع لها في سياقه ذكر، وكأنه كان فيه مثل زر الحجلة ثم فسرها، وكذلك وقع في أصل النسفي تضبيب بين قوله: «بين كتفيه» وبين قوله: «قال ابن عبيد الله» وأما التعليق عن ابن إبراهيم بن حمزة فالمراد أنه روى هذا الحديث كما رواه محمد بن عبيدالله إلا أنه خالف في هذه الكلمة، وسيأتي الحديث عنه موصولاً بتمامه في كتاب الطب(١). وقد زعم ابن التين أنها في رواية ابن عبيد الله بضم المهملة وسكون الجيم. وفي رواية ابن حمزة بفتحهما، وحكى ابن دحية مثله وزاد في الأول كسر المهملة مع ضمها، وقيل: الفرق بين رواية ابن حمزة وابن عبيدالله أن رواية ابن عبيد الله بتقديم الزاي على الراء على المشهور، ورواية ابن حمزة بالعكس بتقديم الراء على الزاي، وهو مأخوذ من ارتز الشيء إذا دخل في الأرض، ومنه الرزة، والمراد بها هنا البيضة يقال: ارتزت الجرادة إذا أدخلت ذنبها في الأرض لتبيض، وعلى هذا فالمراد بالحجلة: الطير المعروف.

وجزم السهيلي بأن المراد بالحجلة هنا الكلة التي تعلق على السرير ويزين بها للعروس كالبشخانات، والزرعلي هذا حقيقة لأنها تكون ذات أزرار وعرى، واستبعد قول ابن عبيدالله بأنها من حجل الفرس الذي بين عينيه بأن التحجيل إنما يكون في القوائم، وأما الذي في الوجه فهو الغرة، وهو كما قال إلا أن منهم من يطلقه على ذلك مجازًا، وكأنه أراد أنها قدر الزر، وإلا فالغرة لا زر لها. وجزم الترمذي أن المراد بالحجلة الطير المعروف، وأن المراد بزرها بيضها، ويعضده ما سيأتي أنه مثل بيضة الحمامة، وقد وردت في صفة خاتم النبوة أحاديث متقاربة لما 

ووقع في رواية ابن حبان من طريق سماك بن حرب «كبيضة نعامة» ونبه على أنها غلط وعن عبدالله بن سرجس «نظرت حاتم النبوة جمعا عليه خيلان» وعند ابن حبان من حديث ابن عمر «مثل البندقة من اللحم» وعند الترمذي «كبضعة ناشزة من اللحم» وعند قاسم بن ثابت من حديث قرة بن إياس «مثل السلعة» وأما ما ورد من أنها كانت كأثر محجم، أو كالشامة السوداء أو الخضراء، أو مكتوب عليها «محمد رسول الله» أو «سر فأنت المنصور» أو نحو ذلك، فلم يثبت منها شيء. وقد أطنب الحافظ قطب الدين في استيعابها في «شرح السيرة» وتبعه مغلطاي في «الزهر الباسم» ولم يبين شيئًا من حالها، والحق ما ذكرته، ولا تغتر بما وقع منها في صحيح ابن حبان فإنه غفل حيث صحح ذلك. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (۱۳/۱۳)، كتاب المرضى، باب ۱۸، - ٥٦٧٠.

قال القرطبي (۱): اتفقت الأحاديث الثابتة على أن خاتم النبوة كان شيئًا بارزا أحمر عند كتفه الأيسر قدره إذا قُلّل: قدر بيضة الحمامة، وإذا كبر: جمع اليد. والله أعلم. ووقع في حديث عبد الله بن سرجس عند مسلم أن خاتم النبوة كان بين كتفيه عند ناغض كتفه اليسرى، وفي حديث عباد بن عمرو عند الطبر اني كأنه ركبة عنز على طرف كتفه الأيسر ولكن سنده ضعيف، قال العلماء: السر في ذلك أن القلب في تلك الجهة، وقد ورد في خبر مقطوع أن رجلاً سأل ربه أن يريه موضع الشيطان فرأى الشيطان في صورة ضفدع عند نغض كتفه الأيسر حذاء قلبه له خرطوم كالبعوضة، أخرجه ابن عبد البر بسند قوي إلى ميمون بن مهران عن عمر بن عبد العزيز، فذكر. وذكره أيضًا صاحب «الفائق» في مصنفه في «م ص ر»، وله شاهد مرفوع عن أنس عند أبي يعلى وابن عدي ولفظه «أن الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم» الحديث، وأورد ابن أبي داود في «كتاب الشريعة» من طريق عروة بن رويم «أن عيسى عليه السلام سأل ربه أن يريه موضع الشيطان من ابن آدم، قال: فإذا برأسه مثل الحية واضع رأسه على تمرة القلب، فإذاذكر العبد ربه خنس، وإذا غفل وسوس، قللت: وسيأتي لهذا مزيد في آخر التفسير (۲)، قال السهيلي: وضع خاتم النبوة عند نغض كتفه هي لأنه قللت: وسيأتي لهذا مزيد في آخر التفسير (۲)، قال السهيلي: وضع خاتم النبوة عند نغض كتفه ولله لأنه مصوم من وسوسة الشيطان، وذلك الموضع يدخل منه الشيطان.

### ٢٣ ـ باب صِفَةِ النَّبِيِّ ﷺ

٣٥٤٢ حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ عَنْ عُمَرَ بْنِ سَعِيدِ بْنِ أَبِي خُسَيْنٍ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ عَنْ عُقْبَةَ بْنِ الْحَارِثِ قَالَ: صَلَّى أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الْعَصْرَ ثُمَّ خَرَجَ يَمْشِي، فَرَأَى الْحَسَنَ يَلْعَبُ مَعَ الْحَارِثِ قَالَ: صَلَّى الْحَسَنَ يَلْعَبُ مَعَ الصَّبْيَانِ، فَحَمَلَهُ عَلَى عَاتِقِهِ وَقَالَ: بِأَبِي شَبِيهٌ إِالنَّبِيِّ، لا شَبِيهٌ بِعَلِيٍّ. وَعَلِيٍّ يَضْحَكُ.

[الحديث: ٣٥٤٢، طرفه في: ٣٧٥٠]

٣٥٤٣ ـ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ حَدَّثَنَا زُهَيْرٌ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ عَنْ أَبِي جُحَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيِّ ﷺ، وَكَانَ الْحَسَنُ يُشْبِهُهُ.

[الحديث: ٣٥٤٣، طرفه في: ٣٥٤٤]

/ ٣٥٤٤ - حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَلِيٍّ حَدَّثَنَا ابْنُ فُضَيْلٍ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي خَالِدٍ قَالَ: - ٢٥٤٤ مَرَو بْنُ عَلِيٍّ عَالَ: - 3٤٥ سَمِعْتُ أَبَا جُحَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ، وَكَانَ الْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ - عَلَيْهِمَا السَّلام -

<sup>(</sup>۱) المفهم (٦/ ١٣٦)، وفيه: كثر، بدل: كبر.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۱۱۷)، كتاب التفسير «الناس»، باب٤١١.

يُشْبِهُهُ. قُلْتُ لأبِي جُحَيْفَةَ: صِفْهُ لِي . قَالَ: كَانَ أَبْيَضَ قَدْشَمِطَ. وَأَمَرَ لَنَا النَّبِيُّ ﷺ بِثَلاثَ عَشْرَةَ قَلُوصًا. قَالَ: فَقُبِضَ النَّبِيُّ ﷺ قَبْلَ أَنْ نَقْبِضَهَا.

[تقدم في: ٤٥٤٣]

٣٥٤٥ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَجَاءٍ حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ وَهْبٍ أَبِي جُحَيْفَةَ السُّوَائِيِّ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ، وَرَأَيْتُ بَيَاضًا مِنْ تَحْتِ شَفَتِهِ السُّفْلَى الْعَنْفَقَةَ.

٣٥٤٦ - حَدَّثَنَا عِصَامُ بْنُ خَالِدٍ حَدَّثَنَا حَرِيزُ بْنُ عُثْمَانَ أَنَّهُ سِأَلَ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ بُسْرٍ - صَاحِبَ النَّبِيِّ عَيْقَ النَّبِيِّ عَيْقَ النَّبِيِّ عَيْقَ كَانَ شَيْخًا؟ قَالَ: كَانَ فِي عَنْفَقَتِهِ شَعَرَاتٌ بيضٌ .

" ٣٥٤٧ حَدَّثَنَا ابْنُ بُكَّيْرٍ قَالَ: حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ خَالِدٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي هِلالٍ عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ يَصِفُ النَّبِيَّ عَلَيْ قَالَ: كَانَ رَبْعَةً مِنَ الْقَوْمِ، لَيْسَ بِالطَّوِيلِ وَلا بِالْقَصِيرِ، أَزْهَرَ اللَّوْنِ، لَيْسَ بِأَبْيْضَ أَمْهَقَ وَلا آدَمَ، لَيْسَ بِجَعْدٍ قَطَطٍ وَلا سَبْطٍ رَجِلٍ، أُنْزِلَ عَلَيْهِ، وَبِالْمَدِينَةِ عَشْرَ سِنِينَ، وَتُجِلٍ، أَنْزِلَ عَلَيْهِ، وَبِالْمَدِينَةِ عَشْرَ سِنِينَ، وَتُجِلٍ، أَنْزِلَ عَلَيْهِ، وَبِالْمَدِينَةِ عَشْرَ سِنِينَ، وَتُبِضَ وَلَيْسَ فِي رَأْسِهِ وَلِحْيَتِهِ عِشْرُونَ شَعَرَةً بَيْضَاءَ.

قَالَ رَبِيعَةُ: فَرَأَيْتُ شَعَرًا مِنْ شَعَرِهِ فَإِذَا هُوَ أَحْمَرُ، فَسَأَلْتُ، فَقِيلَ: احْمَرً مِنَ الطّيب.

[الحديث: ٣٥٤٧، طرفاه في: ٣٥٤٨، ٥٩٠٠]

٣٥٤٨ حَدَّفَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسِفَ أَخْبَرَنَا مَالكُ بِن أَنسِ عَنْ رَبِيعَةَ بْنِ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّه بَمِعَهُ يَقُولُ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ لَيْسَ بِالطَّوِيلِ البَائنِ ولا بالقَصِيرِ، ولا بالأَبْيَضِ الأَمْهَقِ وَلَيْسَ بِالآدَمِ، ولَيْسَ بِالجَعْدِ القَطِط ولا بِالسَّبْط. بَعَنهُ اللَّه على بالقَصِيرِ، ولا بالأَبْيَضِ الأَمْهَقِ وَلَيْسَ بِالآدَمِ، ولَيْسَ بِالجَعْدِ القَطِط ولا بِالسَّبْط. بَعَنهُ اللَّه على رأسِهِ رأسِهِ أَنْ وَبَعْنَ سَنِيةً، فَأَقَامَ بِمَكَّةً عَشْرَ سِنِينَ وبالمَدِينَةِ عَشْرَ سِنِينَ، فَتَوفَّاهُ اللَّهُ وَلَيْسَ في رأسِهِ وَلَحْيَتِهِ عِشْرُونَ شَعْرَةً بَيْضَاءَ.

[تقدم في: ٣٥٤٧، طرفه في: ٩٠٠]

٣٥٤٩ حَدَّثَنَا أَخْمَدُ بْنُ سَعِيدِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورِ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ يُوسُفَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ يَقُولُ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ أَحْسَنَ النَّاسِ وَجُهّا، وَأَحْسَنَهُ خَلْقًا، لَيْسَ بِالطَّوِيلِ الْبَائِنِ، وَلا بِالْقَصِيرِ.

[تقدم في: ٣٥٤٧، طرفه في: ٥٩٠٠]

٠٥٥٠ حَدَّثَنَا أَبُونُعَيْم حَدَّثَنَا هَمَّامٌ عَنْ قَتَادَةَ قَالَ: سَأَلْتُ أَنَسَّا: هَلْ خَضَبَ النَّبِيُ عَالَيْهُ ؟ قَالَ: لا، إِنَّمَا كَانَ شَىٰءٌ فِي صُدْعَيْهِ.

[الحديث: ٥٥٥، طرفاه في: ٥٨٩٥، ٥٨٩٥]

/ ٣٥٥١ \_ حَدَّثَـنَا حَفْصُ بْنُ عُمَرَ حَدَّثَـنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنِ الْبَرَاءِ بْنِ عَازِبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ ﷺ مَرْبُوعًا، بَعِيدَ مَا بَيْنَ الْمَنْكِبَيْنِ، لَهُ شَعَرٌ يَبْلُغُ شَحْمَةَ أُذُنِهِ، رَأَيْتُهُ فِي حُلَّةٍ حَمْرَاءَ لَمْ أَرَشَيْنًا قَطَّ أَحْسَنَ مِنْهُ. وقَالَ يُوسِفُ بْنُ أَبِي إِسْحَاقَ: عَنْ أَبِيهِ: إِلَى مَنْكِبَيْهِ.

[الحديث: ٣٥٥١، طرفاه في : ٥٨٤٨، ٥٩٠١]

٣٥٥٢ حَدَّثَـنَا أَبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَـنَا زُهَيْرٌ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سُئِلَ الْبَرَاءُ: أَكَانَ وَجْهُ النَّبِيِّ ﷺ مِثْلَ السَّيْفِ؟ قَالَ: لا، بَلْ مِثْلَ الْقَمَرِ.

[تقدم في: ٣٥٤٩]

٣٥٥٣ حَدَّنَنَا الْحَسَنُ بْنُ مَنْصُورِ أَبُو عَلِيٍّ حَدَّنَنَا حَجَّاجُ بْنُ مُحَمَّدِ الأَعْورُ بِالْمَصِّيصَةِ حَدَّنَنَا شُعْبَةُ عَنِ الْحَكَمِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا جُحَيْفَةَ قَالَ: خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْهَاجِرَةِ إِلَى الْبَطْحَاءِ، فَتَوَضَّأَ، ثُمَّ صَلَّى الظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ وَالْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ، وَبَيْنَ يَدَيْهِ عَنَزَةٌ. قَالَ شُعْبَةُ: وَزَادَ الْبَطْحَاءِ، فَتَوَضَّأَ بَيهِ أَبِيهِ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ: كَانَ يَمُرُّ مِنْ وَرَائِهَا الْمَرْأَةُ. وَقَامَ النَّاسُ فَجَعَلُوا يَأْخُذُونَ يَدَيْهِ فَوضَعْتُهَا عَلَى وَجْهِي فَإِذَا هِيَ أَبْرَدُ مِنَ الثَّلْجِ، فَيَضَعْدُونَ بِهِمَا وُجُوهَهُمْ. قَالَ: فَأَخَذْتُ بِيَدِهِ فَوضَعْتُهَا عَلَى وَجْهِي فَإِذَا هِيَ أَبْرَدُ مِنَ الثَّلْجِ، وَأَطْيَبُ رَائِحَةً مِنَ الْمِسْكِ.

[تقدم في: ١٨٧، الأطراف في: ٣٧٦، ٥٠١، ١٩٥، ٣٧٦، ٣٥٦، ٣٥٦، ٣٥٦، ٣٥٦، ٥٥١٥] ٤ ٣٥٥٤ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ أَخبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنَا يُونُسُ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: حَدَّثَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدُ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ النَّبِيُ عَيِي أَجْوَدَ النَّاسِ، وَأَجْوَدُ مَا يَكُونُ فِي عَبْدِ اللَّهِ عَنِ ابْنِ عَبَّرِيلُ، وَكَانَ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلامِ يَلْقَاهُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ القُرْآنَ، فَلَرَسُولُ اللَّهِ عَيْقِ أَجْوَدُ بِالْخَيْرِ مِنَ الرِّيح الْمُرْسَلَةِ.

[تقدم في : ٦، الأطراف : ١٩٠٢، ٣٢٢٠]

٥٥٥٥ حدَّ ثَنَا يَحْيَى بْنُ مُوسَى حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّارَّاقِ حَدَّثَنَا اَبْنُ جُرَيْجِ قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ شِهَابِ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا مَسْرُورًا تَبْرُقُ أَسَارِيرُ وَجُهِهِ، فَقَالَ: «أَلَمْ تَسْمَعِي مَا قَالَ الْمُدْلِجِيُّ لِزَيْدٍ وَأُسَامَةً؟ \_ وَرَأَى أَقْدَامَهُمَا \_ إِنَّ بَعْضَ هَذِهِ الْأَقْدَامِ مِنْ بَعْضٍ ».

[الحديث: ٣٥٥٥، الأطراف: ٣٧٣١، ٧٧٧٠، ٢٧٧١]

٣٥٥٦ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرِ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ كَعْبِ قَالَ: سَمِعْتُ كَعْبَ بْنَ مَالِكٍ يُحَدُّثُ حِينَ تَخَلَّفَ عَنْ تَبُوكَ، قَالَ: فَلَمَّا سَلَّمْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلِي وَهُو يَبْرُقُ وَجْهُهُ مِنَ السُّرُورِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِيْ اللَّهِ عَلِيْهُ

إِذَا سُرَّ اسْتَنَارَ وَجْهُهُ حَتَّى كَأَنَّهُ قِطْعَةُ قَمَرٍ ، وَكُنَّا نَعْرِفُ ذَلِكَ مِنْهُ .

[تقدم في : ٧٥٧٧ء الأطراف: ٢٩٤٧، ١٩٤٩، ٢٩٤٩، ٢٩٥٠، ٨٨٠٣، ١٨٨٣، ١٥٥٣، ١٤٤١، ٢٢٥٥، ٢٥٥٩، ٢٥٢٥) ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٥٢٨، ٢٥٣٠، ٢٥٢٨، ٢٥٣٠، ٢٢٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٧٢٤، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٢٠، ٢٢٠٠، ٢٢٢٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٢٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠

﴿ ٢٥٥٧ - حَدَّثَنَا قُتُنَبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ عَمْرِو عَنْ سَعِيدٍ وَ الْمَقْبُرِيِّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ قَالَ: «بُعِثْتُ مِنْ خَيْرٍ قُرُونِ بنِي آدَمَ قَرْنًا فَرُنَا ، خَتَّى كُنْتُ مِنَ الْقَرْنِ الَّذِي كُنْتُ مِنْهُ ».

٣٥٥٨ - حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ يُونُسَ عَنِ ابْنِ شِهَابِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بِن عُتِبَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ كَانَ يَسْدِلُ شَعْرَهُ، وَكَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَسْدِلُونَ رُءُوسَهُمْ، وَكَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَسْدِلُونَ رُءُوسَهُمْ، وَكَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَسْدِلُونَ رُءُوسَهُمْ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يُرَاضَهُمْ، وَكَانَ أَهْلُ اللَّهِ عَلَيْ يُحِبُّ مُوافَقَةً أَهْلِ الْكِتَابِ فِيمَالَمْ يُؤْمَرُ فِيهِ بِشَيْءٍ، ثُمَّ فَرَقَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ رَأْسَهُ.

[الحديث: ٣٥٥٨، طرفاه في: ٣٩٤٤، ٣٩١٧]

٣٥٥٩ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ أَبِي وَاثِلِ عَنْ مَسْرُوقِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمْ يَكُنِ النَّبِيُ ﷺ فَاحِشًا وَلا مُتَفَحِّشًا، وَكَانَ يَقُولُ: «إِنَّ مِنْ خِيَارِكُمْ أَخْسَنَكُمْ أَخْلاقًا».

[الحديث: ٣٥٥٩، أطرافه في: ٦٠٢٩، ٦٠٢٩، ٦٠٣٥]

٣٥٦٠ حَدَّثَنَا عَبُدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ أَخْبَرَنَا مَالِكٌ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ عُرُوةَ بْنِ الزُّبَيْرِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنْهَا قَالَتْ: مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَ أَمْرَيْنِ إِلاَ أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا، مَا لَمْ يَكُنْ إِنْمَا، فَإِنْ كَانَ إِنْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لِنَفْسِهِ، إِلا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ فَيُسْتَقِمَ لِللَّهِ عِيْ لِللَّهُ اللَّهِ عَلَى النَّهُ مَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ لِنَفْسِهِ، إِلا أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمَ لِللَّهِ بِهَا.

[الحديث: ٣٥٦٠، أطرافه في: ٦١٢٦، ٦٧٨٦، ٦٨٥٣]

٣٥٦١ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا حَمَّادٌ عَنْ ثَابِتٍ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَا مَسِسْتُ حَرِيرًا وَلا قِيمًا جَا أَلْيَنَ مِنْ كَفَّ النَّبِيِّ ﷺ، وَلا شَمِمْتُ رِيحًا قَطُّ - أَوْ عَرْفًا قَطُّ - أَطْيَبَ مِنْ رَبِيحٍ - أَوْ عَرْفِ - النَّبِيِّ ﷺ.

[تقدم في: ١١٤١، أطرافه في: ١٩٧٢، ١٩٧٣]

٣٥٦٢ - حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حِدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ شُعْبَةَ عَنْ قَتَادَةً عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي عُتُبَةً عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ النَّبِيُ ﷺ أَشَدَّ حَيَاءً مِنَ الْعَذْرَاءِ فِي خِدْرِهَا.

[الحديث: ٣٥٦٢، طرفاه في: ٦١١٩، ٦١٠٩]

حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا يَحْيَى وَابْنُ مَهْدِيٍّ قَالاً: حَدَّثَنَا شُعْبَةُ مِثْلَهُ، وَإِذَا كَرِهَ شَيْئًا عُرفَ فِي وَجْههِ.

َ ٣٥٦٣ ـ حَدَّثَنِي عَلِيُّ بْنُ الْجَعْدِ أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ أَبِي حَازِمٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَلِي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَا عَابَ النَّبِيُ ﷺ طَعَامًا قَطُّ ، إِنِ اشْتَهَاهُ أَكَلَهُ ، وَإِلا تَرَكَهُ .

[الحديث: ٣٥٦٣، طرفه في: ٥٤٠٩]

/ ٣٥٦٤ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا بَكْرُ بْنُ مُضَرَعَنْ جَعْفَرِ بْنِ رَبِيعَةَ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ ﴿ لَكُو بُنُ مُضَرَعَنْ جَعْفَرِ بْنِ رَبِيعَةَ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ ﴿ ٢٥٥ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَالِكِ ابْنِ بُحَيْنَةَ الأَسْدِيِّ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ يَثَيِّةٌ إِذَا سَجَدَ فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ حَتَّى نَرَى إِبْطَيْهِ . عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَالِكِ ابْنُ بُكَيْرٍ: حَدَّثَنَا بَكُرٌ: بَيَاضَ إِبْطَيْهِ . قَالَ: وَقَالَ ابْنُ بُكَيْرٍ: حَدَّثَنَا بَكُرٌ: بَيَاضَ إِبْطَيْهِ .

[تقدم في: ٣٩٠، طرفه في: ٨٠٧]

٣٥٦٥ حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى بْنُ حَمَّادٍ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ حَدَّثَنَا سَعِيدٌ عَنْ قَتَادَةً أَنَّ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَفَا سَعِيدٌ عَنْ قَتَادَةً أَنَّ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَهُمْ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ لا يَرْفَعُ يَدَيْهِ فِي شَيْءٍ مِنْ دُعَاثِهِ إِلا فِي الاسْتِسْقَاءِ، وَفَإِنَّهُ كَانَ يَرْفَعُ يَدَيْهِ مَلَى اللَّهِ مُوسَى: دَعَا النَّبِيُ ﷺ، وَرَفَعَ يَدَيْهِ .

[تقدم في: ١٠٣١ ، طرفه في: ٦٣٤١]

٣٥٦٦ حَدَّثَنَا الْحَسَنُ بْنُ الصَّبَاحِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَابِقِ حَدَّثَنَا مَالِكُ بْنُ مِغْوَلٍ قَالَ: سَمِعْتُ عَوْنَ بْنَ أَبِي جُحَيْفَةَ ذَكَرَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: دُفِعْتُ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيَّةً وَهُوَ بِالأَبْطَحِ فِي قُبَّةٍ كَانَ سَمِعْتُ عَوْنَ بْنَ أَبِي جُحَيْفَةَ ذَكَرَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: دُفِعْتُ إِلَى النَّبِيِّ عَلِيَّةً وَهُوَ بِالأَبْطَحِ فِي قُبَّةٍ كَانَ بِالْهَاجِرَةِ، فَخَرَجَ بِلالٌ فَنَادَى بِالصَّلاةِ، ثُمَّ دَخَلَ فَأَخْرَجَ فَضْلَ وَضُوءِ رَسُولِ اللَّه عَلَيْ، فَوقَعَ النَّاسُ عَلَيْهِ يَأْخُذُونَ مِنْهُ، ثُمَّ دَخِلَ فَأَخْرَجَ الْعَنزَةَ، وَخَرَجَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْهِ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى وَبِيصِ سَاقَيْهِ، فَرَكَزَ الْعَنزَةَ ثُمَّ صَلَّى الظُّهْرَ رَكْعَتَيْنِ وَالْعَصْرَ رَكْعَتَيْنِ، يَمُرُّ بَيْنَ يَدَيْهِ الْحِمَارُ وَالْمَرْأَةُ.

[تقدم في: ١٨٧، الأطراف: ٣٧٦، ٥٠١، ٤٩٩، ٤٩٥، ٥٠١، ٣٥٥، ٦٣٤، ٦٣٤، ٣٥٥٣، ٥٧٨٦، ٥٥٩٥] ٣٥٦٧ حَدَّنَـنَا الْحَسَنُ بْنُ الصَّبَّاحِ الْبَرَّارُ حَدَّثَـنَا سُفْيَانُ عَنِ الرُّهْرِيِّ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ النَّبِيَّ يَتَلِيُّةٌ كَانَ يُحَدِّنُ حَدِيثًا لَوْ عَدَّهُ الْعَادُّ لأحْصَاهُ.

[الحديث: ٣٥٦٧، طرفه في: ٣٥٦٨]

٣٥٦٨ ـ وَقَالَ اللَّيْثُ: حَدَّثِنِي يُونُسُ عَنِ ابْنِ شِهَابِ أَنَّهُ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرُوةُ بْنُ الزُّبَيْرِ عَنْ عَائِشَةَ أَنَّهَا قَالَتْ: أَلا يُعْجِبُكَ أَبُو فُلانٍ؟ جَاءَ فَجَلَسَ إِلَى جَانِبِ حُجْرَتِي يُحَدِّثُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَائِشَةَ أَنَّهَا قَالَتْ: وَكُنْتُ أُسَبِّحُ، فَقَامَ قَبْلَ أَنْ أَقْضِيَ سُبْحَتِي، وَلَوْ أَدْرَكْتُهُ لَرَدَدْتُ عَلَيْهِ، إِنَّ يُسْمِعُنِي ذَلِكَ، وَكُنْتُ أُسَبِّحُ، فَقَامَ قَبْلَ أَنْ أَقْضِيَ سُبْحَتِي، وَلَوْ أَدْرَكْتُهُ لَرَدَدْتُ عَلَيْهِ، إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَكُنْ يَسْرُدُ الْحَدِيثَ كَسَرْدِكُمْ.

[تقدم في: ٣٥٦٧]

قوله: (باب صفة النبي عليه) أي خلقه وخلقه.

وأورد فيه أربعة وعشرين حديثاً: الأول: حديث أبي بكر المشتمل على أن الحسن بن علي كان يشبه جده ﷺ.

قوله: (عن ابن أبي مليكة) في رواية الإسماعيلي «أخبرني» وفي أخرى «حدثني ابن أبي مليكة».

قوله: (عن عقبة بن الحارث) في رواية الإسماعيلي «أحبرني عقبة بن الحارث».

قوله: (صلى أبو بكر رضي الله عنه العصر ثم خرج يمشي) زاد الإسماعيلي في رواية «بعد وفاة النبي على الله على يمشي إلى جانبه».

قوله: (بأبي) فيه حذف تقديره أفديه بأبي، ووقع في رواية الإسماعيلي «وارتجز فقال: وابأبي، شبيه بالنبي» وفي تسمية هذا رجزًا نظر، لأنه ليس بموزون، وكأنه أطلق على السجع رجزًا، ووقع من بعض الرواة تغيير وتصحيف رواية الأصل، ولعلها كانت «وابأبي وابأبي» كما - دلت عليه رواية الإسماعيلي/ المذكورة، فهذا يكون من مجزوء الرجز، لكن قوله: «شبيه بالنبي» يحتاج إلى شيء قبله، فلعله كان شخص أو أنت شبيه بالنبي عليه أو نحو ذلك، وأما الثالث فموزون.

قوله: (وعلي يضحك) في رواية الإسماعيلي "وعلي يتبسم" أي رضًا بقول أبي بكر وتصديقًا له. وقد وافق أبا بكر على أن الحسن كان يشبه النبي على أبو جحيفة كما سيأتي في الحديث الذي بعده، ووقع في حديث أنس كما سيأتي في المناقب (۱) أن الحسين بن علي كان أشبههم بالنبي على وسيأتي وجه التوفيق بينهما في المناقب (۲) إن شاء الله تعالى، وأذكر فيه من شاركهما في ذلك إن شاء الله تعالى، وفي الحديث فضل أبي بكر ومحبته لقرابة النبي على وسيأتي في المناقب قوله: "لقرابة رسول الله على أحب إلي أن أصل من قرابتي" وفيه ترك الصبي المميز يلعب؛ لأن الحسن إذ ذاك كان ابن سبع سنين، وقد سمع من النبي على وحفظ عنه، ولعبه محمول على ما يليق بمثله في ذلك الزمان من الأشياء المباحة، بل على ما فيه تمرين وتنشيط ونحو ذلك. والله أعلم.

الحديث الثاني: حديث أبي جحيفة أورده من طريقين، وإسماعيل هو ابن أبي خالد، وابن فضيل بالتصغير هو محمد.

۸۲۵

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٤٥٧)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٢، ح٣٧٤٨.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٥٨، ٤٥٩)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٢.

قوله: (كان أبيض قد شمط) بفتح المعجمة وكسر الميم أي صار سواد شعره مخالطًا لبياضه وقد بين في الرواية التي تلي هذا أن موضع الشمط كان في العنفقة ويؤيد ذلك حديث عبدالله ابن بسر المذكور بعده، والعنفقة ما بين الذقن والشفة السفلي سواء كان عليها شعر أم لا. وتطلق على الشعر أيضًا. وعند مسلم من رواية زهير «عن أبي إسحاق عن أبي جحيفة رأيت رسول الله على وهذه منه بيضاء وأشار إلى عنفقته قيل: مثل من أنت يومئذ؟ قال: أبري النبل وأريشها».

قوله: (وأمر لنا) أي له ولقومه من بني سواءة بضم المهملة وتخفيف الواو والمد والهمز وآخره هاء تأنيث ابن عامر بن صعصعة، وكان أمر لهم بذلك على سبيل جائزة الوفد.

قوله: (قلوصًا) بفتح القاف، هي الأنثى من الإبل، وقيل: الشابة، وقيل: الطويلة القوائم، وقوله: «فقبض النبي على قبل أن نقبضها» فيه إشعار بأن ذلك كان قرب وفاته على وقد شهد أبو جحيفة ومن معه من قومه حجة الوداع كما في الرواية التي بعد هذه، فالذي يظهر أن أبا بكر وفي لهم بالوعد المذكور كما صنع بغيرهم. ثم وجدت ذلك منقولاً صريحًا، ففي رواية الإسماعيلي من طريق محمد بن فضيل بالإسناد المذكور «فذهبنا نقبضها فأتانا موته فلم يعطونا شيئًا، فلما قام أبو بكر قال، من كانت له عند رسول الله على عدة فليجئ، فقمت إليه فأخبرته فأمر لنابها» وقد تقدم البحث في هذه المسألة في الهبة (١).

الحديث الثالث: حديث أبي جحيفة أيضًا.

قوله: (عن وهب أبي جحيفة) هو اسم أبي جحيفة، وهو مشهور بكنيته أكثر من اسمه، وكان يقال له أيضًا وهب الله ووهب الخير.

قوله: (ورأيت بياضًا من تحت شفته السفلى العنفقة) بالكسر على أنه بدل من الشفة، وبالنصب على أنه بدل من قوله: «بياضًا»، ووقع عند الإسماعيلي من طريق عبيد الله بن موسى عن إسرائيل بهذا الإسناد «من تحت شفته السفلى مثل موضع إصبع العنفقة» وإصبع في هذه الرواية بالتنوين، وإعراب العنفقة كالذي قبله، وفي رواية شبابة بن سوار عن إسرائيل عنده «رأيت النبي عنفقته».

الحديث الرابع: وهو من ثلاثياته.

قوله: (حدثنا عصام بن خالد) هو أبو إسحاق الحمصي الحضرمي من كبار شيوخ البخاري، وليس له عنه في الصحيح غيره. وأما حريز فهو بفتح المهملة وتقدم قريبًا أنه من صغار التابعين.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٤٥٣)، كتاب الهبة، باب١٨، -٢٥٩٨.

قوله: (أرأيت النبي عليه النبي المعنى أخبرني و «النبي» بالرفع على أنه اسم كان، والتقدير: أخبرني أكان النبي على أنه اسم كان، والتقدير: أخبرني أكان النبي على المفعولية. هل رأى النبي على النصب على المفعولية.

- وقوله: (كان شيخًا)/ استفهام ثان حذفت منه أداة الاستفهام، ويؤيد هذا الثاني رواية الإسماعيلي من وجه آخر عن حريز بن عثمان قال: «رأيت عبد الله بن بسر صاحب النبي على بحمص والناس يسألونه، فدنوت منه وأنا غلام فقلت: أنت رأيت رسول الله على قال: نعم، قلت: شيخ كان رسول الله على أم شاب؟ قال: فتبسم» وفي رواية له «فقلت له: أكان النبي على صبغ؟ قال: يا ابن أخى لم يبلغ ذلك».

قوله: (قال كان في عنفقته شعرات بيض) في رواية الإسماعيلي «إنما كانت شعرات بيض، وأشار إلى عنفقته» وسيأتي بعد حديثين قول أنس «إنما كان شيء في صدغيه» وسيأتي وجه الجمع بينهما إن شاء الله تعالى.

الحديث الخامس: حديث أنس من رواية ربيعة عنه، وهو ابن أبي عبد الرحمن فروخ الفقيه المدني المعروف بربيعة الرأي، وقد أورده من طريقين: أحدهما: من رواية خالد، وهو ابن يزيد الجمحي المصري، وكان من أقران الليث بن سعد لكنه مات قبله، وقد أكثر عنه الليث.

قوله: (كان ربعة) بفتح الراء وسكون الموحدة أي مربوعًا، والتأنيث باعتبار النفس، يقال: رجل ربعة وامرأة ربعة، وقد فسره في الحديث المذكور بقوله: «ليس بالطويل البائن ولا بالقصير» والمراد بالطويل البائن المفرط في الطول مع اضطراب القامة، وسيأتي في حديث البراء بعد قليل أنه قال: «كان النبي على مربوعًا» ووقع في حديث أبي هريرة عند الذهلي في «الزهريات» بإسناد حسن «كان ربعة وهو إلى الطول أقرب».

قوله: (أزهر اللون) أي أبيض مشرب بحمرة، وقد وقع ذلك صريحًا في حديث أنس من وجه آخر عند مسلم، وعند سعيد بن منصور والطيالسي والترمذي والحاكم من حديث علي قال: «كان النبي علي أبيض مشربًا بياضه بحمرة» وهو عند ابن سعد أيضًا عن علي، وعن جابر، وعند البيهقي من طرق عن علي، وفي «الشمائل» من حديث هند بن أبي هالة أنه أزهر اللون.

قوله: (ليس بأبيض أمهق) كذا في الأصول، ووقع عند الداودي تبعا لرواية المروزي «أمهق ليس بأبيض» واعترضه الداودي، وقال عياض (١): إنه وهم. قال: وكذلك رواية من

<sup>(</sup>١) مشارق الأنوار (١/ ٤٨٩).

روى أنه ليس بالأبيض ولا الآدم ليس بصواب، كذا قال، وليس بجيد في هذا الثاني؛ لأن المراد أنه ليس بالأبيض الشديد البياض و لا بالآدم الشديد الأدمة، وإنما يخالط بياضه الحمرة، والعرب قد تطلق على من كان كذلك أسمر، ولهذا جاء في حديث أنس عند أحمد والبزار وابن منده بإسناد صحيح وصححه ابن حبان «أن النبي على كان أسمر» وقد رد المحب الطبري هذه الرواية بقوله: في حديث الباب من طريق مالك عن ربيعة «ولا بالأبيض الأمهق وليس بالآدم» والجمع بينهما ممكن وأخرجه البيهقي في «الدلائل» من وجه آخر عن أنس فذكر الصفة النبوية قال: «كان رسول على أبيض بياضه إلى السمرة» وفي حديث يزيد الرقاشي عن ابن عباس في صفة النبي النبي الله الله الله الله الله المراد بالسمرة الحمرة التي تخالط البياض، وأن المراد بالبياض المثبت ما يخالطه الحمرة، والمنفي ما لا يخالطه، وهو الذي تكره العرب لونه وتسميه أمهق، وبهذا تبين أن رواية المروزي «أمهق ليس بأبيض» مقلوبة. والله أعلم.

على أنه يمكن توجيهها بأن المراد بالأمهق الأخضر اللون الذي ليس بياضه في الغاية ولا سمرته ولا حمرته، فقد نقل عن رؤبة أن المهق خضرة الماء، فهذا التوجيه يتم على تقدير ثبوت الرواية، وقد تقدم في حديث أبي جحيفة إطلاق كونه أبيض، وكذا في حديث أبي الطفيل عند مسلم، وفي رواية عند الطبراني «ما أنسى شدة بياض وجهه مع شدة سواد شعره» وكذا في شعر أبي طالب المتقدم في الاستسقاء (۱۱) «وأبيض يستسقي الغمام بوجهه» وفي حديث سراقة عند ابن إسحاق «فجعلت/ أنظر إلى ساقه كأنها جمارة» ولأحمد من حديث محرش الكعبي في عمرة الجعرانة أنه قال: «فنظرت إلى ظهره كأنه سبيكة فضة» وعن سعيد بن المسيب أنه سمع أبا هريرة يصف النبي على فقال: «كان شديد البياض» أخرجه يعقوب بن سفيان والبزار بإسناد قوي، والمجمع بينهما بما تقدم. وقال البيهقي: يقال إن المشرب منه حمرة وإلى السمرة ما ضحى منه للشمس والريح، وأما ما تحت الثياب فهو الأبيض الأزهر، قلت: وهذا ذكره ابن أبي خيشمة عقب حديث عائشة في صفته على أبسط من هذا وزاد «ولونه الذي لا يشك فيه الأبيض الأزهر» وأما ما وقع في «زيادات عبد الله بن أحمد في المسند» من طريق علي «أبيض مشرب شديد واما ما وقع في «زيادات عبد الله بن أحمد في المسند» من طريق على «أبيض مشرب شديد واية على على ما تحت الثياب مما لا يلاقي الشمس. والله أعلم،

<sup>(</sup>۱) (۳٤٧/۳)، كتاب الاستسقاء، باب ۳، ح١٠٠٨.

قوله: (ليس بجعد قطط ولا سبط) بفتح أوله وكسر الموحدة، والجعودة في الشعر أن لا يتكسر ولا يسترسل والسبوطة ضده، فكأنه أراد أنه وسط بينهما. ووقع في حديث علي عند الترمذي وابن أبي خيثمة «ولم يكن بالجعد القطط، ولا بالسبط، كان جعدًا رجلًا»، وقوله: رجل بكسر الجيم \_ ومنهم من يسكنها \_ أي متسرح، وهو مرفوع على الاستئناف، أي هو رجل. ووقع عند الأصيلي بالخفض وهو وهم؛ لأنه يصير معطوفًا على المنفي، وقد وجه على أنه خفضه على المجاورة، وفي بعض الروايات بفتح اللام وتشديد الجيم على أنه فعل ماض.

قوله: (أنزل عليه) في رواية مالك «بعثه الله».

قوله: (وهو ابن أربعين) في رواية مالك «على رأس أربعين» وهذا إنما يتم على القول بأنه بعث في الشهر الذي ولد فيه، والمشهور عند الجمهور أنه ولد في شهر ربيع الأول وأنه بعث في شهر رمضان، فعلى هذا يكون له حين بعث أربعون سنة ونصف أو تسع وثلاثون ونصف، فمن قال أربعين ألغي الكسر أو جبر، لكن قال المسعودي وابن عبد البر: إنه بعث في شهر ربيع الأول، فعلى هذا يكون له أربعون سنة سواء. وقال بعضهم: بعث وله أربعون سنة وعشرة أيام، وعند الجعابي أربعون سنة وعشرون يومًا، وعن الزبير بن بكار أنه ولد في شهر رمضان أيام، وعند الجعابي أربعون سنة وعشرون يومًا، وعن الزبير بن بكار أنه ولد في شهر رمضان وهو شاذ، فإن كان محفوظًا وضم إلى المشهور أن المبعث في رمضان وهو ابن أربعين سنة وشهرين، إكمال الأربعين أيضًا، وأبعد منه قول من قال: بعث في رمضان وهو ابن أربعين سنة وشهرين، فإنه يعبد الرحمن العتقي» وعزاه للحسين بن علي وزاد «لسبع وعشرين من رجب» وهو شاذ، أبي عبد الرحمن العتقي» وعزاه للحسين بن علي وزاد «لسبع وعشرين من رجب» وهو شاذ، ومن الشاذ أيضًا ما رواه الحاكم من طريق يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب قال: «أنزل على ومن الشاذ أيضًا ما رواه الحاكم من طريق يحيى بن سعيد عن سعيد بن المسيب قال: «أنزل على النبي على وهو ابن ثلاث وأربعين» وهو قول الواقدي، و تبعه البلاذري وابن أبي عاصم، وفي «تاريخ يعقوب بن سفيان» وغيره عن مكحول أنه بعث بعد ثنتين وأربعين.

قوله: (فلبث بمكة عشر سنين ينزل عليه) مقتضى هذا أنه عاش ستين سنة، وأخرج مسلم من وجه آخر عن أنس «أنه على عاش ثلاثًا وستين» وهو موافق لحديث عائشة الماضي قريبًا وبه قال الجمهور، وقال الإسماعيلي: لابد أن يكون الصحيح أحدهما، وجمع غيره بإلغاء الكسر، وسيأتي بقية الكلام على هذا الموضع في الوفاة آخر المغازي (١) إن شاء الله تعالى.

قوله: (وليس في رأسه ولحيته عشرون شعرة بيضاء) أي بل دون ذلك، ولابن أبي خيثمة

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۹۱۹)، كتاب المغازي، باب ۸۵، ح ٤٤٦٤.

من طريق أبي بكر بن عياش «قلت لربيعة: جالست أنسًا؟ قال: نعم، وسمعته يقول: شاب رسول الله على عشرين شيبة هاهنا يعني العنفقة» ولإسحاق بن راهويه وابن حبان والبيهقي من حديث ابن عمر «كان شيب رسول الله الله المعنفية ولا من عشرين شعرة بيضاء في مقدمه» وقد اقتضى حديث عبد الله بن بسر أن شيبه كان لا يزيد على عشر/ شعرات لإيراده بصيغة جمع القلة، لكن خص ذلك بعنفقته، فيحمل الزائد على ذلك في صدغيه كما في حديث البراء، لكن وقع عند ابن سعد بإسناد صحيح عن حميد عن أنس في أثناء حديث قال: «ولم يبلغ ما في لحيته من الشيب عشرين شعرة» قال حميد: «وأومأ إلى عنفقته سبع عشرة» وقد روى ابن سعد أيضًا بإسناد صحيح عن ثابت عن أنس قال: «ما كان رأس النبي الله ولحيته إلا سبع عشرة أو ثماني عشرة» ولابن أبي خيثمة من حديث حميد عن أنس «لم يكن في لحية رسول الله الله عشرون شعرة بيضاء. قال حميد: كن سبع عشرة» وفي مسند عبد بن حميد من طريق حماد عن ثابت عن أنس «ما عدت في رأسه ولحيته إلا أربع عشرة شعرة» وعند ابن ما جه من وجه آخر عن أنس «إلا سبع عشرة أو عشرين شعرة» وروى الحاكم في «المستدرك» من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل عن أنس قال: «لو عددت ما أقبل علي من شيبه في رأسه ولحيته ما كنت أزيدهن على عقيل عن أنس قال: «لو عددت ما أقبل علي من شيبه في رأسه ولحيته ما كنت أزيدهن على عشرة شيبة» وفي حديث الهيثم بن دهر عند [ابن سعد] (۱) «ثلاثون عددا».

قوله: (قال ربيعة) هو موصول بالإسناد المذكور.

قوله: (فرأيت شعرًا من شعره فإذا هو أحمر، فسألت فقيل: أحمر من الطيب) لم أعرف المسئول المجيب بذلك، إلا أنه في رواية ابن عقيل المذكورة من قبل أن عمر بن عبد العزيز قال لأنس: «هل خضب النبي على النبي على وأيت شعرًا من شعره قد لون، فقال: إنما هذا الذي لأون من الطيب الذي كان يطيب به شعر رسول الله على فهو الذي غير لونه "فيحتمل أن يكون ربيعة سأل أنسًا عن ذلك فأجابه. ووقع في «رجال مالك» للدارقطني وهو في «غرائب مالك» له عن أبي هريرة قال: «لما مات النبي على خضب من كان عنده شيء من شعره ليكون أبقى لها». قلت: فإن ثبت هذا استقام إنكار أنس، ويقبل ما أثبته سواه التأويل، وستأتي الإشارة إلى شيء من ذلك في كتاب اللباس (٢٠) إن شاء الله تعالى.

الحديث السادس: حديث البراء.

<sup>(</sup>١) الطبقات الكبري (١/٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) (٢١/ ١٣))، كتاب اللباس، باب٢٦، ح٥٨٩٤.

قوله: (حدثنا إبراهيم بن يومنف) أي ابن إسحاق بن أبي إسحاق السبيعي.

قوله: (وأحسنه خلقاً) بفتح المعجمة للأكثر، وضبطه ابن التين بضم أوله واستشهد بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ووقع في رواية الإسماعيلي بالشك «وأحسنه خلقا أو خلقا» ويؤيده قوله قبله «أحسن الناس وجها» فإن فيه إشارة إلى الحسن الحسي، فيكون في الثاني إشارة إلى الحسن المعتوي. وقد وقع في حديث أنس الذي يتعلق بفرس أبي طلحة الذي قال فيه: "إن وجدناه لبحرًا» وهو عنده في مواضع، منها أن في أوله في باب الشجاعة في الحرب (١) «كان أحسن الناس وأشتجع الناس وأجود الناس» فجمع صفات القوي الثلاث العقلية والغضبية والشهوانية، فالشجاعة تدل على الغضبية، والجود يدل على الشهوية، والحسن تابع لاعتدال المزاج المستتبع لصفاء النفس الذي به جودة القريحة الدال على العقل، فوصف بالأحسنية في الجميع. ومضى في الجهاد (٢) والخمس (٣) حديث جبير بن مطعم أنه على قال : "ثم لا تجدوني الجميع. ومضى في الجهاد (٢) والخمس (٣) حديث جبير بن مطعم أنه على الشجاعة، وبعدم الجودي الكذب إلى كمال القوة العقلية وهي الحكمة، وبعدم البخل إلى كمال القوة الشهوانية وهو الحد د.

قوله: (ليس بالطويل البائن ولا بالقصير) تقدم في حديث ربيعة عن أنس أنه كان ربعة، ووقع في حديث عائشة عند ابن أبي خيثمة «لم يكن أحديماشيه من الناس ينسب إلى الطول إلا طاله رسول الله على ولربما اكتنفه الرجلان الطويلان فيطولهما، فإذا فارقاه نسبا إلى الطول، ونسب رسول الله على إلى الربعة».

وقوله: (البائن) بالموحدة اسم فاعل من بان أي ظهر على غيره أو فارق من سواء.

الحديث السابع: حديث قتادة «سألت أنسا: / هل خضب النبي على الله إنماكان شيء في صدغيه الصدغ بضم المهملة وإسكان الدال بعدها معجمة ما بين الأذن والعين، ويقال ذلك أيضًا للشعر المتدلي من الرأس في ذلك المكان، وهذا مغاير للحديث السابق أن الشعر ذلك أيضًا للشعر المتدلي من الرأس في ذلك المكان، وهذا مغاير للحديث السابق أن الشعر الأبيض كان في عنفقته، ووجه الجمع ما وقع عند مسلم من طريق سعيد عن قتادة عن أنس قال: «لم يخضب رسول الله على وإنماكان البياض في عنفقته وفي الصدغين، وفي الرأس نبذ » أي

<sup>(</sup>۱) (۷/۸۷)، كتاب الجهاد، باب۲۶، ح۲۸۲.

<sup>(</sup>٢) (٧/ ٨٧)، كتاب الجهاد، باب٢٤، - ٢٨٢١.

٣) (٧/ ٤٢٩)، كتاب فرض الخمس، باب ١٩، ح٣١٤٨.

متفرق، وعرف من مجموع ذلك أن الذي شاب من عنفقته أكثر مما شاب من غيرها، ومراد أنس أنه لم يكن في شعره ما يحتاج إلى الخضاب، وقد صرح بذلك في رواية محمد بن سيرين قال: (سألت أنس بن مالك: أكان رسول الله وقد حضب؟ قال: لم يبلغ الخضاب» ولمسلم من طريق حماد عن ثابت عن أنس «لو شئت أن أعد شمطات كن في رأسه لفعلت» زاد ابن سعد والحاكم «ما شانه بالشيب» ولمسلم من حديث جابر بن سمرة «فقد شمط مقدم رأسه ولحيته، وكان إذا ادهن لم يتبين، فإذا لم يدهن تبين» وأما ما رواه الحاكم وأصحاب السنن من حديث أبي رمثة قال: «أتيت النبي وعليه بردان أخضران، وله شعر قد علاه الشيب، وشيبه أحمر مخضوب بالحناء» فهو موافق لقول ابن عمر «رأيت رسول الله وي يخضب بالصفرة» وقد تقدم في الحج وغيره، والجمع بينه وبين حديث أنس أن يحمل نفي أنس على غلبة الشيب حتى يحتاج إلى خضابه ولم يتفق أنه رآه وهو مخضب، ويحمل حديث من أثبت الخضب على أنه فعله لإرادة بيان الجواز ولم يواظب عليه. وأما ما تقدم عن أنس وأخرجه الحاكم من حديث عائشة قالت: «ما شانه الله ببيضاء» فمحمول على أن تلك الشعرات البيض لم يتغير بها شيء من حسنه هي، وقد أنكر أحمد إنكار أنس أنه خضب، وذكر حديث ابن عمر أنه رأى النبي يخضب بالصفرة وهو في الصحيح، ووافق مالك أنسًا في إنكار الخضاب وتأول ما ورد في يخضب بالصفرة وهو في الصحيح، ووافق مالك أنسًا في إنكار الخضاب وتأول ما ورد في ذلك.

الحديث الثامن: حديث البراء.

قوله: (بعيد ما بين المنكبين) أي عريض أعلى الظهر، ووقع في حديث أبي هريرة عند ابن سعد «رحب الصدر».

قوله: (له شعر يبلغ شحمة أذنه) في رواية الكشميهني «أذنيه» بالتثنية، وفي رواية الإسماعيلي «تكادجمته تصيب شحمة أذنيه».

قوله: (وقال يوسف بن أبي إسحاق) هو يوسف بن إسحاق ابن أبي إسحاق نسبه إلى جده.

قوله: (إلى منكبيه) أي زاد في روايته عن جده أبي إسحاق عن البراء في هذا الحديث له شعر يبلغ شحمة أذنيه إلى منكبيه، وطريق يوسف هذه أوردها المصنف قبل هذا بحديث لكنه اختصرها (۱)، قال ابن التين تبعًا للداودي: قوله: «يبلغ شحمة أذنيه» مغاير لقوله: «إلى منكبيه» وأجيب بأن المراد أن معظم شعره كان عند شحمة أذنه، وما استرسل منه متصل إلى

<sup>(</sup>١) قال في التغليق (٤/ ٤٨): ليست فيه هذه الزيادة.

المنكب. أو يحمل على حالتين. وقد وقع نظير ذلك في حديث أنس عند مسلم من رواية قتادة عنه أن شعره «كان بين أذنيه وعاتقه» وفي حديث حميد عنه «إلى أصناف أذنيه» ومثله عند الترمذي من رواية ثابت عنه «لا يجاوز شعره أذنيه» وهو محمول على ما قدمته ، أو على أحوال متغايرة ، وروى أبو داود من طريق هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: «كان شعر رسول الله على فوق الوفرة ودون الجمة» وفي حديث هند بن أبي هالة في صفة رسول الله على عند الترمذي وغيره «فلا يجاوز شعره شحمة أذنيه إذا هو وفره» أي جعله وفرة ، فهذا القيد يؤيد الجمع المتقدم ، وروى أبو داود والترمذي من حديث أم هانيء قالت : «رأيت رسول الله على وله أربع غدائر» ورجاله ثقات .

الحديث التاسع : حديث البراء أيضًا .

قوله: (حدثنا زهير) هو ابن معاوية وأبور إسحاق هو السبيعي ..

قوله: (سئل البراء) في رواية الإسماعيلي من طريق أحمد بن يونس عن زهير «حدثنا أبو إسحاق عن البراء قال له رجل».

قوله: / (مثل السيف؟قال: لا بل مثل القمر) كأن السائل أراد أنه مثل السيف في الطول، فرد عليه البراء فقال: «بل مثل القمر» أي في التدوير» ويحتمل أن يكون أراد مثل السيف في اللمعان والصقال؟ فقال: بل فوق ذلك، وعدل إلى القمر لجمعه الصفتين من التدوير واللمعان. ووقع في رواية زهير المذكورة «أكان وجه رسول الله على حديدًا مثل السيف؟» وهو يؤيد الأول. وقد أخرج مسلم من حديث جابر بن سمرة «أن رجلًا قال له: أكان وجه رسول الله مثل السيف؟ قال: «مستديرًا» للتنبيه على أنه جمع السيف؟ قال: لا بل مثل الشمس والقمر مستديرًا» وإنما قال: «مستديرًا» للتنبيه على أنه جمع الصفتين، لأن قوله «مثل السيف» يحتمل أن يريد به الطول أو اللمعان، فرده المسئول ردًا بليغًا، ولما اجرى التعارف في أن التشبيه بالشمس إنما يراد به غالبًا الإشراق، والتشبيه بالقمر بلطفتين معًا: الحسن والاستدارة. ولأحمد وابن سعد وابن حبان عن أبي هريرة «ما رأيت بلصفتين معًا: الحسن والاستدارة. ولأحمد وابن سعد وابن حبان عن أبي هريرة «ما رأيت بي فلكها بجريان الحسن في وجهه على، وفيه عكس التشبيه للمبالغة، قال: ويحتمل أن يكون من باب تناهي التشبيه جعل وجهه مقرًا ومكانًا للشمس. وروى يعقوب بن سفيان في تاريخه من طريق يونس بن أبي يعفور عن أبي إسحاق اللسبيعي عن امرأة من همدان قالت: «حججت من طريق يونس بن أبي يعفور عن أبي إسحاق اللسبيعي عن امرأة من همدان قالت: «حججت

مع رسول الله على فقلت لها: شبهيه. قالت: كالقمر ليلة البدر، لم أرقبله ولا بعده مثله "وفي حديث الربيع بنت معوذ «لو رأيته لرأيت الشمس طالعة» أخرجه الطبراني والدارمي، وفي حديث يزيد الرقاشي المتقدم قريبًا عن ابن عباس «جميل دوائر الوجه، قد ملأت لحيته من هذه إلى هذه حتى كادت تملأ نحره "وروى الذهلي في «الزهريات» من حديث أبي هريرة في صفته على «كان أسيل الخدين، شديد سواد الشعر، أكحل العينين، أهدب الأشفار "الحديث. وكأن قوله: «أسيل الخدين» هو الحامل على من سأل: أكان وجهه مثل السيف؟ ووقع في حديث على عند أبي عبيد في الغريب «وكان في وجهه تدوير » قال أبو عبيد في شرحه: يريد أنه لم يكن في غاية من التدوير بل كان فيه سهولة، وهي أحلى عند العرب.

#### الحديث العاشر:

قوله: (حدثنا الحسن بن منصور البغدادي) هو أبو على البغدادي الشطوي بفتح المعجمة ثم المهملة ، لم يخرج عنه البخاري سوى هذا الموضع .

قوله: (قال شعبة) هو متصل بالإسناد المذكور.

قوله: (وزاد فيه عون عن أبيه أبي جحيفة) سيأتي هذا الحديث بزيادته من وجه آخر في آخر الباب، وقد تقدم ما يتعلق بذلك في أوائل الصلاة (١٠).

قوله: (فإذا هي أبرد من الثلج وأطيب رائحة من المسك) وقع مثله في حديث جابر بن يزيد ابن الأسود عن أبيه عند الطبراني بإسناد قوي، وفي حديث جابر بن سمرة عند مسلم في أثناء حديث قال: «فمسح صدري فوجدت ليده بردًا وريحًا كأنما أخرجها من جونة عطار» وفي حديث وائل بن حجر عند الطبراني والبيهقي «لقد كنت أصافح رسول الله على أو يمس جلدي جلده و أتعرفه بعد في يدي وإنه لأطيب رائحة من المسك» وفي حديثه عند أحمد «أتى رسول الله على بدلو من ماء، فشرب منه ثم مج في الدلو ثم في البئر ففاح منه مثل ريح المسك» وروى مسلم حديث أنس في جمع أم سليم عرقه و جعلها إياه في الطيب، وفي بعض طرقه «وهو أطيب الطيب». وأخرج أبو يعلى والطبراني من حديث أبي هريرة في قصة الذي استعان به على تجهيز ابنته «فلم يكن عنده شيء، فاستدعى بقار ورة فسلت له فيها من عرقه وقال له: مرها فلتطيب به، فكانت إذا تطيبت به شم أهل المدينة رائحة ذلك الطيب فسموابيت المطيبين» وروى أبو/ يعلى والبزار بإسناد صحيح عن أنس «كان رسول الله على إذا مر في طريق المطيبين» وروى أبو/ يعلى والبزار بإسناد صحيح عن أنس «كان رسول الله المدينة إذا مر في طريق المطيبين» وروى أبو/ يعلى والبزار بإسناد صحيح عن أنس «كان رسول الله الله على والبزار بإسناد صحيح عن أنس «كان رسول الله المدينة إذا مر في طريق المطيبين»

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۹۶)، كتاب الصلاة، باب ۱۷، - ۳۷٦.

من طرق المدينة وجد منه رائحة المسك، فيقال مر رسول الله عليه».

الحديث الحادي عشر : حديث ابن عباس «كان النبي على أجود الناس» تقدم شرحه مستوفى في كتاب الصيام (١٠)، والغرض منه وصفه عليه الصلاة والسلام بالجود.

الحديث الثاني عشر: حديث عائشة في قصة القائف، وسيأتي شرحه في كتاب الفرائض (٢) إن شاء الله تعالى، والغرض منه هنا قولها: «تبرق أسارير وجهه» والأسارير جمع أسرار وهي جمع سر وهي الخطوط التي تكونت في الجبهة.

الحديث الثالث عشر: حديث كعب بن مالك وهو طرف من قصة توبته، وسيأتي بطوله في المغازي مستوفى شرحه (٣٠) إن شاء الله تعالى .

قوله: (استنار وجهه كأنه قطعة قمر) أي الموضع الذي يبين فيه السرور، وهو جبينه، فلذلك قال: «قطعة قمر» ولعله كان حينئذ ملثمًا، ويحتمل، أن يكون يريد بقوله قطعة قمر القمر نفسه. ووقع في حديث جبير بن مطعم عند الطبراني «التفت إلينا النبي على الله من الله من القمر» فهذا محمول على صفته عند الالتفات، وقد أخرج الطبراني حديث كعب بن مالك من طرق في بعضها «كأنه دارة قمر».

الحديث الرابع عشر: حديث أبي هريرة.

قوله: (عن عمرو) هو أبن أبي عمرو مولى المطلب، واسم أبي عمرو ميسرة.

قوله: (بعثت من خير قرون بني آدم قرنًا فقرنًا) القرن الطبقة من الناس المجتمعين في عصر واحد، ومنهم من حده بمائة سنة وقيل بسبعين، وقيل بغير ذلك. فحكى الحربي الاختلاف فيه من عشرة إلى مائة وعشرين، ثم تعقب الجميع وقال: الذي أراه أن القرن كل أمة هلكت حتى لم يبق منها أحد. وقوله: (قرنًا) بالنصب حال للتفصيل.

قوله: (حتى كنت من القرن الذي كنت منه) في رواية الإسماعيلي «حتى بعثت من القرن الذي كنت فيه» وسيأتي في أول مناقب الصحابة حديث عمران بن حصين (٤) «خير الناس قرني» والكلام عليه مستوفى إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) (٥/ ٢٣٣ )، كتاب الصوم، باب٧، ح١٩٠٢.

<sup>(</sup>٢) (٥١/ ٥٠٥)، كتاب الفرائض، باب٣١، ح١٧٧٠.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٥٦٠)، كتاب المغازي، باب٧، ح٤٤١٨.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٣١٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب١، ح٠٥٠٣.

الحديث الخامس عشر: حديث ابن عباس.

قوله: (عن ابن شهاب أخبرني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة) هذا هو المشهور عن ابن شهاب، وعنه فيه إسناد آخر أخرجه الحاكم من طريق مالك عن زياد بن سعد عن أنس «سدل رسول الله على ناصيته ماشاء الله، ثم فرق بعد» و أخرجه أيضًا أحمد وقال: تفر دبه حماد بن خالد عن مالك و أخطأ فيه، والصواب عن عبيد الله بن عبد الله. وقال ابن عبد البر: الصواب عن مالك فيه عن الزهري مرسلاً كما في الموطأ.

قولة: (يسدل شعره) بفتح أوله وسكون المهملة وكسر الدال، ويجوز ضمها، أي يترك شعر ناصيته على جبهته. قال النووي(١): قال العلماء المراد إرساله على الجبين واتخاذه كالقصة، أي بضم القاف بعدها مهملة.

قوله: (ثم فرق بعد) بفتح الفاء والراء أي ألقى شعر رأسه إلى جانبي رأسه فلم يترك منه شيئًا على جبهته، ويفرقون بضم الراء وبكسرها وقد روى ابن إسحاق عن محمد بن جعفر عن عروة عن عائشة قالت: «أنا فرقت لرسول الله رأسه» أي شعر رأسه عن يافوخه، ومن طريقه أخرجه أبو داود، وفي حديث هند بن أبي هالة في صفة النبي على أنه «إن انفرقت عقيقته أي شعر رأسه الذي على ناصيته فرق و إلا فلا يجاوز شعره شحمة أذنه» قال ابن قتيبة في غريبه: العقيقة شعر رأس الصبي قبل أن يحلق، وقد يطلق عليه بعد الحلق مجازًا. وقوله: «كان لا يفرق شعره إلا إذا انفرق» محمول على ماكان أو لا لما بينه حديث ابن عباس.

قوله: (وكان يحب موافقة أهل الكتاب) أي حيث كان عباد الأوثان كثيرين.

قوله: (فيما لم يؤمر فيه بشيء) أي فيما لم يخالف شرعه لأن أهل الكتاب في زمانه كانوا متمسكين ببقايا من شرائع الرسل فكانت موافقتهم أحب إليه من موافقة عباد الأوثان، فلما أسلم غالب عباد الأوثان أحب عن المخالفة أهل الكتاب، واستدل به على أن شرع من قبلنا شرع لنا ما لم يجيء في شرعنا ما يخالفه، وتعقب/ بأنه عبر بالمحبة، ولو كان ذلك لعبر بالوجوب. وعلى التسليم ففي نفس الحديث أنه رجع عن ذلك آخرًا. والله أعلم.

الحديث السادس عشر: حديث عبدالله بن عمرو أي ابن العاص.

قوله: (عن أبي حمزة) هو السكري، والإسناد كله كوفيون سوى طرفيه وقد دخلاها.

قوله: (عن عبد الله بن عمرو) أي ابن العاص، في رواية مسلم عن عثمان بن أبي شيبة عن

<sup>(</sup>١) المنهاج (١٥/ ٨٩).

جرير عن الأعمش بسنده «دخلنا على عبد الله بن عمرو حين قدم مع معاوية الكوفة فذكر رسول الله ﷺ فقال».

قوله: (فاحشًا ولا متفحشًا) أي ناطقًا بالفحش، وهو الزيادة على الحد في الكلام السيئ، والمتفحش المتكلف لذلك أي لم يكن له الفحش خلقًا ولا مكتسبًا، ووقع عند الترمذي من طريق أبي عبد الله الجدلي قال: «سألت عائشة عن خلق النبي على فقالت: لم يكن فاحشًا ولا متفحشًا، ولا صخابًا في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح» وتقدمت هذه الزيادة في حديث عبد الله بن عمر و من وجه آخر بأتم من هذا السياق، ويأتي في تفسير سورة الفتح (۱)، وقد روى المصنف في الأدب (۲) من حديث أنس «لم يكن رسول الله على سبابًا ولا فحاشًا ولا لعانًا، كان يقول لأحدنا عند المعتبة: ما له تربت جبينه» ولأحمد من حديث أنس «أن النبي على كان لا يواجه أحدًا في وجهه بشيء يكرهه» ولأبي داود من حديث عائشة «كان رسول الله على إذا بلغه عن الرجل الشيء لم يقل: ما بال فلان يقول؟ ولكن يقول: ما بال أقوام يقولون».

قوله: (وكان يقول) أي النبي عِيلِيَّة. ووقع في رواية مسلم «قال: وقال رسول الله عَيلِيَّة».

قوله: (إن من خياركم أحسنكم أخلاقًا) في رواية مسلم «أحاسنكم» وحسن الخلق: اختيار الفضائل، وترك الرذائل. وقد أخرج أحمد من حديث أبي هريرة رفعه «إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق» وأخرجه البزار من هذا الوجه بلفظ «مكارم» بدل «صالح» وأخرج الطبراني في الأوسط بإسناد حسن عن صفية بنت حيي قالت: «ما رأيت أحدًا أحسن خلقًا من رسول الله عليه وعند مسلم من حديث عائشة «كان خلقه القرآن، يغضب لغضبه ويرضى لرضاه».

الحديث السابع عشر: حديث عائشة.

قوله: (بين أمرين) أي من أمور الدنيا، يدل عليه قوله: «ما لم يكن إثمًا» لأن أمور الدين لا إثم فيها، وأبهم فاعل «خير» ليكون أعم من أن يكون من قبل الله أو من قبل المخلوقين، وقوله: «إلا أخذ أيسر هما» أي أسهلهما. وقوله: «ما لم يكن إثما» أي ما لم يكن الأسهل مقتضيًا للإثم فإنه حينئذ يختار الأشد، وفي حديث أنس عند الطبراني في الأوسط «إلا اختار أيسر هما ما لم يكن لله فيه سخط» ووقوع التخيير بين ما فيه إثم وما لا إثم فيه من قبل المخلوقين واضح، وأما من قبل الله ففيه إشكال؛ لأن التخيير إنما يكون بين جائزين، لكن إذا حملناه على ما يفضي إلى من قبل الله ففيه إشكال؛ لأن التخيير إنما يكون بين جائزين، لكن إذا حملناه على ما يفضي إلى

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۲۰۳)، كتاب التفسير، باب، ح ٤٨٣٨.

<sup>(</sup>٢) (١٣/ ٥٧٧)، كتاب الأدب، باب ٣٨، ح ٢٠٣١.

الإثم أمكن ذلك بأن يخيره بين أن يفتح عليه من كنوز الأرض ما يخشي من الاشتغال به أن لا يتفرغ للعبادة مثلاً وبين أن لا يؤتيه من الدنيا إلا الكفاف فيختار الكفاف وإن كانت السعة أسهل منه، والإثم على هذا أمر نسبي لا يراد منه معنى الخطيئة لثبوت العصمة له.

قوله: (وما انتقم لنفسه) أي خاصة ، فلا يرد أمره بقتل عقبة بن أبي معيط وعبد الله بن خطل وغيرهما ممن كان يؤذيه لأنهم كانوامع ذلك ينتهكون حرمات الله، وقيل أرادت أنه لا ينتقم إذا أوذي في غير السبب الذي يخرج إلى الكفر، كما عفا عن الأعرابي الذي جفا في رفع صوته عليه، وعن الآخر الذي جبذ بردائه حتى أثر في كتفه، وحمل الداودي عدم الانتقام على ما يختص بالمال، قال: وأما العرض فقد اقتص ممن نال منه، قال: واقتص ممن لده في مرضه بعد نهيه عن ذلك بأن أمر بلدهم مع أنهم كانوا في ذلك تأولوا أنه إنما نهاهم عن عادة البشرية/ من \_\_\_\_\_ كراهة النفس للدواء، كذا قال، وقد أخرج الحاكم هذا الحديث من طريق معمر عن الزهري بهذا الإسناد مطولاً وأوله «ما لعن رسول الله ﷺ مسلمًا بذكر -أي بصريح اسمه-ولا ضرب بيده شيئًا قط إلا أن يضرب بها في سبيل الله، ولا سئل في شيء قط فمنعه إلا أن يسأل مأثمًا، ولا انتقم لنفسه من شيء إلا أن تنتهك حرمات الله فيكون لله ينتقم» الحديث. وهذا السياق سوى صدر الحديث عند مسلم من طريق هشام بن عروة عن أبيه به ، و أخرجه الطبراني في «الأوسط» من حديث أنس وفيه «وما انتقم لنفسه إلا أن تنتهك حرمة الله، فإن انتهكت حرمة الله كان أشد الناس غضبًا لله» وفي الحديث الحث على ترك الأخذ بالشيء العسر، والاقتناع باليسر، وترك الإلحاح فيما لا يضطر إليه. ويؤخذ من ذلك الندب إلى الأخذ بالرخص ما لم يظهر الخطأ، والحث على العفو إلا في حقوق الله تعالى، والندب إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ومحل ذلك ما لم يفض إلى ما هو أشد منه. وفيه ترك الحكم للنفس وإن كان الحاكم متمكنًا من ذلك بحيث يؤمن منه الحيف على المحكوم عليه، لكن لحسم المادة. والله أعلم.

الحديث الثامن عشر: حديث أنس أخرجه من طريق حماد بن زيد، وأخرجه مسلم بمعناه من رواية سليمان بن المغيرة عن ثابت عنه.

قوله: (ما مسست) بمهملتين الأولى مكسورة ويجوز فتحها والثانية ساكنة، وكذا القول في ميم شممت.

قوله: (ولا ديباجًا) هو من عطف الخاص على العام، لأن الديباج نوع من الحرير، وهو بكسر المهملة وحكى فتحها، وقال أبو عبيدالفتح مولد أي ليس بعربي.

وفي حديث معاذ عند الطبراني والبزار «أردفني النبي ﷺ خلفه في سفر، فما مسست شيئًا قط ألين من جلده ﷺ».

قوله: (أو عرفًا) بفتح المهملة وسكون الراء بعدها فاء، وهو شك من الراوي، ويدل عليه قوله بعد «أطيب من ريح أو عرف» والعرف الريح الطيب. ووقع في بعض الروايات بفتح الراء والقاف، و «أو» على هذا للتنويع والأول هو المعروف، فقد تقدم في الصيام (٢) من طريق حميد عن أنس «مسكة ولا عنبرة أطيب رائحة من ريح رسول الله على وقوله: «عنبرة» ضبط بوجهين: أحدهما بسكون النون بعدها موحدة، والآخر بكسر الموحدة بعدها تحتانية، والأول معروف، والثاني طيب معمول من أخلاط يجمعها الزعفران، وقيل هو الزعفران نفسه. ووقع عند البيهقي «ولا شممت مسكًا ولا عنبرًا ولا عبيرًا» ذكر هما جميعًا وقد تقدم شيء من هذا في الحديث العاشر، وقوله: «من ريح أو عرف» بخفض ريح بغير تنوين؛ لأنه في حكم المضاف كقول الشاعر:

## بين ذراعي وجبهة الأسد

ووقع في أول الحديث عند مسلم «كان رسول الله على أزهر اللون، كأن عرقه اللؤلؤ، إذا مشى يتكفأ، وما مسست . . . » إلخ .

الحديث التاسع عشر: حديث أبي سعيد أورده من طريقين:

<sup>(</sup>۱) (۲۰/۱۳)، كتاب اللباس، باب، ۲۸، ح ٥٩٠٦.

<sup>(</sup>٢) (٩/٩/٥)، كتاب الصوم، باب٥٠ - ١٩٧٣.

قوله: (عن عبدالله بن أبي عتبة) بضم المهملة وسكون المثناة/ بعدها موحدة، وهو مولى \_\_\_\_\_ أنس، وهذا هو المحفوظ عن قتادة. وقد رواه الطبراني من وجه آخر عن شعبة عن قتادة فقال: «عن أبي السوار العدوي عن عمران ابن حصين به».

قوله: (أشدحياء من العذراء) أي البكر.

وقوله (في خدرها) بكسر المعجمة أي في سترها، وهو من باب التتميم؛ لأن العذراء في الخلوة يشتد حياؤها أكثر مما تكون خارجة عنه، لكون الخلوة مظنة وقوع الفعل بها، فالظاهر أن المراد تقييده بما إذا دخل عليها في خدرها لاحيث تكون منفردة فيه، ومحل وجود الحياء منه على غير حدود الله، ولهذا قال للذي اعترف بالزنا: «أنكتها؟» لا يكني كما سيأتي بيانه في الحدود (١)، وأخرج البزار هذا الحديث من حديث أنس وزاد في آخره «وكان يقول الحياء خير كله» وأخرج من حديث ابن عباس قال: «كان رسول الله على يغتسل من وراء الحجرات، وما رأى أحد عورته قط»، وإسناده حسن.

قوله: (حدثنا محمد بن بشار حدثنا يحيى وابن مهدي قالا: حدثنا شعبة مثله) يعني سندًا ومتنًا، وقد أخرجه الإسماعيلي من رواية أبي موسى محمد بن المثنى عن عبد الرحمن بن مهدي بسنده وقال فيه: «سمعت عبد الله بن أبي عتبة يقول: سمعت أبا سعيد الخدري يقول» وأخرجه ابن حبان من طريق أحمد بن سنان القطان قال: «قلت لعبد الرحمن بن مهدي: يا أبا سعيد أكان رسول الله على أشد حياء من العذراء في خدرها؟ قال: نعم عن مثل هذا فسل يا شعبة الذكره بتمامه.

قوله: (وإذا كره شيئًا عرف في وجهه) أي أن ابن بشار زاد هذا على رواية مسدد، وهذا يحتمل أن يكون في رواية عبد الرحمن بن مهدي وحده، وأن يكون في رواية يحيى أيضًا ولم يقع لمسدد، والأول المعتمد فقد أخرجه الإسماعيلي من رواية المقدمي وأبي خيثمة وابن خلاد عن يحيى بن سعيد وليس فيه الزيادة، وأخرجه من رواية أبي موسى عن عبد الرحمن بن مهدي فذكرها، وكذا أخرجه مسلم عن زهير بن حرب وأبي موسى محمد بن المثنى وأحمد بن سنان القطان كلهم عن ابن مهدي، وأخرجه من حديث معاذ والإسماعيلي من حديث علي بن المبادك عن شعبة الجعد كلاهما عن شعبة كذلك، وأخرجه ابن حبان من طريق عبد الله بن المبارك عن شعبة كذلك، وقوله: «عرفناه في وجهه» إشارة إلى تصحيح ما تقدم من أنه لم يكن يواجه أحدًا بما

<sup>(</sup>۱) (۱٥/ ٦٣٠)، كتاب الحدود، باب٢٨، ح ٢٨٢٤.

يكرهه بل يتغير وجهه فيفهم أصحابه كراهيته لذلك.

الحديث العشرون: حديث أبي هريرة.

قوله: (عن أبي حازم) هو الأشجعي واسمه سلمان، وليس هو أبا حازم سلمة بن دينار صاحب سهل بن سعد.

قوله: (ما عاب رسول الله على طعامًا قط) في رواية غندر عن شعبة عند الإسماعيلي «ما رأيت رسول الله على عاب طعامًا قط» وهو محمول على الطعام المباح ما سيأتي تقرير ذلك في كتاب الأطعمة (١) إن شاء الله تعالى.

الحديث الحادي والعشرون: حديث عبد الله بن مالك ابن بحينة، هو بتنوين مالك وإعراب ابن بحينة إعراب بن مالك لأن مالكًا أبوه وبحينة أمه.

قوله: (الأسدي) هو بسكون المهملة، ويقال فيه الأزدي بسكون الزاي، وهذا مشهور في هذه النسبة يقال بالزاي وبالسين، وغفل الداودي فقرأه بفتح السين ثم أنكره، وقد تقدم هذا الحديث في كتاب الصلاة (٢٠)، وكذا قوله: «قال ابن بكير» أي يحيى بن عبد الله بن بكير (حدثنا بكر) أي ابن مضر بالإسناد المذكور.

قوله: (بياض إبطيه) أي أن يحيى زاد لفظ «بياض»؛ لأن في رواية قتيبة «حتى يرى إبطيه» واختلف في المراد بوصف إبطيه بالبياض فقيل: لم يكن تحتهما شعر فكانا كلون جسده، ثم قيل: لم يكن تحتهما شعر، ووقع عند مسلم قيل: لم يكن تحت إبطيه شعر البتة، وقيل كان لدوام تعهده له لا يبقى فيه شعر، ووقع عند مسلم في حديث «حتى رأينا عفرة إبطيه» ولا تنافي بينهما لأن الأعفر ما بياضه ليس بالناصع، وهذا شأن المغابن يكون لونها في البياض دون لون بقية الجسد.

الحديث الثاني والعشرون: حديث أنس في رفع اليدين/ في الاستسقاء، تقدم في موضعه مشروحًا (٣) ، والغرض منه ذكر بياض إبطيه، والمراد بالحصر فيه الرفع على هيئة مخصوصة لا أصل الرفع فإنه ثابت عنه كما في الخبر الذي بعده .

الحديث الثالث والعشرون: حديث أبي موسى، ذكر منه طرفًا معلقًا، هو طرف من حديث سيأتي موصولاً في المناقب في ترجمة أبي عامر الأشعري<sup>(٤)</sup>، وقد علق طرفًا منه في

<sup>(</sup>١) (١٢/ ٣٣١)، كتاب الأطعمة، باب ٢١، ح٥٤٠٩.

<sup>(</sup>۲) (۳/ ۲۶)، كتاب الأذان، باب ۱۳۰، ح۸۰۷.

<sup>(</sup>٣) (٣/ ٣٨٥)، كتاب الاستسقاء، باب٢٢، ح١٠٣١.

<sup>(</sup>٤) بل في المغازي (٩/ ٤٤٦)، كتاب المغازي، باب٥٥، ح٤٣٢٣.

الوضوء (١) أيضًا.

قوله: (حدثنا الحسن بن الصباح) هو البزار الذي أخرج عنه الحديث الذي بعده، وقيل بل هذا هو الزعفراني نسبه إلى جده الحسن بن محمد بن الصباح.

قوله: (سمعت عون بن أبي جحيفة ذكر عن أبيه) في رواية شعبة عن عون «سمعت أبي» كما تقدم في أوائل الصلاة (٢٠) .

قوله: (دفعت) بضم أوله أي أنه وصل إليه عن غير قصد، والأبطح هو الذي خارج مكة ينزل فيه الحاج إذا رجع من مني.

وقوله: (وكان بالهاجرة) استئناف أو حال، وقد تقدم هذا الحديث من وجه آخر في هذا الباب وهو الحديث العاشر، والمراد منه قوله: «كأني أنظر إلى وبيص ساقيه» والوبيص بالموحدة والمهملة البريق وزنًا ومعنى.

الحديث الرابع والعشرون: حديث عائشة.

قوله: (حدثنا الحسن بن الصباح البزار) بتقديم الزاي على الراء، وهو واسطي سكن بغداد، وكان من أئمة الحديث، وسفيان هو ابن عيينة فإن الحسن بن الصباح ما لحق الثوري، والثوري لا يروي عن الزهري إلا بواسطة.

قوله: (لبو عده العاد لأحصاه) أي لو عد كلماته أو مفرداته أو حروفه لأطاق ذلك وبلغ آخرها، والمراد بذلك المبالغة في الترتيل والتفهيم. هذا الحديث هو الحديث الذي بعده، اختلف الرواة في سياقه بسطًا واختصاراً.

قوله: (وقال الليث حدثني يونس) وصله الذهلي في «الزهريات»(٣) عن أبي صالح عن الليث.

قوله: (ألا يعجبك) بضم أوله وإسكان ثانيه من الإعجاب وبفتح ثانيه والتشديد من التعجيب.

قوله: (أبا فلان) كذا للأكثر، قال عياض(٤): هو منادى بكنيته، قلت وليس كذلك لما

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٥٠٥)، كتاب الوضوء، باب٤٠ ، ح١٨٨.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٢٤٢)، كتاب الصلاة، باب٩٣، - ٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (٤/٥٠).

<sup>(</sup>٤) مشارق الأنوار (١/ ٢٩).

سأذكره، وإنما خاطبت عائشة عروة بقولها: «ألا يعجبك» وذكرت له المتعجب منه فقالت: «أبا فلان» وحق السياق أن تقول: أبو فلان بالرفع على أنه فاعل، لكنه جاء هكذا على اللغة القليلة ثم حكت وجه التعجب فقالت «جاء فجلس. . . » إلخ، ووقع في رواية الأصيلي وكريمة «أبو فلان» ولا إشكال فيها، وتبين من رواية مسلم وأبي داود أنه هو أبو هريرة، فأخرجه مسلم عن هارون بن معروف وأبو داود عن محمد بن منصور الطوسي كلاهما عن سفيان، لكن قال: «هارون عن سفيان عن هشام بن عروة» وقال الطوسي: «عن سفيان عن الزهري» وكذا أخرجه الإسماعيلي عن ابن عمر عن سفيان عن هشام عن أبي يعلى وعن أبي معمر عن سفيان عن الزهري، وكذا أخرجه أبو نعيم من طريق القعنبي عن سفيان عن الزهري، فكأن لسفيان فيه شيخين، وفي رواية الحجميع أنه أبو هريرة. ووقع في رواية ابن وهب عند فكأن لسفيان فيه شيخين، وفي رواية الجميع أنه أبو هريرة ووقع في رواية ابن وهب عند «ألا يعجبك أبو هريرة» جاء فجلس» ولأحمد ومسلم وأبي داود من هذا الوجه «ألا أعجبك من أبي هريرة» ووقع للقابسي بفتح الهمزة بعدها مثناة مفتوحة فعل ماض من الإتيان، وفلان بالرفع والتنوين وهو تصحيف لأنه تبين من الرواية الأخرى أنه بصيغة الكنية لا بلفظ الاسم المجرد عنها، والعجب أن القابسي أنكر عين روايته، وقال عياض (١٠): هي بلفظ الاسم المجرد عنها، والعجب أن القابسي أنكر عين روايته، وقال عياض (١٠): هي الصواب لولا قوله بعده «جاء». قلت: لأنه يصير تكراراً.

قوله: (وكنت أسبح) أي أصلى نافلة، أو على، ظاهره أي أذكر الله، والأول أوجه.

قوله: (ولو أدركته لرددت عليه) أي لأنكرت عليه وبينت له أن الترتيل في التحديث أولى من السرد.

قوله: (لم يكن يسرد الحديث كسردكم) أي يتابع الحديث استعجالاً بعضه إثر بعض لئلا يلتبس على المستمع، زاد الإسماعيلي من رواية ابن المبارك عن يونس "إنما كان حديث وسول الله على فصلاً، فهمًا تفهمه القلوب"، واعتذر/ عن أبي هريرة بأنه كان واسع الرواية كثير المحفوظ، فكان لا يتمكن من المهل عند إرادة التحديث كما قال بعض البلغاء: أريد أن أقتصر فتتزاحم القوافي على في.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مشارق الأنوار (١/ ٢٩).

## ٢٤ - باب كَانَ النَّبِيُّ عَيْكَةً تَنَامُ عَيْنُهُ وَلا يَنَامُ قَلْبُهُ

رَوَاهُ سَعِيدُ بْنُ مِينَاءَ عَنْ جَابِرٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ

٣٥٦٩ حَدَّثَ نَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِكِ عَنْ سَعِيدِ المَقْبُرِيِّ عَن أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمْنِ أَنَّهُ سَأَلَ عَائشةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: كَيْفَ كَانَتْ صَلاَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ في رَمَضَانَ؟ قَالَتْ: مَا كَانَ يَزِيدُ في رَمَضَانَ ولا غَيْرِه عَلَى إحْدَى عَشْرَةَ رَكْعةَ: يُصَلِّي أَرْبَعَ رَكعاتٍ فَلاَ تَسْأَلُ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطُولِهِنَّ، ثُمَّ يُصلِّي ثَلاثًا. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ تَنَامُ وَلُولِهِنَّ، ثُمَّ يُصلِّي ثَلاثًا. فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ تَنَامُ قَبْلَ أَن تُوتِرَ؟ قَالَ: «تَنَامُ عَينِي وَلا يَنامُ قَلْبي».

[تقدم في: ١١٤٧، الأطراف: ٢٠١٣]

•٣٥٧ - حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ قَالَ: حَدَّثِنِي أَخِي عَنْ سُلَيْمَانَ عَنْ شَرِيكِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي نَمِوِ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ يُحَدِّثُنَا عَنْ لَيْلَةِ أُسْرِي بِالنَّبِيِّ عَلَيْهِ مِنْ مَسْجِدِ الْكَعْبَةِ: جَاءَهُ ثَلاثَةُ نَفَرِ قَبْلَ أَنْ يُوجَى إِلَيْهِ - وَهُو نَائِمٌ فِي مَسْجِدِ الْحَرَامِ - فَقَالَ أَوْلُهُمْ: أَيُّهُمْ هُو؟ فَقَالَ أَوْسَطُهُمْ: هُو جَيْرُهُمْ . يُوحَى إِلَيْهِ - وَهُو نَائِمٌ فِي مَسْجِدِ الْحَرَامِ - فَقَالَ أَوْلُهُمْ : أَيُّهُمْ هُو؟ فَقَالَ أَوْسَطُهُمْ: هُو جَيْرُهُمْ . وَقَالَ آخِرُهُمْ . فَتَوَلاهُ وَقَالَ آخِرُهُمْ قَلْهُ أَعْنَاهُ وَلا يَنَامُ قَلْبُهُ ، وَكَذَلِكَ الأَنْبِيَاءُ تَنَامُ أَعْيَنُهُمْ وَلا تَنَامُ قُلُوبُهُمْ ، فَتَوَلاهُ جِبْرِيلُ ، ثُمَّ عَرَجَ بِهِ إِلَى السَّمَاءِ .

[الحديث: ٣٥٧٠، الأطراف: ٤٩٦٤، ٥٦١٠، ٢٥٨١، ٧٥١٧]

قوله: (باب كان النبي ﷺ تنام عينه) في رواية الكشميهني «عيناه» (ولا ينام قلبه).

قوله: (رواه سعيد بن ميناء عن جابر) وصله في كتاب الاعتصام مطولاً، وسيأتي شرحه هناك<sup>(۱)</sup> إن شاء الله تعالى وأخرجه المصنف في الباب من حديث عائشة في صلاته على الليل وفي آخره «فقلت يا رسول الله تنام قبل أن توتر؟ قال: تنام عيني ولا ينام قلبي» وهذا قد تقدم في صلاة التطوع<sup>(۲)</sup>، وتقدم حديث ابن عباس في ذلك في صلاته على بالليل، ثم ذكر طرفًا من حديث شريك عن أنس في المعراج، وسيأتي بأتم من هذا في التوحيد<sup>(۳)</sup>.

قوله: (حدثنا إسماعيل) هو ابن أبي أويس.

<sup>(</sup>۱) (۱۲۹/۱۷)، كتاب الاعتصام، باب۲، ح ۷۲۸۱.

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٥٥٢)، كتاب التهجد، باب ١٦، ح١١٤٧.

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٢٤٥)، كتاب التوحيد، باب٣٧، ح١٥٥٧.

قوله: (حدثنا أخي) هو أبو بكر عبد الحميد، وسليمان هو ابن بلال.

قوله: (جاءه ثلاثة نفر) هم ملائكة ، ولم أتحقق أسماءهم .

قوله: (فقال أولهم أيهم) هو مشعر بأنه كان نائمًا بين اثنين أو أكثر، وقد قيل إنه كان نائمًا بين عمه حمزة وابن عمه جعفر بن أبي طالب .

قوله: (فكانت تلك) أي القصة أي لم يقع في تلك الليلة غير ما ذكر من الكلام، قوله: (حتى جاءوا إليه ليلة أخرى) أي بعد ذلك، ومن هنا يحصل رفع الإشكال في قوله «قبل أن يوحى إليه» كما سيأتي بيانه في مكانه (١).

قوله: (فيما يرى قلبه والنبي على نائمة عيناه ولا ينام قلبه وكذلك الأنبياء تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم) قد تقدم مثل هذا من قول عبيد بن عمير في أوائل الطهارة (٢)، ومثله لا يقال من قبل الرأي، وهو ظاهر في أن ذلك من خصائصه على لكنه بالنسبة للأمة، وزعم القضاعي أنه مما الرأي، وهو ظاهر في النياء أيضًا، وهذان الحديثان يردان عليه، وقد تقدم في التيمم في الكلام (٣) على حديث عمران في قصة المرأة صاحبة المزادتين ما يتعلق بكونه على كان تنام عيناه ولا ينام قلبه، فليراجع منه من أراد الوقوف عليه.

## ٢٥ - باب عَلامَاتِ النَّبُوَّةِ فِي الإسلام

٣٥٧١ حَدَّنَا أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا سَلْمُ بْنُ زَرِيرٍ: سَمِعْتُ أَبَا رَجَاءٍ قَالَ: حَدَّثَنَا عِمْرَانُ بْنُ حُصَيْنِ: أَنَّهُمْ كَانُوا مَعَ النَّبِيِّ عِيْ مَسِيرٍ، فَأَذَلَجُوا لَيْلَتَهُمْ، حَتَّى إِذَا كَانَ وَجْهُ الصَّبْحِ عَرَّسُوا، فَعَلَبَتْهُمْ أَعْيَنُهُمْ حَتَّى ارْتَفَعَتِ الشَّمْسُ، فَكَانَ أَوَّلَ مَنِ اسْتَيُقَظَ مِنْ مَنَامِهِ أَبُو بَكْرٍ، وَكَانَ لا يُوقَظُ رَسُولُ اللَّهِ عَيْقٍ مِنْ مَنَامِهِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، فَاسْتَيْقَظَ عُمَرُ، فَقَعَدَ أَبُو بَكْرٍ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَجَعَلَ يُكَبِّرُ وَسُولُ اللَّهِ عَيْقٍ مِنْ مَنَامِهِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ، فَاسْتَيْقَظَ عُمَرُ، فَقَعَدَ أَبُو بَكْرٍ عِنْدَ رَأْسِهِ، فَجَعَلَ يُكَبِّرُ وَسَلَّى بِنَا الْغَدَاةَ، فَاعْتَزَلَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ لَمْ يُصَلِّ وَيَوْفَعُ صَوْتَهُ، حَتَّى اسْتَيْقَظَ النَّبِيُ عَيْقٍ، فَنَزَلَ وَصَلَّى بِنَا الْغَدَاةَ، فَاعْتَزَلَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ لَمْ يُصَلِّ مَعَنَا؟ »، قَالَ: أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ. فَأَمَرَهُ أَنْ تُصَلِّى مَعَنَا؟ »، قَالَ: أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ. فَأَمَرَهُ أَنْ تُصَلِّى مَعْنَا؟ »، قَالَ: أَصَابَتْنِي جَنَابَةٌ. فَأَمَرَهُ أَنْ يُعَلِي رَسُولُ اللَّهِ عَيْقِ فِي رَكُوبٍ بَيْنَ يَدَيْهِ وَقَدْ عَطِشْنَا عَطَشًا الْعَدِيدًا.

فَبَيْنَمَا نَحْنُ نَسِيرُ إِذَا نَحْنُ بِامْرَأَةٍ سَادِلَةٍ رِجْلَيْهَا بَيْنَ مَزَادَتَيْنِ، فَقُلْنَا لَهَا: أَيْنَ الْمَاءُ؟ فَقَالَتْ:

<sup>(</sup>۱) (۸/۸۱)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤١، ح ٣٨٨٦. و ١٠٠٠ يو ١٠٠٠ يو ١٠٠٠ يو ١٠٠٠

<sup>(</sup>٢) (١/ ٤١٣)، كتاب الوضوء، باب٥، ح١٣٨.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٣٥)، كتاب التيمم، باب، ح ٣٤٤.

إِنَّهُ لا مَاءَ. فَقُلْنَا: كَمْ بَيْنَ أَهْلِكِ وَبَيْنَ الْمَاءِ؟ قَالَتْ: يَوْمٌ وَلَيْلَةٌ. فَقُلْنَا: انْطَلِقِي إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ. قَالَتْ: وَمَا رَسُولُ اللَّهِ؟ فَلَمْ نُمَلِّكُهَا حَتَّى اسْتَقْبَلْنَا بِهَا النَّبِيَّ ﷺ، فَحَدَّتَنُهُ بِمِثْلِ الَّذِي حَدَّنَتُنَا، غَيْرَ أَنَّهَا حَدَّنَتُهُ أَنَهَا مُوْتِمَةٌ، فَأَمَرَ بِمَزَادَتَيْهَا فَمَسَحَ فِي الْعَزْلَاوَيْنِ، فَشَرِبْنَا عِطَاشًا - أَرْبَعُونَ رَجُلاً - أَنَّهَا مُوْتِمَةٌ، فَأَمَرَ بِمَزَادَتَيْهَا فَمَسَحَ فِي الْعَزْلَاوَيْنِ، فَشَرِبْنَا عِطَاشًا - أَرْبَعُونَ رَجُلاً - حَتَّى رَوِينَا، فَمَلانَا كُلَّ قِرْبَةٍ مَعَنَا وَإِدَاوَةٍ، غَيْرَ أَنَّهُ لَمْ نَسْقِ بَعِيرًا، وَهِي تَكَادُ تَنِضُّ مِنَ الْمِلْءِ، ثُمَّ قَالَ: «هَاتُوا مَا عِنْدَكُمْ»، فَجُمِعَ لَهَا مِنَ الْكِسَرِ وَالتَّمْرِ، حَتَّى أَبَتْ أَهْلَهَا، قَالَتْ: لَقِيتُ أَسْحَرَ النَّاسِ، أَوْ هُو نَبِيٌّ كَمَا زَعَمُوا. فَهَدَى اللَّهُ ذَاكَ الصَّرْمَ بِتِلْكَ الْمَرْأَةِ، فَأَسْلَمَتْ وَأَسْلَمُوا.

[تقدم في: ٣٤٤، طرفه في: ٣٤٨]

٣٥٧٢ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي عَدِيٍّ عَنْ سَعِيدٍ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنِسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أُتِيَ النَّبِيُ عَيْلِهُ بِإِنَاءٍ وَهُوَ بِالزَّوْرَاءِ، فَوَضَعَ يَدَهُ فِي الإِنَاءِ، فَجَعَلَ الْمَاءُ يَنْبُعُ مِنْ بَيْنِ أَصَابِعِهِ، فَتَوَضَّأَ الْقَوْمُ. قَالَ قَتَادَةُ: قُلْتُ لأنسٍ: كَمْ كُنْتُمْ؟ قَالَ: ثَلاثَمِائَةٍ، أَوْ زُهَاءَ ثَلاثِمِائَةٍ.

[تقدم في: ١٦٩، الأطراف: ١٩٥، ٢٠٠، ٣٥٧٣، ٣٥٧٤، ٣٥٧٥]

٣٥٧٣ حدَّ ثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِكِ عَنْ إِسْحَاقَ بِنِ عَبْدِ اللَّهِ بِنِ أَبِي طَلْحَةَ عَنْ أَنَسِ ابِنِ مَالكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَحَانَتْ صَلاةُ العصرِ، فالتُمِسَ الوَضوء ابنِ مَالكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ وَحَانَتْ صَلاةُ العصرِ، فالتُمِسَ الوَضوء فلم يَجدُوه، فأتَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ بِوَضُوءِ فوضَع رَسُولُ اللَّه عَلَيْهِ يَدَهُ في ذَلِكَ الإناءِ فأمر النَّاسَ أَنْ يَتَوضَأُ وا مِنْ عَنْدِ آخرِهِمْ. يَتَوضَأُ وا مِنْ عِنْدِ آخرِهِمْ. يَتَوضَأُ وا مِنْ عِنْدِ آخرِهِمْ. [ تقدم في: ١٦٩ ، الأطراف: ١٩٥ ، ٢٠٧ ، ٢٠٠ ، ٢٥٧٢ ، ٢٠٠ ، ٢٥٧٤ .

/ ٣٥٧٤ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَٰنِ بِنُ مَبُارَكٍ حَدَّثَنَا حَزْمٌ قَالَ: سَمِعْتُ الحَسَنَ قَالَ: حَدَّثَنَا حَرْمٌ قَالَ: سَمِعْتُ الحَسَنَ قَالَ: حَدَّثَنَا حَدْمُ اللّهِ مِنْ أَصْحَابِهِ، أَنسُ بِنُ مَالكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: خَرَجَ النَّبِيُ ﷺ في بَعْضِ مَخَارِجِهِ وَمَعَهُ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِهِ، فَانْظَلَقُوا يَسِيرونَ، فَحَضَرَتِ الصَّلَاةُ فَلَمْ يَجِدُوا مَاءً يَتَوضَّؤُونَ. فَأَنْظَلَقَ رَجُلٌ مِنَ القَومِ فَجَاءَ بَقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ يَسِير، فَأَخَذَهُ النَّبِيُ ﷺ فتوضَا، ثُمَّ مَدَّ أَصَابِعَهُ الأَرْبَعَ عَلَى القَدَحِ، ثُمَّ قَالَ: قُومُوا فَقَوَصُوا فَقَومُ وَتَى بَلِغُوا فِيمَا يُرِيدُونَ مِنَ الوَضُوءِ، وَكَانُوا سَبْعِينَ أَوْ نَحْوَهُ.

[تقدم في ١٦٩ ، الأطراف: ١٩٥ ، ٢٠٠ ، ٣٥٧٣ ، ٣٥٧٣]

٣٥٧٥ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُنِير سَمِعَ يَزِيدَ أَخْبَرَنَا حُميدٌ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: حَضَرتِ الصَّلاةُ، فقَامَ مَنْ كَانَ قَرِيبَ الدارِ مِنَ المَسْجِدِ يَتوضأُ، وبَقيَ قومٌ. فَأَتي النَّبيُ ﷺ بِمِخْضِبٍ منْ حِجارةٍ فِيهِ مَاءٌ، فَوضَعَ كَفَّهُ فَصَغُرَ المِخْضَبُ أَن يبسُطَ فيهِ كَفَّهُ، فَضمَّ أَصابِعَهُ فوضعَها في المخضَبِ، فتوضَأ القومُ كُلُّهم جَمِيعًا. قُلْتُ: كَمْ كَانُوا؟ قَالَ: ثَمَانُونَ رَجُلاً.

[تقدم في ١٦٩ ، الأطراف: ١٩٥ ، ٢٠٠ ، ٣٥٧٣ ، ٣٥٧٣ ]

٣٥٧٦ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ مُسْلِم حَدَّثَنَا حُصَيْنٌ عَنْ سَالِم ابْنِ أَبِي الْجَعْدِ عَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللَّهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: عَطِشَ النَّاسُ يَوْمَ الْحُدَيْبِيةِ وَالنَّبِيُ عَيْلِةُ ابْنِ أَبِي الْجَعْدِ عَنْ جَابِر بْنِ عَبْدِ اللَّهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: «مَا لَكُمْ؟»، قَالُوا: لَيْسَ عِنْدَنَا مَا مُنْ نَتُوضَّا أَيْنَ يَدَيْهُ وَيُ الرَّعُوةِ ، فَجَعَلَ الْمَاءُ يَتُورُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ كَأَمْثَالِ وَلا نَشْرَبُ، إلا مَا بَيْنَ يَدَيْكُ. فَوَضَعَ يَدَهُ فِي الرَّعُوةِ ، فَجَعَلَ الْمَاءُ يَتُورُ بَيْنَ أَصَابِعِهِ كَأَمْثَالِ الْعُيُونِ ، فَشَرِبْنَا وَتَوَضَّانًا، كُنَاحُمْسَ عَشْرَةً مِائَةً .

[الحديث: ٣٥٧٦، الأطراف: ٢١٥٢، ٣١٥٤، ٤١٥٤، ٤٨٤٠، ٣٣٥]

٣٥٧٧ حَدَّثَنَا مَالِكُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنِ الْبَرَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا يَوْمَ الْحُدَيْبِيَةِ أَرْبُعَ عَشْرَةَ مِائَةً ، وَالْحُدَيْبِيَةُ بِثْرٌ ، فَنَزَحْنَاهَا حَتَّى لَمْ نَتُرُكُ فِيهَا قَطْرَةً ، فَجَلَسَ النَّبِيُ ﷺ عَلَى شَفِيرِ الْبِثْرِ ، فَدَعَا بِمَاءٍ ، فَمَضْمَضَ وَمَجَّ فِي الْبِثْرِ ، فَمَكَثْنَا غَيْرَ بَعِيدٍ ، ثُمَّ اسْتَقَيْنَا حَتَّى رَوِينَا وَرَوَتُ ـ أَوْصَدَرَتْ ـ رَكَائِبُنَا .

[الحديث: ٣٥٧٧، طرفاه في: ٤١٥١، ٢٥١١]

قوله: (باب علامات النبوة في الإسلام) العلامات جمع علامة، وعبر بها المصنف لكون ما يورده من ذلك أعم من المعجزة والكرامة، والفرق بينهما أن المعجزة أخص لأنه يشترط فيها أن يتحدى النبي على من يكذبه بأن يقول: إن فعلت كذلك أتصدق بأني صادق؟ أو يقول من يتحداه: لا أصدقك حتى تفعل كذا، ويشترط أن يكون المتحدي به مما يعجز عنه البشر في العادة المستمرة، وقد وقع النوعان للنبي في عدة مواطن، وسميت المعجزة/ لعجز من يقع عندهم ذلك عن معارضتها، والهاء فيها للمبالغة، أو هي صفة محذوف، وأشهر معجزات النبي القرآن لأنه في تحدى به العرب وهم أفصح الناس لسانًا وأشدهم اقتدارًا على الكلام بأن يأتو ابسورة مثله فعجز وامع شدة عداوتهم له وصدهم عنه، حتى قال بعض العلماء: أقصر سورة في القرآن ﴿ إِنّا أَعْطَيْنَكُ ٱلْكُونُرُ ﴿ ﴾ فكل قرآن من سورة أخرى كان قدر ﴿ إِنّا أَعْطَيْنَكُ ٱلْكُونُرُ ﴿ ﴾ فكل قرآن من سورة أخرى كان قدر ﴿ إِنّا مَعْجزات القرآن من هذه الحيثية إلى عدد كثير جدًا، ووجوه إعجاز القرآن من جهة مذا فتصل معجزات القرآن من هذه الحيثية إلى عدد كثير جدًا، ووجوه إعجاز القرآن من جهة منا في مقام الإيجاز، وبلاغته ظاهرة جدًا مع ما انضم حسن تأليفه والتئام كلماته وفصاحته وإيجازه في مقام الإيجاز، وبلاغته ظاهرة جدًا مع ما انضم الى ذلك من حسن نظمه وغرابة أسلوبه، مع كونه على خلاف قواعد النظم والنثر.

هذا إلى ما اشتمل عليه من الإخبار بالمغيبات مما وقع من أخبار الأمم الماضية مماكان لا يعلمه إلا أفراد من أهل الكتاب، ولم يعلم أن النبي على المتمع بأحد منهم ولا أخذ عنهم، وبما سيقع فوقع على وفق ما أخبر به في زمنه على وبعده .

٥٨٢

هذا مع الهيبة التي تقع عند تلاوته والخشية التي تلحق سامعه وعدم دخول الملال والسآمة على قارئه وسامعه، مع تيسر حفظه لمتعلميه وتسهيل سرده لتاليه، ولا ينكر شيئًا من ذلك إلا جاهل أو معاند، ولهذا أطلق الأئمة أن معظم معجزات النبي عَلَيْ القرآن، ومن أظهر معجزات القرآن إبقاؤه مع استمرار الإعجاز، وأشهر ذلك تحديه اليهود أن يتمنوا الموت فلم يقع ممن سلف منهم ولا خلف من تصدى لذلك ولا أقدم، مع شدة عداوتهم لهذا الدين وحرصهم على إفساده والصدعنه، فكان في ذلك أوضح معجزة.

وأما ما عدا القرآن من نبع الماء من بين أصابعه وتكثير الطعام وانشقاق القمر ونطق الجماد، فمنه ما وقع التحدي به ومنه ما وقع دالا على صدقة من غير سبق تحد، ومجموع ذلك يفيد القطع بأنه ظهر على يده وسي من خوارق العادات شيء كثير، كما يقطع بوجود جود حاتم وشجاعة علي، وإن كانت أفراد ذلك ظنية وردت مورد الآحاد مع أن كثيرًا من المعجزات النبوية قد اشتهر وانتشر ورواه العدد الكثير والجم الغفير، وأفاد الكثير منه القطع عند أهل العلم بالآثار، والعناية بالسير والأخبار، وإن لم يصل عند غيرهم إلى هذه الرتبة لعدم عنايتهم بذلك، بل لو ادعى مدع أن غالب هذه الوقائع مفيدة للقطع بطريق نظري لما كان مستبعدًا وهو أنه لا مرية أن رواة الأخبار في كل طبقة قد حدثوا بهذه الأخبار في الجملة، ولا يحفظ عن أحد من الصحابة ولا من بعدهم مخالفة الراوي فيما حكاه من ذلك ولا الإنكار عليه فيما هنالك، فيكون الساكت منهم كالناطق؛ لأن مجموعهم محفوظ من الإغضاء على الباطل، وعلى تقدير فيكون الساكت منهم إنكار أو طعن على بعض من روى شيئًا من ذلك فإنما هو من جهة توقف في صدق الراوي أو تهمته بكذب أو توقف في ضبطه ونسبته إلى سوء الحفظ أو جواز الغلط، ولا يوجد من أحد منهم طعن في المروي كما وجد منهم في غير هذا الفن من الأحكام والآداب وحروف القرآن ونحو ذلك.

وقد قرر القاضي عياض ما قدمته من وجود إفادة القطع في بعض الأخبار عند بعض العلماء دون بعض تقريرًا حسنًا، ومثل ذلك بأن الفقهاء من أصحاب مالك قد تواتر عندهم النقل أن مذهبه إجزاء النية من أول رمضان خلافًا للشافعي في إيجابه لها في كل ليلة، وكذا إيجاب مسح جميع الرأس في الوضوء خلافًا للشافعي في إجزاء بعضها، وأن مذهبهما معًا إيجاب النية في أول الوضوء واشتراط الولي في النكاح خلافًا لأبي حنيفة، وتجدد العدد الكثير والجم الغفير من الفقهاء من لا يعرف ذلك من خلافهم فضلاً عمن لم ينظر في الفقه وهو أمر واضح. والله أعلم. وذكر

- النووي في مقدمة شرح مسلم أن معجزات النبي ﷺ تزيد على ألف ومائتين وقال/ البيهقي في «المدخل» بلغت ألفًا، وقال الزاهدي من الحنفية: ظهر على يديه ألف معجزة، وقيل: ثلاثة آلاف، وقداعتني بجمعها جماعة من الأئمة كأبي نعيم والبيهقي وغيرهما.

قوله: (في الإسلام) أي من حين المبعث وهلم جرا دون ما وقع قبل ذلك، قد جمع ما وقع من ذلك قبل المبعث بل قبل المولد الحاكم في «الإكليل» وأبو سعيد النيسابوري في «شرف المصطفى» وأبو نعيم والبيهقي في «دلائل النبوة» وسيأتي منه في هذا الكتاب في قصة زيد بن عمرو بن نفيل في خروجه في ابتغاء الدين (١)، ومضى منه قصة ورقة بن نوفل وسلمان الفارسي، وقدمت في باب أسماء النبي المصافى وهي في السيرة لابن إسحاق، وروى أبو نعيم محمدًا، ومن مشهور ذلك قصة بحيرا الراهب، وهي في السيرة لابن إسحاق، وروى أبو نعيم في «الدلائل» من طريق شعيب أي ابن محمد بن عبدالله بن عمرو بن العاص عن أبيه عن جده قال: «كان بمر الظهران راهب يدعي عيصا» فذكر الحديث وفيه أنه «أعلم عبدالله بن عبدالمطلب ليلة ولد له النبي بي بأنه نبي هذه الأمة» وذكر له أشياء من صفته، وروى الطبراني من حديث من بلادنا، وكنت أظن أني هو، ثم ظهر لي أنه من بني عبد مناف، قال فنظرت فلم أجد فيهم من من بلادنا، وكنت أظن أني هو، ثم ظهر لي أنه من بني عبد مناف، قال فنظرت فلم أجد فيهم من أبو سفيان عن محمد قلت لأمية عنه، فقال: أما إنه حق فاتبعه، فقلت له: فأنت ما بمنعك؟ قال: الحياء من نسيات ثقيف أني كنت أخبرهن أني هو ثم أصير تبعًا لفتي من بني عبد مناف».

وروى ابن إسحاق من حديث سلمة بن سلامة بن وقش، وأخرجه أحمد وصححه ابن حبان من طريقه قال: «كان لنا جار من اليهود بالمدينة، فخرج علينا قبل البعثة بزمان فذكر الحشر والجنة والنار، فقلنا له: وما آية ذلك؟ قال خروج نبي يبعث من هذه البلاد وأشار إلى مكة فقالوا: متى يقع ذلك؟ قال فرمى بطرفه إلى السماء وأنا أصغر القوم فقال: إن يستنفد هذا الغلام عمره يدركه، قال فما ذهبت الأيام والليالي حتى بعث الله نبيه وهو حي فآمنا به وكفر هو بغيًا وحسدًا» وروى يعقوب بن سفيان بإسناد حسن عن عائشة قالت: «كان يهودي قد سكن

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۵۳۳)، كتاب مناقب الأنصار، باب٢٤.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٨٥)، كتاب المناقب، باب١٧، - ٣٥٣٢.

مكة، فلما كانت الليلة التي ولد فيها النبي ﷺ قال: يا معشر قريش هل ولد فيكم الليلة مولود؟ قالوا: لانعلم، قال: فإنه ولد في هذه الليلة نبي هذه الأمة، بين كتفيه علامة، لا يرضع ليلتين؟ لأن عفريتًا من الجن وضع يده على فمه، فانصرفوا فسألوا فقيل لهم: قد ولد لعبد الله بن عبد المطلب غلام، فذهب اليهودي معهم إلى أمه فأخرجته لهم، فلما رأى اليهودي العلامة خر مغشيًا عليه وقال: ذهبت النبوة من بني إسرائيل، يا معشر قريش أما والله ليسطون بكم سطوة يخرج خبرها من المشرق والمغرب».

قلت: ولهذه القصص نظائر يطول شرحها، ومما ظهر من علامات نبوته عند مولده وبعده ما أخرجه الطبراني عن عثمان بن أبي العاص الثقفي عن أمه أنها حضرت آمنة أم النبي عليه الله فلما ضربها المخاض قالت: فجعلت أنظر إلى النجوم تدلى حتى أقول لتقعن على، فلما ولدت خرج منها نور أضاء له البيت والدار، وشاهده حديث العرباض بن سارية قال سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إني عبدالله وخاتم النبيين وإن آدم لمنجدل في طينته، وسأخبركم عن ذلك: إني دعوة أبي إبراهيم، وبشارة عيسي بي، ورؤيا أمي التي رأت، وكذلك أمهات النبيين يرين، وإن أم رسول الله ﷺ رأت حين وضعته نورًا أضاءت له قصور الشام» أخرجه أحمد وصححه ابن حبان والحاكم وفي حديث أبي أمامة عند أحمد نحوه، وأخرج ابن إسحاق عن ثور بن يزيد عن خالد ابن معدان عن أصحاب رسول الله ﷺ نحوه وقالت: «أضاءت له بصرى من أرض الشام».

السعدية الحديث بطوله، وفيه من العلامات كثرة اللبن في ثدييها، ووجود اللبن في شارفها بعد الهزال الشديد، وسرعة مشي حمارها، وكثرة اللبن في شياهها بعد ذلك، وخصب أرضها، وسرعة نباته، وشق الملكين صدره، وهذا الأخير أخرجه مسلم من حديث أنس «أن النبي عليه أتاه جبريل وهو يلعب مع الغلمان فأحذه فصرعه، فشق عن قلبه، فاستخرج منه علقة فقال: هذا حظ الشيطان منك، ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم، ثم جمعه فأعاده مكانه» الحديث.

وفي حديث مخزوم بن هانئ المخزومي عن أبيه وكان قد أتت عليه خمسون ومائة سنة قال: لما كانت الليلة التي ولد فيها رسول الله علي الكسر إيوان كسرى وسقطت منه أربع عشرة شرافة، وخمدت نار فارس ولم تخمد قبل ذلك بألف عام، وغاضت بحيرة ساوة، ورأى الموبذان إبلاً صعابًا تقود خيلاً عرابًا قد قطعت دجلة وانتشرت في بلادها، فلما أصبح كسرى أفزعه ما وقع، فسأل علماء أهل مملكته عن ذلك فأرسلوا إلى سطيح فذكر القصه بطولها أخرجها ابن السكن وغيره في «معرفة الصحابة».

ثم أورد المؤلف في الباب نحو خمسين حديثًا: الحديث الأول:

حديث عمران بن حصين في قصة المرأة صاحبة المزادتين، والمعجزة فيها تكثير الماء القليل ببركته على وقد تقدم شرح الحديث مستوفى في أبواب التيمم (١) ، وقوله في هذه الرواية: «إيه» بكسر الهمزة وسكون التحتانية، وفي بعض النسخ «أيها» بالتنوين مع الفتح، وحكى الجوهري جواز فتح الهمزة في هذه، وقوله: «مؤتمة» أي ذات أيتام، وقوله: «فمسح بالعزلاوين» في رواية الكشميهني «في العزلاوين» وهما تثنية عزلاء بسكون الزاي وبالمد وهو فم القربة والجمع عزالي بكسر اللام الخفيفة، وكذلك وقع في الرواية المتقدمة.

قوله: (فشربنا عطاشًا أربعون رجلاً) أي ونحن حينئذ أربعون، وفي رواية الكشميهني «أربعين» بالنصب وتوجيهها ظاهر، وقوله: و«هي تكاد تبض» بكسر الموحدة بعدها معجمة ثقيلة أي تسيل، وحكى عياض (٢) عن بعض الرواة بالصاد المهملة من البصيص وهو اللمعان، ومعناه مستبعد هنا، فإن في نفس الحديث «تكاد تبض من الملء» بكسر الميم وسكون اللام بعدها همزة، فكونها تكاد تسيل من الملء ظاهر، وأما كونها تلمع من الملء فبعيد. وقال ابن التين: معنى قوله: «تبض» بالمعجمة أي تشق، يقال بض الماء من العين إذا نبع، وكذا بض العرق، قال: وفيه روايات أخرى: روي «تنض» بنون وضاد معجمة، وروي «تيصر» بمثناة مفتوحة بعدها تحتانية ساكنة وصاد مهملة ثم راء، قال وذكر الشيخ أبو الحسن أن معناه تنشق، قال ومنه صير الباب أي شق الباب، ورده ابن التين بأن صير عينه حرف علة فكان يلزم أن يقول تصور، وليس هذا في شيء من الروايات، ورأيت في رواية أبي ذر عن الكشميهني «تنصب» بفتح المثناة وسكون النون وفتح الصاد المهملة بعدها موحدة، فتوافق الرواية الأولى لأنها بمعنى تسيل.

الحديث الثاني والثالث: عن أنس في نبع الماء من بين أصابعه على الورده من أربعة طرق: من رواية قتادة وإسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة والحسن البصري وحميد، وتقدم عنده في الطهارة من رواية ثابت كلهم عن أنس (٣) وعند بعضهم ما ليس عند بعض، وظهر لي من مجموع

<sup>(</sup>١) (٢/ ٣٢)، كتاب التيمم، باب٢، ح٤٤.

<sup>(</sup>۲) مشارق الأنوار (۱/۷۲۷).

<sup>(</sup>٣) (١/ ٥٢٠)، كتاب الوضوء، باب٤٦، ح٠٠٠.

الروايات أنهما قصتان في موطنين للتغاير في عدد من حضر، وهي مغايرة واضحة يبعد الجمع فيها، وكذلك تعيين المكان الذي وقع ذلك فيه؛ لأن ظاهر رواية الحسن أن ذلك كان في سفر، بخلاف رواية قتادة فإنها ظاهرة في أنها كانت بالمدينة، وسيأتي في غير حديث أنس أنها كانت في مواطن أخر. قال عياض: هذه القصة رواها الثقات من العدد الكثير عن الجم الغفير عن الكافة متصلة بالصحابة/ وكان ذلك في مواطن اجتماع الكثير منهم في المحافل ومجمع من العساكر، ولم يرد عن أحد منهم إنكار على راوي ذلك، فهذا النوع ملحق بالقطعي من معجزاته.

وقال القرطبي (١٠): قضية نبع الماء من بين أصابعه على تكررت منه في عدة مواطن في مشاهد عظيمة، ووردت من طرق كثيرة يفيد مجموعها العلم القطعي المستفاد من التواتر المعنوي. قلت: أخذ كلام عياض (٢) وتصرف فيه. قال: ولم يسمع بمثل هذه المعجزة عن غير نبينا على وحديث نبع الماء جاء من رواية أنس عند الشيخين وأحمد وغيرهم من خمسة طرق، وعن جابر بن عبد الله من أربعة طرق، وعن ابن مسعود عند البخاري والترمذي، وعن ابن عباس عند أحمد والطبراني من طريقين، وعن ابن أبي ليلي والدعبد الرحمن عند الطبراني، فعدد هؤ لاء الصحابة ليس كما يفهم من إطلاقهما، وأما تكثير الماء بأن يلمسه بيد أويتفل فيه أويأمر بوضع شيء فيه كسهم من كنانته، فجاء في حديث عمر ان بن حصين في الصحيحين، وعن البراء بن عازب عند البخاري وأحمد من طريقين، وعن أبي قتادة عند مسلم، وعن أنس عند البيهقي في عازب عند البخاري وأحمد من طريقين، وعن أبي قتادة عند مسلم، وعن أنس عند البيهقي في المهملة الصدائي أيضًا، فإذا ضم هذا إلى هذا بلغ الكثرة المذكورة أو قاربها، وأما من رواها من أهل القرن الثاني فهم أكثر عددًا، وإن كان شطر طرقه أفرادًا، وفي الجملة يستفاد منها الرد على ابن بطال (٤) حيث قال: هذا الحديث شهده جماعة كثيرة من الصحابة إلا أنه لم يرو إلا من طريق أنس، وذلك لطول عمره وتطلب الناس العلو في السند. انتهى. وهو ينادي عليه بقلة الاطلاع والاستحضار لأحاديث الكتاب الذي شرحه. وبالله التوفيق.

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٥٢).

<sup>(</sup>٢) الإكمال(٧/ ٢٣٩).

<sup>(</sup>٣) روى حديثه البغوي، وابن أبي شيبة، والباوردي، والطبراني كما في الإصابة (٢/ ١٢، ت ١٥٥٧).

<sup>(3) (1/377).</sup> 

قال القرطبي (۱): ولم يسمع بمثل هذه المعجزة عن غير نبينا على حيث نبع الماء من بين عظمه وعصبه ولحمه ودمه، وقد نقل ابن عبد البرعن المزني أنه قال: «نبع الماء من بين أصابعه على أبلغ في المعجزة من نبع الماء من الحجر حيث ضربه موسى بالعصا فتفجرت منه المياه؛ لأن خروج الماء من الحجارة معهود، بخلاف خروج الماء من بين اللحم والدم» انتهى. وظاهر كلامه أن الماء نبع من نفس اللحم الكائن في الأصابع، ويؤيده قوله في حديث جابر الآتي: «فرأيت الماء يخرج من بين أصابعه»، وأوضح منه ما وقع في حديث ابن عباس عند الطبراني «فجاء وابشن، فوضع رسول الله على منه منه ما وقع في حديث ابن عباس عند الطبراني «فجاء وابشن، فوضع رسول الله على من نفس العصا» فتمسكه به يقتضي أن الماء تفجر من بين أصابعه، موسى، فإن الماء تفجر من نفس العصا» فتمسكه به يقتضي أن الماء تفجر من بين أصابعه، فنس الأمر للبركة الحاصلة فيه يفور ويكثر وكفه على في الماء، فرآه الرائي نابعًا من بين أصابعه، فالله والأول أبلغ في المعجزة، وليس في الأخبار ما يرده، وهو أولى.

قوله: (عن سعيد) هو ابن أبي عروبة.

قوله: (عن أنس) لم أره من رواية قتادة إلا معنعنًا، لكن بقية الخبر تدل على أنه سمعه من أنس لقوله: «قلت كم كنتم؟»، لكن أخرجه أبو نعيم في «الدلائل» من طريق مكي بن إبراهيم عن سعيد فقال: «عن قتادة عن الحسن عن أنس»، فهذا لو كان محفوظًا اقتضى أن في رواية الصحيح انقطاعًا، وليس كذلك؛ لأن مكي بن إبراهيم ممن سمع من سعيد بن أبي عروبة بعد الاختلاط.

قوله: (وهو بالزوراء) بتقديم الزاي على الراء وبالمد مكان معروف بالمدينة عند السوق، وزعم الداودي أنه كان مرتفعًا كالمنارة، وكأنه أخذه من أمر عثمان بالتأذين على الزوراء وليس ذلك بلازم، بل الواقع أن المكان الذي أمر عثمان بالتأذين فيه كان بالزوراء لا أنه الزوراء نفسها، ووقع في رواية همام عن قتادة عن أنس «شهدت النبي على مع أصحابه عند الزوراء، أو عند بيوت المدينة» أخرجه أبو نعيم. وعند أبي نعيم من رواية/ شريك بن أبي نمر عن أنس أنه هو الذي أحضر الماء، وأنه أحضره إلى النبي على من بيت أم سلمة، وأنه رده بعد فراغهم إلى أم سلمة وفيه قدر ما كان فيه أولاً، ووقع عنده في رواية عبيد الله بن عمر عن ثابت عن أنس «أن النبي على خرج إلى قباء، فأتي من بعض بيوتهم بقدح صغير»، ووقع في حديث جابر الآتي

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٥٣، ٥٥).

التصريح بأن ذلك كان في سفر ففي رواية نبيح العنزي عند أحمد عن جابر قال: «سافرنا مع رسول الله على فحضرت الصلاة، فقال رسول الله على: أما في القوم من طهور؟ فجاء رجل بفضلة في إداوة فصبه في قدح، فتوضأ رسول الله على، ثم إن القوم أتوا ببقية الطهور فقالوا: تمسحوا تمسحوا، فسمعهم رسول الله على رسلكم. فضرب بيده في القدح في جوف الماء، ثم قال: أسبغوا الطهور. قال جابر: فوالذي أذهب بصري لقدر أيت الماء يخرج من بين أصابع رسول الله على توضؤوا أجمعون. قال: حسبته قال: كنا مائتين وزيادة».

وجاء عن جابر قصة أخرى أخرجها مسلم من وجه آخر عنه في أواخر الكتاب في حديث طويل فيه «أن الماء الذي أحضروه له كان قطرة في إناء من جلد، لو أفرغها لشربها يابس الإناء، وأنه لم يجد في الركب قطرة ماء غيرها. قال: فأخذه النبي على فتكلم وغمز بيده، ثم قال: ناد بجفنة الركب فجيء بها، فقال بيده في الجفنة فبسطها، ثم فرق أصابعه ووضع تلك القطرة في قعر الجفنة، فقال: خديا جابر فصب علي، وقل: بسم الله. ففعلت، قال: فرأيت الماء يفور من بين أصابعه، ثم فارت الجفنة ودارت حتى امتلأت، فأتى الناس فاستقوا حتى رووا، فرفع يده من الجفنة وهي ملأى»، وهذه القصة أبلغ من جميع ما تقدم لاشتمالها على قلة الماء وعلى كثرة من استقى منه.

قوله: (زهاء ثلاثمائة) هو بضم الزاي وبالمد، أي قدر ثلاثمائة، مأخوذة من زهوت الشيء إذا حصرته، ووقع عند الإسماعيلي من طريق خالد بن الحارث عن سعيد قال: ثلاثمائة، بالجزم بدون قوله: «زهاء» والله أعلم.

الحديث الرابع: حديث جابر في نبع الماء أيضًا:

قوله: (عطش الناس يوم الحديبية والنبي على بين يديه ركوة) كذا وقع في هذه الطريق، ووقع في الأشربة (١) من طريق الأعمش عن سالم أن ذلك كان لما حضرت صلاة العصر، وسيأتي شرح الحديث مستوفى في غزوة الحديبية (٢) إن شاء الله تعالى.

وقوله: (جهش) هو بفتح الجيم والهاء بعدها معجمة، أي أسرعوا لأخذ الماء، وفي رواية الكشميهني «فجهش» بزيادة فاء في أوله.

وقوله: (فجعل الماء يثور) كذا للأكثر بمثلثة ، وللكشميهني بالفاء وهما بمعنى .

<sup>(</sup>١) (١/ ٧٠٤)، كتاب الأشربة، باب ٣١، ح ٥٦٣٩.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٢٥٩)، كتاب المغازى، باب٣٥، ح١٥٢.

وقوله: (روينا) بكسر الواو من الري.

الحديث الخامس: حديث البراء في تكثير الماء ببئر الحديبية، وسيأتي الكلام عليه أيضًا في غزوة الحديبية (١)، وأبين هناك التوفيق بينه وبين حديث جابر الذي قبله إن شاء الله تعالى .

٣٥٧٨ حَدَّنَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ أَخْبَرَنَا مَالِكٌ عَنْ إِسْحَاقَ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي طَلْحَةَ أَنَّهُ سَمِعَ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ يَقُولُ: قَالَ أَبُو طَلْحَةَ لأَمِّ سُلَيْمٍ: لَقَدْ سَمِعْتُ صَوْتَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ضَعِيفًا أَعْرِفُ فِيهِ الْجُوعَ، فَهَلْ عِنْدَكِ مِنْ شَيْءٍ؟ قَالَتْ: نَعَمْ. فَأَخْرَجَتْ أَقْرَاصًا مِنْ شَعِيرٍ، ثُمَّ أَخْرَجَتْ أَعْرِفُ فِيهِ الْجُوعَ، فَهَلْ عِنْدَكِ مِنْ شَيْءٍ؟ قَالَتْ: نَعَمْ. فَأَخْرَجَتْ أَقْرَاصًا مِنْ شَعِيرٍ، ثُمَّ أَرْسَلَتْنِي إِلَى خِمَارًا لَهَا، فَلَقَّتِ الْخُنْزُ بِبَعْضِهِ، ثُمَّ دَسَتْهُ تَحْتَ يَدِي، وَلا ثَنْنِي بِبَعْضِهِ، ثُمَّ أَرْسَلَتْنِي إِلَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي الْمَسْجِدِ وَمَعَهُ النَّاسُ، فَقُمْتُ عَلَيْهِمْ، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ عَلِي إِلَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ لِمَنْ مَعَهُ: «قُومُوا». فَقُلْتُ: نَعَمْ. قَالَ: «بِطَعَامٍ؟» فَقُلْتُ: نَعَمْ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلِي لِمَنْ مَعَهُ: «قُومُوا».

فَانْطَلَقَ وَانْطَلَقْتُ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ، حَتَّى جِئْتُ أَبَاطَلْحَةَ فَأَخْبَرْتُهُ مَّ، فَقَالَ أَبُو طَلْحَةَ : يَا أُمَّ سُلَيْمٍ، قَلْ جَاءَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ بِالنَّاسِ وَلَيْسَ عِنْدَنَا مَا نُطْعِمُهُمْ. فَقَالَتْ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. فَانْطَلَقَ أَبُو طَلْحَةَ مَعَهُ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: حَتَّى لَقِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ : هَلَمُ مَا عِنْدُكِ ، فَأَقْبَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَأَبُو طَلْحَةً مَعَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ : هَلَمُ مِي يَا أُمَّ سُلَيْمٍ مَا عِنْدُكِ ، فَأَقَتْ بِذَلِكَ الْخُبْزِ، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَفُتَ، وَعَصَرَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ مُعَ عَنْدُونَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَلَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَلَى الْخُبْزِ، فَأَمَرَ بِهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فَفُتَ، وَعَصَرَتْ أُمُّ سُلَيْمٍ مُكَةً فَأَدَمَنْهُ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فِيهِ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَقُولُ ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَذِنَ لَهُمْ ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَذِنَ لَهُمْ ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَكُلُوا حَتَّى شَبِعُوا ، ثُمَّ قَالَ : «اثلَانُ لِعَشَرَةٍ» ، فَأَكُلُ الْقَوْمُ مُنْ مُنْ وَلَ الْقَوْمُ سَبْعُونَ أَوْ ثَمَانُونَ رَجُلًا .

[تقدم في: ٤٢٢، الأطراف: ٢٦٨٨، ٥٤٥٠، ٦٦٨٨]

٣٥٧٩ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا أَبُو أَحْمَدَ الزُّبَيْرِيُّ حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ مَنْصُورِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: كُنَا نَعُدُّ الآيَاتِ بَرَكَةً، وَأَنْتُمْ تَعُدُّ ونَهَا تَحْوِيفًا، كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ عَلْقَمَةً عَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: «اطْلُبُوا فَضْلَةٌ مِنْ مَاءٍ»، فَجَاءُوا بِإِنَاءِ فِيهِ مَاءٌ قَلِيلٌ، وَسُولِ اللَّهِ عَلَى المَّهُورِ الْمُبَارَكِ، وَالْبَرَكَةُ مِنَ اللَّهِ»، فَلَقَدْ رَأَيْتُ الْمَاء فَا مُنَا نَسْمَعُ تَسْبِيحَ الطَّعَامِ وَهُو يُؤْكَلُ.

<sup>(</sup>١) (٩/ ٢٥٦)، والشرح متقدم على الأحاديث فلينتبه، باب٥٦، ح٠٥١٥.

٣٥٨٠ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا زَكَرِيّاءُ قَالَ: حَدَّثِنِي عَامِرٌ قَالَ: حَدَّثِنِي جَابِرٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ أَبَاهُ تُوفِّي وَعَلَيْهِ دَيْنًا، وَلَيْسَ عِنْدِي إِلامَا عَنْهُ: أَنَّ أَبَاهُ تُوفِّي وَعَلَيْهِ دَيْنًا، وَلَيْسَ عِنْدِي إِلامَا يُحْرِجُ نَحْلُهُ، وَلا يَبْلُغُ مَا يُخْرِجُ سِنِينَ مَا عَلَيْهِ، فَانْطَلِقْ مَعِي لِكَيْ لا يُفْحِشَ عَلَيَّ الْغُرَمَاءُ، فَمَشَى يُحْرِجُ نَحْلُهُ، وَلا يَبْلُغُ مَا يُخْرِجُ سِنِينَ مَا عَلَيْهِ، فَانْطَلِقْ مَعِي لِكَيْ لا يُفْحِشَ عَلَيَّ الْغُرَمَاءُ، فَمَشَى كَحُولُ بَيْدَرٍ مِنْ بَيَادِرِ التَّمْرِ فَدَعَا، ثَمَّ آخَرَ، ثُمَّ جَلَسَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: «انْزِعُوهُ»، فَأَوْفَاهُمُ الَّذِي لَهُمْ، وَبَقِيَ مِثْلُ مَا أَعْطَاهُمْ.

[تقدم في: ٢١٢٧، الأطراف: ٢٣٩٥، ٢٣٩٦، ٢٤٠٥، ٢٦٠١، ٢٧٠٩، ٢٧٨١، ٢٧٠٩، ٢٦٠١] ٣٥٨١ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ عَنْ أَبِيهِ حَدَّثَنَا أَبُو عُثْمَانَ أَنَّهُ حَدَّثَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ أَصْحَابَ الصُّفَّةِ كَانُوا أُنَاسًا فُقَرَاءَ، وَأَنَّ النَّبِيَّ عَيْكُ قَالَ مَرَّةً : «مَنْ كَانَ عِنْدَهُ طَعَامُ اثْنَيْن فَلْيَذْهَبْ بِثَالِثٍ ، وَمَنْ كَانَ عِنْدَهُ طَعَامُ أَرْبَعَةٍ فَلْيَذْهَبْ بِخَامِس **أَوْ سَادِسِ»** ـ أَوْ كَمَا قَالَ ـ ، وَأَنَّ أَبَا بَكْرِ جَاءَ بِثَلاثَةٍ ، وَانْطَلَقَ النَّبِيُّ ﷺ بِعَشَرَةٍ ، وَأَبُو بَكْرِ ثَلاثَةً ، قَالَ: فَهُوَّ أَنَا وَأَبِي وَأُمِّي ـ وَلا أَدْرِي هَلْ قَالَ: امْرَأَتِي وَخَادِمِي؟ ـ بَيْنَ بَيْتِنَا وَبَيْنَ بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ ، وَأَنَّ أَبَا بَكْرِ تَعَشَّى عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ، ثُمَّ لَبِثَ حَتَّى صَلَّى الْعِشَاءَ، ثُمَّ رَجَعَ فَلَبِثَ حَتَّى تَعَشَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ، فَجَاءَ بَعْدَ مَا مَضَى مِنَ اللَّيْلِ مَا شَاءَ اللَّهُ، قَالَتْ لَهُ امْرَأَتُهُ: َ مَا حَبَسَكَ عَنْ أَضْيَافِكَ أَوْضَيْفِكَ ؟ قَالَ: أَوَعَشَّيْتِهِمْ ؟ قَالَتْ: أَبَوْا حَتَّى تَجِيءَ، قَدْعَرَضُوا عَلَيْهِمْ فَغَلَبُوهُمْ. قال:/ فَذَهَبْتُ فَاخْتَبَأْتُ، فَقَالَ: يَا غُنْثُرُ ـ فَجَدَّعَ وَسَبَّ ـ وَقَالَ: كُلُوا. وَقَالَ: لا أَطْعَمُهُ أَبَدًا. \_\_\_\_ قَالَ: وَايْمُ اللَّهِ مَا كُنَّا نَأْخُذُ مِنَ اللُّقْمَةِ إِلا رَبَّا مِنْ أَسْفَلِهَا أَكْثَرُ مِنْهَا، حَتَّى شَبِعُوا، وَصَارَتْ أَكْثَرَ مِمَّا كَانَتْ قَبْلُ، فَنَظَرَ أَبُو بَكْرٍ فَإِذَا شَيْءٌ أَوْ أَكْثَرُ، قَالَ لامْرَأَتِهِ: يَا أُخْتَ بَنِيَ فِرَاسِ. قَالَتْ: لا وَقُرَّةِ عَيْنِي، لَهِيَ الآنَ أَكْثَرُ مِمَّا قَبْلُ بِثَلَاثِ مِرَارٍ. فَأَكَلَ مِنْهَا أَبُو بَكْرٍ، وَقَالَ: إِنَّمَا كَأَنَ الشَّيْطَانُ \_ يَعْنِي يَمِينَهُ - ثُمَّ أَكُلَ مِنْهَا لُقْمَةً، ثُمَّ حَمَلَهَا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ فَأَصْبَحَتْ عِنْدَهُ. وَكَانَ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْم عَهْدٌ فَمَضَى الأَجَلُ فَفَرَّقْنَا اثْنَاعَشَرَ رَجُلاً مَعَ كُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ أُنَاسٌ اللَّهُ أَعْلَمُ كَمْ مَعَ كُلِّ رَجُلٍ، غَيْرً أَنَّهُ بَعَثَ مَعَهُمْ، قَالَ: أَكَلُوا مِنْهَا أَجْمَعُونَ. أَوْكَمَا قَالً.

وَغَيْرُهُ يَقُولُ: فَعَرَفْنَا: مِنَ الْعِرَافَةِ.

[تقدم في: ٦٠٢، طرفاه: ٦١٤٠، ٦١٤٦]

٣٥٨٢ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا حَمَّادٌ عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ عَنْ أَنسِ وَعَنْ يُونُسَ عَنْ ثَابِتٍ عَنْ أَنسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَصَابَ أَهْلَ الْمَدِينَةِ قَحْطٌ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَبَيْنَا هُوَ يَخْطُبُ يَوْمَ جُمُعَةٍ إِذْ قَامَ رَجُلٌ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ هَلَكَتِ الْكُرَاعُ هَلَكَتِ الشَّاءُ، فَادْعُ اللَّهَ يَسْقِينَا. فَمَدَّ يَدَيْهِ

وَدَعَا. قَالَ أَنَسٌ: وَإِنَّ السَّمَاءَ كَمِثْلُ الزُّجَاجَةِ، فَهَاجَتْ رِيحٌ أَنْشَأْتْ سَحَابًا، ثُمَّ اجْتَمَعَ، ثُمَّ أَرْسَلَتِ السَّمَاءُ عَزَالِيَهَا، فَخَرَجْنَا نَخُوصُ الْمَاءَ حَتَّى أَتَيْنَا مَنَازِلَنَا، فَلَمْ نَزَلْ نُمْطَرُ إِلَى الْجُمُعَةِ الأُخْرَى، فَقَامَ إِلَيْهِ ذَلِكَ الرَّجُلُ ـ أَوْ غَيْرُهُ ـ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، تَهَدَّمَتِ الْبُيُوتُ، فَادْعُ اللَّهَ يَحْبِسْهُ. فَتَبَسَّمَ، ثُمَّ قَالَ: «جَوَالَيْنَا وَلا عَلَيْنا»، فَنَظَرْتُ إِلَى السَّحَابِ تَصَدَّعَ حَوْلَ الْمَدِينَةِ كَأَلَّهُ إكُلِيلٌ .

[تقدم في: ٩٣٢، الأطراف: ٩٣٣، ١٠١٣، ١٠١٤، ١٠١٥، ١٠١٦، ١٠١١، ١٠١٨، ١٠١٨، ١٠١٨، 17.1, 27.1, 77.1, 72.5, 7375]

## الحديث السادس: حديث أنس في تكثير الطعام القليل:

قوله: (قال أبو طلحة) هو زيد بن سهل الأنصاري زوج أم سليم والدة أنس، وقد اتفقت الطرق على أن الحديث المذكور من مسند أنس، وقد وأفقه على ذلك أخوه لأمه عبدالله بن أبي طلحة فرواه مطولاً عن أبيه أخرجه أبو يعلى من طريقه بإسناد حسن، وأوله عن أبي طلحة قال: «دخلت المسجد فعرفت في وجه رسول الله ﷺ الجوع...» الحديث، والمراد بالمسجد الموضع الذي أعده النبي على الصلاة فيه حين محاصرة الأحزاب للمدينة في غزوة الخندق.

قوله: (ضعيفًا أعرف فيه الجوع) فيه العمل على القرائن، ووقع في رواية مبارك بن فضالة عن بكر بن عبد الله وثابت عن أنس عند أحمد «أن أبا طلحة رأى رسول الله على طاويًا»، وعند أبي يعلى من طريق محمد بن سيرين عن أنس «أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله عليه طعام، فذهب فأجر نفسه بصاع من شعير بعمل بقية يومه ذلك ثم جاء به . . . » الحديث، وفي رواية عمرو بن عبد الله بن أبي طلحة وهو أخو إسحاق راوي حديث الباب عن أنس عند مسلم وأبي يعلى قال: «رأى أبو طلحة رسول الله ﷺ مضطجعًا يتقلب ظهرًا لبطن»، وفي رواية يعقوب بن عبد الله بن أبي طلحة عند مسلم أيضًا عن أنس قال: «جئت رسول الله علي فوجدته جالسًا مع أصحابه يحدثهم وقد عصب بطنه بعصابة، فسألت بعض أصحابه، فقالوا: من -- الجوع. فذهبت/ إلى أبي طلحة فأخبرته، فدخل على أم سليم فقال: هل من شيء؟ . . . » الحديث، وفي رواية محمد بن كعب عن أنس عند أبي نعيم «جاء أبو طلحة إلى أم سليم فقال: أعندك شيء؟ فإني مررت على رسول الله عظية وهو يقرئ أصحاب الصفة سورة النساء وقد ربط على بطنه حجرًا من الجوع».

قوله: (فأخرجت أقراصًا من شعير) في رواية محمد بن سيرين عن أنس عند أحمد قال: 
«عمدت أم سليم إلى نصف مد من شعير فطحنته» وعند المصنف من هذا الوجه ومن غيره عن 
أنس أن أمه أم سليم «عمدت إلى مدمن شعير جرشته ثم عملته»، وفي رواية عبدالرحمن بن أبي 
ليلى عن أنس عند أحمد ومسلم «أتى أبو طلحة بمد من شعير فأمر به فصنع طعامًا»، ولا منافاة 
بين ذلك لاحتمال أن تكون القصة تعددت وأن بعض الرواة حفظ ما لم يحفظ الآخر، ويمكن 
الجمع بأن يكون الشعير في الأصل كان صاعًا فأفر دت بعضه لعيالهم وبعضه للنبي على التعدد ما بين العصيدة والخبز المفتوت الملتوت بالسمن من المغايرة، وقد وقع لأم سليم 
في شيء صنعته للنبي على لما تزوج زينب بنت جحش قريب من هذه القصة من تكثير الطعام 
وإدخال عشرة عشرة كما سيأتي في مكانه في الوليمة من كتاب النكاح (۱)، ووقع عند أحمد في 
رواية ابن سيرين عن أنس «عمدت أم سليم إلى نصف مد من شعير فطحنته، ثم عمدت إلى عكة 
فيها شيء من سمن فاتخذت منه خطيفة . . . » الحديث، والخطيفة هي العصيدة وزنًا ومعنى، 
وهذا بعينه يأتي للمصنف في الأطعمة (۲).

قوله: (ولاثتني ببعضه) أي لفتني به، يقال لاث العمامة على رأسه أي عصبها، والمراد أنها لفت بعضه على رأسه وبعضه على إبطه، ووقع في الأطعمة (٣) للمصنف عن إسماعيل بن أبي أويس عن مالك في هذا الحديث «فلفَّت الخبز ببعضه ودست الخبز تحت ثوبي وردتني ببعضه»، تقول: دس الشيء يدسه دسًا إذا أدخله في الشيء بقهر وقوة.

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۲۱۱)، کتاب النکاح، باب، ۲۶، ۱۳۳۵.

<sup>(</sup>٢) (٢١/ ٣٧٧)، كتاب الأطعمة، باب٤٨، ح٠٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) (٢٩٦/١٢)، كتاب الأطعمة، باب٢، ح١٥٣٨.

وقد عرفوا إيثار النبي على وأنه لا يأكل وحده، وقد وجدت أن أكثر الروايات تقتضي أن أبا طلحة استدعى النبي على في هذه الواقعة، ففي رواية سعد بن سعيد عن أنس «بعثني أبو طلحة إلى النبي على لأدعوه، وقد جعل له طعامًا».

وفي رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى عن أنس «أمر أبو طلحة أم سليم أن تصنع للنبي النفسه خاصة ، ثم أرسلتني إليه». وفي رواية يعقوب بن عبد الله بن أبي طلحة عن أنس «فدخل أبو طلحة على أمي فقال: هل من شيء؟ فقالت: نعم ، عندي كسر من خبز ، فإن جاءنا رسول الله الله وحده أشبعناه ، وإن جاء أحد معه قَلَّ عنهم»، وجميع ذلك عند مسلم ، وفي رواية مبارك بن فضالة المذكورة أن أبا طلحة قال: «اعجنيه وأصلحيه عسى أن ندعو رسول الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت : ادع رسول الله عليه الله عنه الله عندنا ، ففعلت ، فقالت : ادع رسول الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت : ادع رسول الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت : ادع رسول الله الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدع رسول الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدع رسول الله المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدعورة أن أبا طلحة قال المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدعورة أن أبا طلحة قال المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدعورة أن أبا طلحة قال المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت الدعورة أن أبا طلحة قال المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت المناكل عندنا ، ففعلت ، فقال المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت المناكل عندنا ، ففعلت ، فقالت ، فله المناكل عندنا ، فله عنه المناكل عندنا ، فله المناكل عندنا ، فله علت ، فله المناكل عندنا ، فله على المناكل عندنا ، فله عندا ، فله عندل المناكل عندنا ، فله عندا ، فله عناكل المناكل المناكل المناكل المناكل المناكل المناكل المناكل المن

وفي رواية يعقوب بن عبد الله بن أبي طلحة عن أنس عند أبي نعيم وأصله عند مسلم "فقال لي أبو طلحة: يا أنس اذهب فقم قريبًا من رسول الله على الله على أبو طلحة: يا أنس اذهب فقل له: إن أبي يدعوك»، وفي رواية عمرو بن عبد الله بن اتبعه، حتى إذا قام على عتبة بابه فقل له: إن أبي يدعوك»، وفي رواية عمرو بن عبد الله بن أبي طلحة عند أبي يعلى عن أنس "قال لي أبو/ طلحة: اذهب فادع رسول الله على المحنف من رواية ابن سيرين في الأطعمة (١) عن أنس "ثم بعثني إلى رسول الله على أنته وهو في أصحابه فدعوته».

وعند أحمد من رواية النضر بن أنس عن أبيه «قالت لي أم سليم: اذهب إلى رسول الله على فقل له: إن رأيت أن تغدي عندنا فافعل»، وفي رواية عمرو بن يحيى المازني عن أبيه عن أنس عند البغوي «فقال أبو طلحة اذهب يا بني إلى النبي على فادعه. قال: فجئته، فقلت له: إن أبي يدعوك . . . » الحديث. وفي رواية محمد بن كعب «فقال يا بني اذهب إلى رسول الله على فادعه، ولا تدع معه غيره ولا تفضحني».

قوله: (آرسلك أبو طلحة؟) بهمزة ممدودة للاستفهام، وفي رواية محمد بن كعب «فقال للقوم: انطلقوا. فانطلقوا وهم ثمانون رجلاً»، وفي رواية يعقوب «فلما قلت له: إن أبي يدعوك. قال لأصحابه: يا هؤلاء، تعالوا. ثم أخذ بيدي فشدها، ثم أقبل بأصحابه حتى إذا دنوا أرسل يدي فدخلت، وأنا حزين لكثرة من جاء معه».

قوله: (فقال أبو طلحة: يا أم سليم قد جاء رسول الله على الله الله الله عندنا ما نطعمهم)

<sup>(</sup>١) (٣٧٦/١٢)، كتاب الأطعمة، باب٤٨، ح٠٥٥٥.

أي قدر ما يكفيهم (فقالت: الله ورسوله أعلم) كأنها عرفت أنه فعل ذلك عمدًا ليظهر الكرامة في تكثير ذلك الطعام، ودل ذلك على فطنة أم سليم ورجحان عقلها. وفي رواية مبارك بن فضالة «فاستقبله أبو طلحة فقال: يا رسول الله ما عندنا إلا قرص عملته أم سليم»، وفي رواية سعد بن سعيد «فقال أبو طلحة: إنما صنعت لك شيئًا»، ونحوه في رواية ابن سيرين، وفي رواية عمرو ابن عبد الله «فقال أبو طلحة: إنما هو قرص فقال: إن الله سيبارك فيه»، ونحوه في رواية عمرو ابن يحيى المازني، وفي رواية يعقوب «فقال أبو طلحة: يا رسول الله إنما أرسلت أنسًا يدعوك وحدك، ولم يكن عندنا ما يشبع من أرى. فقال: ادخل فإن الله سيبارك فيما عندك»، وفي رواية النضر بن أنس عن أبيه «فدخلت على أم سليم وأنا مندهش»، وفي رواية عبد الرحمن بن أبي اليلى أن أبا طلحة قال: «يا أنس فضحتنا»، وللطبراني في الأوسط «فجعل يرميني بالحجارة».

قوله: (فقال رسول الله ﷺ: هلمي يا أم سليم ما عندك) كذا لأبي ذر عن الكشميهني، ولغيره «هلم»، وهي لغة حجازية، هلم عندهم لا يؤنث ولا يثنى ولا يجمع، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَٱلْقَابِلِينَ لِإِخْوَنِهِمْ هَلُمَ إِلَيْنَا ﴾ [الأحزاب: ١٨]، والمراد بذلك طلب ما عندهما.

قوله: (وعصرت أم سليم عكة فأدمته) أي صيرت ما خرج من العكة له إدامًا، والعكة بضم المهملة وتشديد الكاف إناء من جلد مستدير يجعل فيه السمن غالبًا والعسل، وفي رواية مبارك ابن فضالة «فقال هل من سمن؟ فقال أبو طلحة: قد كان في العكة سمن. فجاء بها فجعلا يعصرانها حتى خرج، ثم مسح رسول الله على بسبابته، ثم مسح القرص، فانتفخ وقال: بسم الله. فلم يزل يصنع ذلك والقرص ينتفخ، حتى رأيت القرص في الجفنة يتميع»، وفي رواية سعد بن سعيد «فمسها رسول الله على ودعا فيها بالبركة»، وفي رواية النضر بن أنس «فجئت بها ففتح رباطها، ثم قال: بسم الله، اللهم أعظم فيها البركة». وعرف بهذا المراد بقوله: «وقال فيها ما شاء الله أن يقول».

قوله: (ثم قال: ائذن لعشرة. فأذن لهم) ظاهره أنه ﷺ دخل منزل أبي طلحة وحده، وصرح بذلك في رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى ولفظه «فلما انتهى رسول الله ﷺ إلى الباب فقال لهم: اقعدوا، ودخل»، وفي رواية يعقوب «أدخل عليَّ ثمانية. فما زال حتى دخل عليه ثمانون رجلاً، ثم دعاني ودعا أمي وأبا طلحة، فأكلنا حتى شبعنا» انتهى. وهذا يدل على تعدد القصة، فإن أكثر الروايات فيها أنه أدخلهم عشرة عشرة، سوى هذه فقال: إنه أدخلهم ثمانية ثمانية. فالله أعلم.

قوله: (فأكلوا) في رواية مبارك بن فضالة «فوضع يده وسط القرص وقال: كلوابسم الله. فأكلوا من حوالي القصعة حتى شبعوا»، وفي رواية بكر بن عبد الله «فقال لهم: كلوا من بين — / أصابعي».

قوله: (ثم خرجوا) في رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى «ثم قال لهم: قوموا، وليدخل عشرة مكانكم».

قوله: (والقوم سبعون أو ثمانون رجلاً) كذا وقع بالشك، وفي غيرها بالجزم بالثمانين كما تقدم من رواية محمد بن كعب وغيره، وفي رواية مبارك بن فضالة «حتى أكل منه بضعة وثمانون رجلاً»، وفي رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى «حتى فعل ذلك بثمانين رجلاً، ثم أكل النبي على بعد ذلك وأهل البيت، وتركوا سؤراً» أي فضلا، وفي روايته عند أحمد «قلت: كم كانوا؟ قالوا: كانوانيفا وثمانين. قال: وأفضل لأهل البيت ما يشبعهم»، ولا منافاة بينهما لاحتمال أن يكون ألغي الكسر، ولكن وقع في رواية ابن سيرين عند أحمد «حتى أكل منها أربعون رجلاً» وبقيت كما هي»، وهذا يؤيد التغاير الذي أشرت إليه، وأن القصة التي رواها ابن سيرين غير القصة التي رواها غيره. وزاد مسلم في رواية عبد الله بن عبد الله بن أبي طلحة «وأفضل ما بلغوا جيرانهم»، وفي رواية عمرو بن عبد الله «وفضلت فضلة فأهديناها لجيراننا»، ونحوه عند أبي نعيم من رواية عمارة بن غزية عن ربيعة عن أنس بلفظ «حتى أهدت أم سليم لجيراننا»، ولمسلم في أواخر رواية سعد بن سعيد «حتى لم يبق منهم أحد إلا دخل فأكل حتى شبع»، وفي رواية له من هذا الوجه «ثم أخذ ما بقي فجمعه، ثم دعا فيه بالبركة فعاد كما كان»، وقد تقدم رواية له من هذا الوجه «ثم أخذ ما بقي فجمعه، ثم دعا فيه بالبركة فعاد كما كان»، وقد تقدم الكلام على شيء من فوائد هذا الحديث في أبواب المساجد من أوائل كتاب الصلاة (١٠٠٠).

(تكملة): سئلت في مجلس الإملاء لما ذكرت حديث عبد الرحمن بن أبي ليلى عن حكمة تبعيضهم، فقلت: يحتمل أن يكون عرف أن الطعام قليل وأنه في صحفة واحدة، فلا يتصور أن يتحلق ذلك العدد الكثير، فقيل: لم لا دخل الكل وبعض لمن يسعه التحليق فكان أبلغ في اشتراك الجميع في الاطلاع على المعجزة، بخلاف التبعيض فإنه يطرقه احتمال تكرر وضع الطعام لصغر الصحفة؟ فقلت: يحتمل أن يكون ذلك لضيق البيت. والله أعلم.

الحديث السابع: حديث عبد الله وهو ابن مسعود في نبع الماء أيضًا وتسبيح الطعام: قوله: (كنا نعد الآيات) أي الأمور الخارقة للعادات.

<sup>(</sup>۱) (۱/۸۶۲)، كتاب الصلاة، باب٤٢، ح٤٢٢.

قوله: (بركة، وأنتم تعدونها تخويفًا) الذي يظهر أنه أنكر عليهم عد جميع الخوارق تخويفًا، وإلا فليس جميع الخوارق بركة، فإن التحقيق يقتضي عد بعضها بركة من الله؛ كشبع الخلق الكثير من الطعام القليل، وبعضها بتخويف من الله؛ ككسوف الشمس والقمر، كما قال عليه: "إن الشمس والقمر آيتان من آيات الله يخوف الله بهما عباده»، وكأن القوم الذين خاطبهم عبد الله بن مسعود بذلك تمسكوا بظاهر قوله تعالى: ﴿ وَمَا نُرْسِلُ بِالْآيَكَتِ إِلّا عَنْ اللهِ مَا عَنْد الإسماعيلي من طريق الوليد بن القاسم عن إسرائيل في أول هذا الحديث "سمع عبد الله بن مسعود بخسف فقال: كنا أصحاب محمد نعد الآيات بركة. . . »الحديث.

قوله: (كنا مع رسول الله على في سفر) هذا السفريشبه أن يكون غزوة الحديبية؛ لثبوت نبع الماء فيها كما سيأتي، وقد وقع مثل ذلك في تبوك. ثم وجدت البيهقي في «الدلائل» جزم بالأول لكن لم يخرج ما يصح به، ثم وجدت في بعض طرق هذا الحديث عند أبي نعيم في «الدلائل» أن ذلك كان في غزوة خيبر، فأخرج من طريق يحيى بن سلمة بن كهيل عن أبيه عن إبراهيم في هذا الحديث قال: «كنا مع رسول الله على غزوة خيبر فأصاب الناس عطش شديد، فقال: يا عبد الله التمس لي ماء. فأتيته بفضل ماء في إداوة . . . »الحديث، فهذا أولى، ودل على تكرر وقوع ذلك حضرًا أو سفرًا.

قوله: (فقال: اطلبوا فضلة من ماء. فجاءوا بإناء فيه ماء قليل) ووقع عند أبي نعيم في «الدلائل» من طريق أبي الضحى عن ابن عباس قال: «دعا النبي ﷺ بلالاً بماء، فطلبه فلم يجده، فأتاه بشن فيه ماء...» الحديث، وفي آخره «فجعل ابن مسعود يشرب ويكثر»، وهذا يشعر بأن ابن عباس حمله/ عن ابن مسعود، وأن القصة واحدة، ويحتمل أن يكون كل من ابن مسعود وبلال أحضر الإداوة، فإن الشن بفتح المعجمة وبالنون هو الإداوة اليابسة.

قوله: (حي على الطهور المبارك) أي هلموا إلى الطهور، وهو بفتح الطاء، والمراد به الماء، ويجوز ضمها والمراد الفعل أي تطهروا.

قوله: (والبركة من الله) (البركة) مبتدأ والخبر (من الله)، وهو إشارة إلى أن الإيجاد من الله، ووقع في حديث عمار بن زريق عن إبراهيم في هذا الحديث «فجعلت أبادرهم إلى الماء أدخله في جوفي؛ لقوله: البركة من الله»، وفي حديث ابن عباس «فبسط كفه فيه فنبعت تحت يده عين، فجعل ابن مسعود يشرب ويكثر»، والحكمة في طلبه عليه في هذه المواطن فضلة الماء

لئلا يظن أنه الموجد للماء، ويحتمل أن يكون إشارة إلى أن الله أجرى العادة في الدنيا غالبًا بالتوالد، وأن بعض الأشياء يقع بينها التوالد وبعضها لا يقع، ومن جملة ذلك ما نشاهده من فوران بعض المائعات إذا خمرت وتركت زمانًا، ولم تجر العادة في الماء الصرف بذلك، فكانت المعجزة بذلك ظاهرة جدًا.

قوله: (ولقد كنا نسمع تسبيح الطعام وهو يؤكل) أي في عهد رسول الله على غالبًا، ووقع ذلك عند الإسماعيلي صريحًا، أخرجه عن الحسن بن سفيان عن بندار عن أبي أحمد الزبيري في هذا الحديث «كنا نأكل مع النبي الطعام ونحن نسمع تسبيح الطعام»، وله شاهد أورده البيهقي في «الدلاثل» من طريق قيس بن أبي حازم قال: «كان أبو الدرداء وسليمان إذا كتب أحدهما إلى الآخر قال له: بآية الصحفة، وذلك أنهما بينا هما يأكلان في صحفة إذ سبحت وما فيها»، وذكر عياض (١) عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: «مرض النبي في فأتاه جبريل بطبق فيه عنب ورطب فأكل منه فسبح». قلت: وقد اشتهر تسبيح الحصى، ففي حديث أبي ذر قال: «تناول رسول الله في سبع حصيات فسبحن في يده حتى سمعت لهن حنينًا، ثم وضعهن في يد عثمان فسبحن» أخرجه أبي بكر فسبحن، ثم وضعهن في يد عمر فسبحن، ثم وضعهن في يد عثمان فسبحن» أخرجه البي بكر فسبحن، ثم وضعهن في يد عمر فسبحن، ثم وضعهن المنا فلم يسبحن مع أحد منا». قال البيهقي في «الدلائل»: كذا رواه صالح بن أبي الأخضر ولم يكن بالحافظ عن الزهري عن سويد بن يزيد السلمي عن أبي ذر ، والمحفوظ ما الشن ممن أدرك أبا ذر بالربذة ذكر له عن أبي ذر بهذا».

(فائدة): ذكر ابن الحاجب عن بعض الشيعة أن انشقاق القمر وتسبيح الحصى وحنين الجذع وتسليم الغزالة مما نقل آحادًا مع توفر الدواعي على نقله، ومع ذلك لم يكذب رواتها، وأجاب بأنه استغنى عن نقلها تواترًا بالقرآن، وأجاب غيره بمنع نقلها آحادًا، وعلى تسليمه فمجموعها يفيد القطع كما تقدم في أول هذا الفصل والذي أقول إنها كلها مشتهرة عند الناس، وأما من حيث الرواية فليست على حد سواء، فإن حنين الجذع وانشقاق القمر نقل كل منهما نقلًا مستفيضًا يفيد القطع عند من يطلع على طرق ذلك من أثمة الحديث دون غيرهم ممن لا ممارسة له في ذلك، وأما تسبيح الحصى فليست له إلا هذه الطريق الواحدة مع ضعفها، وأما

<sup>(</sup>١) الشفا(٢/ ٣٥٨).

تسليم الغزالة فلم نجد له إسنادًا لا من وجه قوي ولا من وجه ضعيف. والله أعلم.

الحديث الثامن: حديث جابر في قصة وفاء دين أبيه، أورده مختصرًا، وقد ذكره في مواضع أخرى مطولاً:

7

قوله: (حدثنا زكريا) هو ابن أبي زائدة ، / و(عامر) هو الشعبي .

قوله: (أن أباه) هو عبد الله بن عمرو بن حرام - بالمهملتين -، وفي رواية مغيرة عن الشعبي (۱) في البيوع «توفي عبد الله بن عمرو بن حرام وعليه دين»، وفي رواية فراس عن الشعبي في الوصايا (۲) «أن أباه استشهد يوم أحد، وترك ست بنات، وترك عليه دينًا»، وفي رواية وهب بن كيسان عن جابر «أن أباه توفي وترك عليه ثلاثين وسقًا لرجل من اليهود، فاستنظره جابر فأبى أن ينظره، فكلم جابر رسول الله على ليشفع له، فكلم اليهودي ليأخذ ثمر نخله بالذي له فأبى»، وفي رواية ابن كعب بن مالك في الاستقراض والهبة عن جابر «أن أباه قتل يوم أحد شهيدًا وعليه دين، فاشتد الغرماء في حقوقهم، فأتيت النبي على فكلمته، فسألهم أن يقبلوا تمر حائطي ويحللوا أبي فأبوا».

ووقع عند أحمد من طريق نبيح العنزي عن جابر قال: «قال لي أبي: يا جابر لا عليك أن يكون في قطاري أهل المدينة حتى تعلم إلى ما يصير أمرنا فذكر قصة قتل أبيه ودفنه قال: وترك أبي عليه دينًا من التمر، فاشتد عليَّ بعض غرمائه في التقاضي، فأتيت النبي عليه، فذكرت له، وقلت: فأحب أن تعينني عليه؛ لعله أن ينظرني طائفة من تمره إلى هذا الصرام المقبل. قال: نعم آتيك إن شاء الله قريبًا من نصف النهار» فذكر الحديث في الضيافة، وفيه «ثم قال: ادع فلانًا لغريمي الذي اشتد في الطلب فجاء فقال: أنظر جابرًا طائفة من دينك الذي على أبيه إلى الصرام المقبل. واعتل، وقال: إنما هو مال يتامى».

قوله: (وليس عندي إلا ما يخرج نخله) يعني أنه لم يترك ما لا إلا البستان المذكور.

قوله: (ولا يبلغ ما يخرج نخله سنين) أي في مدة سنين (ما عليه) أي من الدين.

قوله: (فانطلق معي لكيلا يفحش عليَّ الغرماء فمشى) فيه حذف تقديره: فقال: نعم. فانطلق فوصل إلى الحائط فمشى. وقد تبين من الروايات الأخرى التصريح بما وقع من ذلك، ففي رواية مغيرة «فقال اذهب فصنف تمرك أصنافًا، ثم أرسل إليَّ. ففعلت، فجاء فجلس على

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٥٨٩)، كتاب البيوع، باب ٥ ، ح٢١٢٧.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۳۵)، كتاب الوصايا، باب۳٦، ح ۲۷۸۱.

أعلاه»، وفي رواية فراس في البيوع<sup>(١)</sup> «اذهب فصنف تمرك أصنافًا: العجوة على حدة، وعذق زيد على حدة». وقوله: «عذق زيد» بفتح المهملة ، وزيد الذي نسب إليه اسم لشخص كأنه هو الذي كان ابتدأ غراسه فنسب إليه، والعجوة من أجود تمر المدينة.

قوله: (بيدر) بفتح الموجدة وكسر المهملة وهو فعل أمر، أي اجعل التمر في البيادر كل صنف في بيدر، والبيدر - بفتح الموحدة وسكون التحتانية وفتح الدال المهملة \_ للتمر كالجرن للحب.

قوله: (فدعا) في رواية ابن كعب بن مالك «فغدا علينا فطاف في النخل ودعا في تمره بالبركة»، وفي رواية الديال بن حرملة عن جابر «فجاء هو وأبو بكر وعمر فاستقرأ النخل، يقوم تحت كل نخلة لا أدري ما يقول ، حتى مر على آخرها . . . » الحديث ، أخرجه أحمد .

قولة: (ثم آخر) أي مشى حول بيدر آخر فدعا، وفي رواية فراس «فدخل النبي عَلَيْ النخل فمشى فيها، فقال: أفرغوه» أي أفرغوه من البيدر، وفي رواية مغيرة «ثم قال: كِل للقوم. فكِلتهم حتى أوفيتهم»، وفي رواية فراس «ثم قال لجابر: جدفاًوف الذي له. فجده بعدما رجع النبي ﷺ.

قوله: (فأوفاهم الذي لهم وبقي مثل ما أعطاهم) في رواية مغيرة «وبقي تمري وكأنه لم ينقص منه شيء»، وفي رواية ابن كعب «ويقي لنا من تمرها بقية»، ووقع في رواية وهب بن كيسان «فأوفاه ثلاثين وسقًا، وفضلت له سبعة عشر وسقًا»، ويجمع بالحمل على تعدد الغرماء، فكان أصل الدين كان منه ليهودي ثلاثون وسقًا من صنف واحد، فأوفاه وفضل من ذلك البيدر سبعة عشر وسقًا، وكان منه لغير ذلك اليهودي أشياء أخر من أصناف أخرى فأوفاهم وفضل من المجموع قلار الذي أوفاه، ويؤيده قوله في رواية نبيح العنزي عن جابر «فكِلت له من العجوة فأوفاه الله، وفضل لنا من التمر كذا وكذا، وكِلت له من أصناف التمر · فأوفاه الله، وفضل لنا/ من التمركذا وكذا»، ووقع في رواية فراس عن الشعبي ما قد يخالف ذلك، فعنه «ثم دعوت رسول الله ﷺ، فلما نظروا إليه كأنما أغروا بي تلك الساعة» أي أنهم شُدُدُوا عليه في المطالبة لعداوتهم للنبي ﷺ قال: «فلما رأى ما يصنعون طاف حول أعظمها بيدرًا ثلاث مرات، ثم جلس عليه، ثم قال: ادعهم. فما زال يكيل لهم حتى أدى الله أمانة والدي، وأنا راضٍ أن يؤديها الله ولا أرجع إلى أخواتي بتمرة، فسلم الله البيادر كلها، حتى أني

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٥٨٩)، كتاب البيوع، باب ٥١، ٢٠١٢.٧.

أنظر إلى البيدر الذي عليه رسول الله ﷺ كأنه لم ينقص منه تمرة واحدة».

ووجه المخالفة فيه أن ظاهره أن الكيل جميعه كان بحضرة رسول الله على، وأن التمر لم ينقص منه شيء البتة، والذي مضى ظاهره أن ذلك بعد رجوعه وأن بعض التمر نقص. ويجمع بأن ابتداء الكيل كان بحضرته على وبقيته كان بعد انصرافه، وكان بعض البيادر التي أوفى منها بعض أصحاب الدين حيث كان بحضرة رسول الله الله ينقص منه شيء البتة، ولما انصرف بقيت آثار بركته، فلذلك أوفى من أحد البيادر ثلاثين وسقًا وفضل سبعة عشر. وفي رواية نبيح ما يؤيد ذلك، ففي روايته قال: «كِل له فإن الله سوف يوفيه»، وفي حديثه «فإذا الشمس قد دلكت فقال: الصلاة يا أبا بكر، فاندفعوا إلى المسجد فقلت له أي للغريم =: قرب أوعيتك»، وفيه «فجئت أسعى إلى رسول الله على كأني شرارة، فوجدته قد صلى، فأخبرته فقال: أين عمر؟ فجاء يهرول، فقال: سل جابرًا عن تمره وغريمه. فقال: ما أنا بسائله، قد علمت أن الله سيوفيه » الحديث.

وقصة عمر قد وقعت في رواية ابن كعب ففيها "ثم جئت رسول الله الله فقال لعمر: اسمع يا عمر، قال: ألا نكون قد علمنا أنك رسول الله؟ والله إنك لرسول الله»، وفي رواية وهب "فقال عمر: لقد علمت حين مشى فيها رسول الله الله يكل ليباركن الله فيها»، وقوله في رواية ابن كعب: "ألا نكون» بفتح الهمزة وتشديد اللام في الروايات كلها، وأصلها أن الخفيفة ضمت إليها لا النافية، أي هذا السؤال إنما يحتاج إليه من لا يعلم أنك رسول الله، فلذلك يشك في الخبر فيحتاج إلى الاستدلال، وأما من علم أنك رسول الله فلا يحتاج إلى ذلك. وزعم بعض المتأخرين أن الرواية فيه بتخفيف اللام، وأن الهمزة فيه للاستفهام التقريري، فأنكر عمر عدم علمه بالرسالة، فأنتج إنكاره ثبوت علمه بها. وهو كلام موجه، إلا أن الرواية إنما هي بالتشديد، وكذلك ضبطها عياض وغيره، وقيل: النكتة في اختصاص عمر بإعلامه بذلك أنه كان معتنيًا بقصة جابر مهتمًا بشأنه مساعدًا له على وفاء دين أبيه، وقيل: لأنه كان حاضرًا مع النبي على النخل وتحقق أن التمر الذي فيه لا يفي ببعض الدين، فأراد إعلامه بذلك لكونه شاهد أول الأمر، بخلاف من لم يشاهد.

ثم وجدت ذلك صريحًا في بعض طرقه، ففي رواية أبي المتوكل عن جابر عند أبي نعيم فذكر الحديث، وفيه «فإذا رسول الله ﷺ وعمر، فقال: انطلق بنا حتى نطوف بنخلك هذا» فذكر الحديث، وفي رواية أبي نضرة عن جابر عنده في هذه القصة قال: «فأتاه هو وعمر فقال: يا فلان خذ من جابر وأخر عنه. فأبى، فكاد عمر يبطش به، فقال النبي ﷺ: مه يا عمر، هو

حقه. ثم قال: اذهب بنا إلى نخلك. . . » الحديث، وفيه «فأتيت النبي ﷺ فأخبرته، فقال: اثتني بعمر. فأتيته فقال: يا عمر سل جابرًا عن نخله» فذكر القصة. ووقع في رواية الديال بن حرملة أن أبا بكر وعمر جميعًا كانا مع النبي ﷺ، وقال في آخره: «قال: فانطلق فأخبر أبا بكر وعمر. قال: فانطلقت فأخبرتهما. . . » الحديث، ونحوه في رواية وهب بن كيسان عن جابر. وجمع البيهقي بين مختلف الروايات في ذلك بأن اليهودي المذكور كان له دين من تمر ، ولغيره من الغرماء ديون أخرى، فلما حضر الغرماء وطالبوا بحقوقهم وكال لهم جابر التمر ففضل تمر وه الحائط كأنه لم ينقص شيء، فجاء اليهودي بعدهم فطالب بدينه، فجذ له جابر ما بقي على النخلات، فأوفاه حقه منه وهو ثلاثون وسقًا، وفضلت منه سبعة عشر. انتهى. وهذا الجمع يقتضي أنه لم يفضل من الذي في البيادر شيء، وقد صرح في الرواية المتقدمة أنها فضلت كلها كأنه لم ينقص منهاشيء، فما تقدم من الطريق التي جمعت به أولى. والله أعلم.

وفي الحديث من الفوائد: جواز الاستنظار في الدين الحال، وجواز تأخير الغريم لمصلحة المال الذي يوفي منه. وفيه مشي الإمام في حوائج رعيته، وشفاعته عند بعضهم في بعض. وفيه عَلَم ظاهر من أعلام النبوة لتكثير القليل إلى أن حصل به وفاء الكثير وفضل منه.

الحديث التاسع: حديث عبد الرحمن بن أبي بكر الصديق في قصة أضياف أبي بكر، والمرادمنه تكثير الطعام القليل:

قوله: (عن أبيه) هو سليمان بن طرخان التيمي أحد صغار التابعين، وفي رواية أبي النعمان عن معتمر «حدثنا أبي» كما تقدم في الصلاة (١)، وأبو عثمان هو النهدي.

قوله: (أن أصحاب الصفة كانوا أناسًا فقراء) سيأتي ذكرهم في كتاب الرقاق(٢)، وأن الصفة مكان في مؤخر المسجد النبوي مظلل أعد لنزول الغرباء فيه ممن لا مأوى له ولا أهل، وكانوا يكثرون فيه ويقلون بحسب من يتزوج منهم أو يموت أو يسافر ، وقد سرد أسماءهم أبو نعيم في «الحلية» فزادوا على المائة.

قوله: (من كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث) أي من أهل الصفة المذكورين، ووقع في رواية مسلم «فليذهب بثلاثة». قال عياض (٢٠): وهو غلط، والصواب رواية البخاري لموافقتها

<sup>(</sup>٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ٤ ، ح ٢٠٢. (1)

<sup>(</sup>١٤/ ٥٧٤)، كتاب الرقاق، باب١٧، ح ٦٤٥٢. **(Y)** 

الإكمال (٦/ ٨٤٥). **(T)** 

لسياق باقي الحديث، وقال القرطبي<sup>(۱)</sup>: إن حمل على ظاهره فسد المعنى؛ لأن الذي عنده طعام اثنين إذا ذهب معه بثلاثة لزم أن يأكله في خمسة وحينئذ لا يكفيهم ولا يسد رمقهم، بخلاف ما إذا ذهب بواحد فإنه يأكله في ثلاثة، ويؤيده قوله في الحديث الآخر: «طعام الاثنين يكفي أربعة» أي القدر الذي يشبع الاثنين يسد رمق أربعة، ووجهها النووي بأن التقدير فليذهب بخامس بمن يتم من عنده ثلاثة، أو فليذهب بتمام ثلاثة.

قوله: (ومن كان عنده طعام أربعة فليذهب بخامس، بسادس، أو كما قال) أي فليذهب بخامس إن لم يكن عنده ما يقتضي أكثر من ذلك، وإلا فليذهب بسادس مع الخامس إن كان عنده أكثر من ذلك، والحكمة في كونه يزيد كل أحد واحدًا فقط أن عيشهم في ذلك الوقت لم يكن متسعًا، فمن كان عنده مثلاً ثلاثة أنفس لا يضيق عليه أن يطعم الرابع من قوتهم، وكذلك الأربعة وما فوقها، بخلاف ما لو زيدت الأضياف بعدد العيال فإنما ذلك يحصل الاكتفاء فيه عنداتساع الحال.

ووقع في رواية أبي النعمان «وإن أربع فخامس أو سادس» و «أو» فيه للتنويع أو للتخيير كما في الرواية الأخرى، ويحتمل أن يكون معنى «أو سادس» وإن كان عنده طعام خمس فليذهب بسادس، فيكون من عطف الجملة على الجملة. وقوله: «وإن أربع فخامس» بالجر فيهما، والتقدير: فإن كان عنده طعام أربع فليذهب بخامس أو بسادس، فحذف عامل الجر وأبقى عمله، كما يقال مررت برجل صالح وإن لا صالح فطالح، أي إن لا أمر بصالح فقد مررت بطالح، ويجوز الرفع على حذف مضاف وإقامة المضاف إليه مقامه وهو أوجه. قال ابن مالك (۲): تضمن هذا الحديث حذف فعلين وعاملي جر مع بقاء عملهما بعد إن وبعد الفاء، والتقدير من كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالث، وإن قام بأربعة فليذهب بخامس أو سادس. انتهى. وهذا قاله في الرواية التي في الصلاة (۲)، وأما هذه الرواية وهي قوله: «بخامس، بسادس» فيكون حذف منها شيء آخر، والتقدير أو إن قام بخمسة فليذهب بسادس.

قوله: (وإن أبا بكر جاء بثلاثة وانطلق النبي على بعشرة) عبر عن أبي بكر بلفظ المجيء لبعد منزله من المسجد، وعن النبي على بالانطلاق لقربه، وقوله بعد ذلك «وأبو بكر ثلاثة» بالنصب

<sup>(</sup>١) المفهم (٥/ ٣٣٦).

<sup>(</sup>٢) شواهدالتوضيح (ص: ١٥٣).

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ٤١ ، ح٢٠٢.

- اللاكثر أي أخذ ثلاثة، فلا يكون قوله قبل ذلك: «جاء بثلاثة» تكرارًا؛ لأن هذا/ بيان لابتداء ما جاء في نصيبه، والأول لبيان من أحضرهم إلى منزله، وأبعد من قال ثلاثة بالرفع وقدره وأبو بكر أهله ثلاثة أي عدد أضيافه، ودل ذلك على أن أبا بكر كان عنده طعام أربعة ومع ذلك فأخذ خامسًا وسادسًا وسابعًا، فكأن الحكمة في أخذه واحدًا زائدًا عما ذكر النبي ﷺ أنه أراد أن يؤثر السابع بنصيبه، إذ ظهر له أنه لم يأكل أولاً معهم، ووقع في رواية الكشميهني «وأبو بكر بثلاثة»، فيكون معطوفًا على قوله: «وانطلق النبي» أي وانطلق أبو بكر بثلاثة وهي رواية مسلم، والأول أوجه. والله أعلم.

قوله: (قال: فهو أنا وأبي وأمي) القائل هو عبد الرحمن بن أبي بكر، قوله: «فهو» أي الشأن، وقوله: «أنا» مبتدأ وخبره محذوف يدل عليه السياق، وتقديره في الدار.

قوله: (ولا أدري هل قال: أمر أتي وخادمي؟) في رواية الكشميهني «وخادم» بغير إضافة، والقائل: «هل قال» هو أبو عثمان الراوي عن عبد الرحمن كأنه شك في ذلك. وقوله: (بين بيتنا) أي خدمتها مشتركة بين بيتنا وبيت أبي بكر، وهو ظرف للخادم، وأم عبد الرحمن هي أم رومان مشهورة بكنيتها، واسمها زينب وقيل: وعلة بنت عامر بن عويمر وقيل عميرة، من ذرية الحارث بن غنم بن مالك بن كنانة ، كانت قبل أبي بكر عند الحارث بن سخبرة الأزدي فقدم مكة فمات وخلف منها ابنه الطفيل، فتزوجها أبو بكر فولدت له عبد الرحمن وعائشة، وأسلمت أم رومان قديمًا وهاجرت ومعها عائشة، أما عبد الرحمن فتأخِر إسلامه وهجرته إلى هدنة الحديبية، فقدم في سنة سبع أو أول سنة ثمان، واسم امرأته ـ والدة أكبر أولاده أبي عتيق محمد \_ أميمة بنت عدي بن قيس السهمية والخادم لم أعرف اسمها .

قوله: (وإن أبا بكر تعشى عند النبي ﷺ ثم لبث حتى صلى العشاء ثم رجع) ووقع في الرواية التي في الصلاة (١) «ثم لبث حتى صليت العشاء»، وفي رواية «حيث صليت ثم رجع» فشرحه الكرماني (٢) فقال: هذا يشعر بأن تعشي أبي بكر كان بعد الرجوع إلى النبي ﷺ، والذي تقدم بعكسه. والجواب أن الأول بيان حال أبي بكر في عدم احتياجه إلى الطعام عند أهله، والثاني فيه سياق القصة على الترتيب الواقع: الأول تعشي الصديق والثاني تعشى النبي ﷺ، والأول من العَشاء بفتحها أي الأكل، والثاني بكسرها أي الصلاة، فأحدهذه الاحتمالات أن أبا بكر لما

<sup>(</sup>٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ٤١، ح٢٠٢.

<sup>.(10</sup>V/1E) **(Y)** 

جاء بالثلاثة إلى منزله لبث إلى وقت صلاة العشاء فرجع إلى النبي على عنده، وهذا لا يصح ؛ لأنه يخالف صريح قوله في حديث الباب: «وإن أبا بكر تعشى عند النبي على»، ثم إن الذي وقع عند البخاري بلفظ «ثم رجع» بالجيم ليس متفقًا عليه من الرواة لما سأذكره، وظاهر قوله في هذه الرواية «ثم رجع» أي إلى منزله.

وعلى هذا ففي قوله: «فلبث حتى تعشى رسول الله و فجاء بعدما مضى من الليل ما شاء الله» تكرار، و فائدته الإشارة إلى أن تأخره عند النبي كان بمقدار أن تعشى معه وصلى العشاء و ما رجع إلى منزله إلا بعد أن مضى من الليل قطعة، و ذلك أن النبي كان يحب أن يؤخر صلاة العشاء كما تقدم في حديث أبي برزة، ووقع عند الإسماعيلي «ثم ركع» بالكاف أي صلى النافلة بعد العشاء، فعلى هذا فالتكرار في قوله: «فلبث حتى تعشى» فقط، و فائدته ما تقدم. ووقع في رواية مسلم والإسماعيلي أيضًا «فلبث حتى نعس» بعين وسين مهملتين مفتوحتين من النعاس وهو أوجه، وقال عياض (۱) إنه الصواب، وبه ينتفي التكرار من المواضع كلها إلا في قوله: «لبث»، وسببه اختلاف تعلق اللبث؛ فالأول قال: «لبث حتى صلى العشاء» ثم قال: «فلبث حتى نعس» والحاصل أنه تأخر عند النبي ك حتى صلى العشاء، ثم تأخر حتى نعس النبي و قام لينام فرجع أبو بكر حينئذ إلى بيته. وقد ترجم عليه المصنف في أبواب الصلاة قبيل الأذان وقام لينام فرجع أبو بكر حينئذ إلى بيته. وقد ترجم عليه المصنف في أبواب الصلاة قبيل الأذان ملى العشاء مع النبي بكر رجع إلى أهله/ وضيفانه بعد أن الموسلة على العشاء مع النبي بكر رجع إلى أهله/ وضيفانه بعد أن الموسلة على العشاء مع النبي بك هذار بينهم وبينه ماذكر في الحديث.

ووقع في رواية أبي داود من رواية الجريري عن أبي عثمان أو أبي السليل عن عبد الرحمن ابن أبي بكر قال: «نزل بنا أضياف، وكان أبو بكر يتحدث عند النبي على فقال: لا أرجع إليك حتى تفرغ من ضيافة هؤلاء»، ونحوه يأتي في الأدب من طريق أخرى عن الجريري عن أبي عثمان بلفظ «أن أبا بكر تضيف رهطًا، فقال لعبد الرحمن: دونك أضيافك، فإني منطلق إلى النبي على فأفرغ من قراهم قبل أن أجيء»، وهذا يدل على أن أبا بكر أحضرهم إلى منزله وأمر أهله أن يضيفوهم، ورجع هو إلى النبي على ويدل عليه صريح قوله في حديث الباب: «وإن أبا بكر جاء بثلاثة».

قوله: (قالت له امرأته: ما حبسك من أضيافك؟) في رواية الكشميهني «عن أضيافك»،

مشارق الأنوار (٢/ ١٣٠)، و(٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ٤٠.

وكذا هو في الصلاة ورواية مسلم.

قوله: (أو ضيفك) شك من الراوي، والمرادبه الجنس لأنهم ثلاثة، واسم الضيف يطلق على الواحد وما فوقه، وقال الكرماني (١): أو هو مصدر يتناول المثنى والجمع. كذا قال، وليس بواضح.

قوله: (أوعشيتهم؟) في رواية الكشميهني «أومًا عشيتهم؟» بزيادة ما النافية، وكذا في رواية مسلم والإسماعيلي، والهمزة للاستفهام والواو للعطف على مقدر بعد الهمزة، وفي بعضها «عشيتهم» بإشباع الكسرة.

قوله: (قد عرضوا عليهم) بفتح العين والراء والفاعل محذوف، أي الخدم أو الأهل أو نحو ذلك. (فغلبوهم) أي أن آل أبي بكر عرضوا على الأضياف العشاء فأبوا فعالجوهم فامتنعوا حتى غلبوهم، وفي الرواية التي في الصلاة (٢٦) «قد عرضوا» بضم أوله وتشديد الراء، أي أطعموا من العراضة وهي الهدية، قاله عياض (٣)، قال: وهو في الرواية بتخفيف الراء. وحكى ابن قرقول أن القياس بتشديد الراء، وبه جزم الجوهري، وقال الكرماني (٤) موجها للتخفيف: أي عرض الطعام عليهم، فحذف الجار ووصل الفعل فهو من القلب، كعرضت الناقة على الحوض. ووقع في الصلاة «قد عرضنا عليهم فامتنعوا»، وحكى ابن التين أنه وقع في بعض الروايات «عرصوا» بصاد مهملة، قال: ولا أعرف لها وجها. ووجهها غيره أنها من قولهم: عرص إذا نشط، فكأنه يريد أنهم نشطوا في العزيمة عليهم، ولا يخفى تكلفه. وفي رواية الجريري «فانطلق عبد الرحمن فأتاهم بما عنده فقال: اطعموا. قالوا: أين رب منزلنا؟ قال: اطعموا. قالوا: أين رب منزلنا؟ قال: لنلقين منه أي شرًا له ما نحن بأكلين حتى يجيء. قال: اقبلوا عنا قراكم، فإنه إن جاء ولم تطعموا لنلقين منه أي شرًا له ما استفتاح الكلام. قال القرطبي (٢٠): ويلزم عليه أن تثبت النون في الأكثر بتخفيف اللام على استفتاح الكلام. قال القرطبي (٢٠): ويلزم عليه أن تثبت النون في «تقبلون» إذ لا موجب لحذفها، وضبطها ابن أبي جعفر بتشديد اللام وهو الوجه.

<sup>(1) (31/401).</sup> 

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٤١، ح٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) مشارق الأنوار (٢/ ٩٦).

<sup>(3) (31/101).</sup> 

<sup>(</sup>٥) الإكمال(٦/٢٥٥).

<sup>(</sup>٦) المفهم (٥/ ٢٤٠).

قوله: (قال فذهبت فاختبأت) أي خوفًا من خصام أبي بكر له وتغيظه عليه، وفي رواية الجريري «فعرفت أنه يجد على» أي يغضب «فلما جاء تغيبت عنه، فقال: يا عبد الرحمن. فسكت. ثم قال: ياعبدالرحمن. فسكت».

قوله: (فقال: يا غنثر فجدع وسب) في رواية الجريري فقال: يا غنثر أقسمت عليك إن كنت تسمع صوتى لما جئت. قال: فخرجت، فقلت: والله ما لى ذنب، هؤلاء أضيافك فسلهم. قالوا: صدقك، قد أتانا. وقوله: «فجدع وسب» أي دعا عليه بالجدع، وهو قطع الأذن أو الأنف أو الشفة. وقيل: المرادبه السب، والأول أصح، وفي رواية الجريري «فجزع» بالزاي بدل الدال أي نسبه إلى الجزع بفتحتين وهو الخوف، وقيل: المجازعة المخاصمة فالمعنى خاصم، قال القرطبي(١): ظن أبو بكر أن عبد الرحمن فرط في حق الأضياف، فلما تبين له الحال أدبهم بقوله: كلوا لا هنيئًا. وسب، أي شتم، وحذف المفعول للعلم به. قوله: «غنثر» بضم المعجمة وسكون النون وفتح المثلثة، هذه الرواية المشهورة، وحكى ضم المثلثة، وحكى عياض<sup>(٢)</sup> عن/ بعض شيوخه فتح أوله مع فتح المثلثة، وحكاه الخطابي<sup>٣)</sup> بلفظ «عنتر» بلفظ اسم الشاعر المشهور، وهو المهملة والمثناة المفتوحتين بينهما النون الساكنة، وروى عن أبي عمر عن ثعلب أن معناه الذباب، وأنه سمى بذلك لصوته فشبهه به حيث أراد تحقيره وتصغيره. وقال غيره: معنى الرواية المشهورة الثقيل الوخم وقيل: الجاهل وقيل: السفيه وقيل: اللئيم، وهو مأخوذ من الغثر ونونه زائدة، وقيل: هو ذباب أزرق شبهه به لتحقيره كما تقدم.

قوله: (وقال: كلوا) زاد في الصلاة (٤) «ولا هنيئًا»، وكذا في رواية مسلم، أي: لا أكلتم هنيتًا، وهو دعاء عليهم، وقيل خبر أي لم تتهنئوا في أول نضجه. ويستفاد من ذلك جواز الدعاء على من لم يحصل منه الإنصاف ولاسيما عند الحرج والتغيظ، وذلك أنهم تحكموا على رب المنزل بالحضور معهم ولم يكتفوا بولده مع إذنه لهم في ذلك، وكأن الذي حملهم على ذلك رغبتهم في التبرك بمؤاكلته، ويقال: إنه إنما خاطب بذلك أهله لا الأضياف، وقيل:

المفهم (٥/ ٣٣٧). (1)

الإكمال (٦/ ٥٥١). **(Y)** 

الأعلام (١/ ٤٥٤، ٥٥٥). (٣)

<sup>(</sup>٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ٤١، ح٢٠٢. (1)

لم يردالدعاء وإنما أخبر أنهم فاتهم الهناءبه إذلم يأكلوه في وقته.

قوله: (وقال: لا أطعمه أبدًا) في رواية مسلم وكذا هو في الصلاة «فقال: والله لا أطعمه أبدًا. فقال الآخر: والله أبدًا» وفي رواية الجريري «فقال فإنما انتظر تموني، والله لا أطعمه أبدًا. فقال الآخر: والله لا نطعمه»، وفي رواية أبي داود من هذا الوجه «فقال أبو بكر فما منعكم؟ قالوا: مكانك. قال: والله لا أطعمه أبدًا. ثم اتفقا فقال: لم أر في الشر كالليلة، ويلكم ما أنتم؟ لم تقبلون عنا قراكم، هات طعامك. فوضع فقال: بسم الله الأول من الشيطان. فأكل وأكلوا». قال ابن التين: لم يخاطب أبو بكر أضيافه بذلك إنما خاطب أهله. والرواية التي ذكرتها ترد عليه، ووقع في رواية مسلم «ألا تقبلون» وهو بتشديد اللام للأكثر، ولبعضهم بتخفيفها.

قوله: (وايم الله) همزته همزة وصل عند الجمهور، وقيل: يجوز القطع، وهو مبتدأ وخبره محذوف، أي، أيم الله قسمي، وأصله أيمن الله فالهمزة حينئذ همزة قطع لكنها لكثرة الاستعمال خففت فوصلت، وحكي فيها لغات: أيمن الله مثلثة النون، ومن الله مختصرة من الأولى مثلثة النون أيضًا، وأيم الله كذلك، وم الله كذلك، بكسر الهمزة أيضًا، وأم الله. قال ابن مالك (۱): وليس الميم بدلاً من الواو ولا أصلها من خلافًا لمن زعم ذلك، ولا أيمن، جمع يمين خلافًا للكوفيين، وسيأتي تمام هذا في كتاب الأيمان والنذور (۱).

قوله: (ألاربا) أي زاد. وقوله: (من أسفلها) أي الموضع الذي أخذت منه.

قوله: (فنظر أبو بكر فإذا شيء أو أكثر) والتقدير: فإذا هي شيء أي قدر الذي كان، كذا عند المصنف هنا، ووقع في الصلاة «فإذا هي ـ أي الجفنة ـ كما هي» أي كما كانت أو لا أو أكثر، وكذلك في رواية مسلم والإسماعيلي وهو الصواب.

قوله: (يا أخت بني فراس) زاد في الصلاة (٣) «ما هذا؟»، وخاطب أبو بكر بذلك امر أته أم رومان، وبنو فراس بكسر الفاء و تخفيف الراء و آخره مهملة ابن غنم بن مالك بن كنانة، وقال النووي (٤): التقدير يا من هي من بني فراس. وفيه نظر، والعرب تطلق على من كان منتسبًا إلى

<sup>(</sup>١) شواهدالتوضيح(ص: ١٠٤).

<sup>(</sup>٢) (١٥٨/١٥)، كتاب الأيمان والنذور، باب٢، ح٢٦٢٧.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٣٨٩)، كتاب مواقيت الصلاة، بأب ٤١ - ٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) المنهاج (١٩/١٤).

قبيلة أنه أخوهم كما تقدم في العلم (۱) «ضمام أخو بني سعد بن بكر»، وقد تقدم أن أم رومان من ذرية الحارث بن غنم وهو أخو فراس بن غنم فلعل أبا بكر نسبها إلى بني فراس لكونهم أشهر من بني الحارث ويقع في النسب كثير من ذلك، وينسبون أحيانًا إلى أخي جدهم، أو المعنى يا أخت القوم المنتسبين إلى بني فراس، ولا شك أن الحارث أخو فراس فأو لاد كل منهما إخوة للآخرين لكونهم في درجتهم. وحكى عياض (۲) أنه قيل في أم رومان إنها من بني فراس بن غنم لا من بني الحارث وعلى هذا فلا حاجة إلى هذا التأويل، ولم أر في كتاب ابن سعد لها نسبًا إلا إلى بني الحارث بن غنم ساق/ لها نسبين مختلفين. فالله أعلم.

099

قوله: (قالت: لا وقرة عيني) قرة العين يعبر بها عن المسرة ورؤية ما يحبه الإنسان ويوافقه، يقال ذلك لأن عينه قرت أي سكنت حركتها من التلفت لحصول غرضها فلا تستشرف لشيء آخر، فكأنه مأخوذ من القرار، وقيل: معناه أنام الله عينك وهو يرجع إلى هذا، وقيل: بل هو مأخوذ من القر وهو البرد أي أن عينه باردة لسروره، ولهذا قيل دمعة الحزن حارة، ومن ثم قيل في ضده أسخن الله عينه، وإنما حلفت أم رومان بذلك لما وقع عندها من السرور بالكرامة التي حصلت لهم ببركة الصديق رضي الله عنه، وزعم الداودي أنها أرادت بقرة عينها النبي على فأقسمت به، وفيه بعد، و «لا» في قولها: «لا وقرة عيني» زائدة أو نافية على حذف، تقديره لا شيء غير ما أقول.

قوله: (لهي) أي الجفنة أو البقية (أكثر مما قبل) كذا هنا، وفي رواية مسلم «أكثر منها قبل» وهو أوجه، و «أكثر» للأكثر بالمثلثة ولبعضهم بالموحدة.

قوله: (فأكل منها أبو بكر وقال: إنما كان الشيطان يعني يمينه) كذا هنا، وفيه حذف تقدمها تقديره: وإنما كان الشيطان الحامل على ذلك، يعني الحامل على يمينه التي حلفها في قوله: «والله لا أطعمه»، ووقع عند مسلم والإسماعيلي «وإنما كان ذلك من الشيطان» يعني يمينه وهو أوجه، وأبعد من قال: الضمير في قوله: «هذه اللقمة» للتي أكل أي هذه اللقمة لقمع الشيطان وإرغامه؛ لأنه قصد بتزيينه له اليمين إيقاع الوحشة بينه وبين أضيافه، فأخزاه أبو بكر بالحنث الذي هو خير، وظاهر هذا السياق مخالف لرواية الجريري، فقال عياض (٣): في هذا السياق

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۲۵)، کتاب العلم، باب۲، ح ۲۳.

<sup>(</sup>٢) الإكمال(٦/ ٥٥٣).

<sup>(</sup>٣) الإكمال(٦/١٥٥).

خطأ وتقديم وتأخير. ثم ذكر ما حاصله أن الصواب ما في رواية الجريري، وهو أن رواية سليمان التيمي هذه تقتضي أن سبب أكل أبي بكر من الطعام ما رآه من البركة فيه فرغب في الأكل منه وأعرض عن يمينه التي حلف لما رجح عنده من التناول من البركة، ورواية الجريري تقتضي أن سبب أكله من الطعام لجاج الأضياف وحلفهم بأنهم لا يطعمون من الطعام حتى يأكل أبو بكر، ولاشك في كونها أوجه، لكن يمكن ردرواية سليمان التيمي إليها بأن يكون قوله: «فأكل منها أبو بكر» معطوفًا على قوله: «والله لا أطعمه» لا على القصة التي دلت على بركة الطعام، وغايته أن حلف الأضياف أن لا يطعموه لم يقع في رواية سليمان. والله أعلم.

ثم ظهر لي أن ذلك من معتمر بن سليمان لا من أبيه ، فقد وقع في الأدب (١) عند المصنف من رواية ابن أبي عدي عن سليمان التيمي «فحلفت المرأة لا تطعمه حتى تطعموه ، فقال أبو بكر: كأن هذه من الشيطان . فدعا بالطعام فأكل وأكلوا ، فجعلوا لا ير فعون اللقمة إلا ربا من أسفلها » ويحتمل أن يجمع بأن يكون أبو بكر أكل لأجل تحليل يمينهم شيئًا ، ثم لما رأى البركة الظاهرة عاد فأكل منها لتحصل له ، وقال كالمعتذر عن يمينه التي حلف «إنما كان ذلك من الشيطان» ، والحاصل أن الله أكرم أبا بكر فأزال ما حصل له من الحرج ، فعاد مسرورًا ، وانفك الشيطان مدحورًا ، واستعمل الصديق مكارم الأخلاق فحنث نفسه زيادة في إكرام ضيفانه ليحصل مقصوده من أكلهم ، ولكونه أكثر قدرة منهم على الكفارة .

ووقع في رواية الجريري عند مسلم "فقال أبو بكر: يا رسول الله بروا وحنثت. فقال: بل أنت أبرهم وخيرهم. قال: ولم يبلغني كفارة»، وسقط ذلك من رواية الجريري عند المصنف، وكأن سبب حذفه لهذه الزيادة أن فيها إدراجًا بينته رواية أبي داود حيث جاء فيها "فأخبرت بضم الهمزة \_ أنه أصبح فغدا على النبي على النبي على . . . " إلخ، وقوله: "أبرهم "أي أكثرهم برا أي طاعة، وقوله: "وخيرهم" أي لأنك حنثت في يمينك حنثا مندوبًا إليه مطلوبًا، فأنت أفضل منهم بهذا الاعتبار، وقوله: "ولم يبلغني كفارة "استدل به على أنه لا تجب الكفارة في يمين منهم بهذا الاعتبار، ولا حجة فيه؛ لأنه لا يلزم/ من عدم الذكر عدم الوجود، فلمن أثبت الكفارة أن يتمسك بعموم قوله: ﴿ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدْتُم الأَيْمَانُ قَكَفُلُرَثُهُ إِلْهَامُ عَشَرَةِ مَسَرِكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩] ويحتمل أن يكون ذلك وقع قبل مشروعية الكفارة في الأيمان، لكن يعكر عليه ماسيأتي من حديث عائشة أن أبابكر لم يكن يحنث في يمين حتى نزلت الكفارة.

<sup>(</sup>۱) (۷۱٤/۱۳)، كتاب الأدب، باب۸۸، ح ٦١٤١.

وقال النووي (١): قوله: «ولم تبلغني كفارة» يعني أنه لم يكفر قبل الحنث، فأما وجوب الكفارة فلا خلاف فيه، كذا قال، وقال غيره: يحتمل أن يكون أبو بكر لما حلف أن لا يطعمه أضمر وقتًا معينًا أو صفة مخصوصة، أي لا أطعمه الآن أو لا أطعمه معكم أو عند الغضب، وهو مبني على أن اليمين هل تقبل التقييد في النفس أم لا؟ ولا يخفى ما فيه من التكلف. وقول أبي بكر «والله لا أطعمه أبدًا» يمين مؤكدة ولا تحتمل أن تكون من لغو الكلام ولا من سبق اللسان.

قوله: (ثم حملها إلى النبي ﷺ فأصبحت عنده) أي الجفنة على حالها، وإنما لم يأكلوا منها في الليل لكون ذلك وقع بعد أن مضى من الليل مدة طويلة.

قوله: (ففرقنا اثنا عشر رجلاً مع كل رجل منهم أناس) كذا هو هنا من التفريق، أي جعلهم اثنتي عشرة فرقة، وحكى الكرماني (٢) أن في بعض الروايات «فقرينا» بقاف و تحتانية من القرى وهو الضيافة، ولم أقف على ذلك.

قوله: (اثنا عشر رجلاً) كذا للمصنف، وعند مسلم (٣): اثني عشر، بالنصب وهو ظاهر، والأول على طريق من يجعل المثنى بالرفع في الأحوال الثلاثة ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَلاَنِ لَسَكِحِرَنِ ﴾ [طه: ٦٣]، ويحتمل أن يكون «ففرقنا» بضم أوله على البناء للمجهول، فارتفع «اثنا عشر» على أنه مبتدأ وخبره «مع كل رجل منهم».

قوله: (الله أعلم كم مع كل رجل غير أنه بعث معهم) يعني أنه تحقق أنه جعل عليهم اثنا عشر عريفًا، لكنه لا يدري كم كان تحت يد كل عريف منهم ؛ لأن ذلك يحتمل الكثرة والقلة، غير أنه يتحقق أنه بعث معهم أي مع كل ناس عريفًا.

قوله: (قال: أكلوا منها أجمعون. أو كما قال) هو شك من أبي عثمان في لفظ عبد الرحمن، وأما المعنى فالحاصل أن جميع الجيش أكلوا من تلك الجفنة التي أرسل بها أبو بكر إلى النبي على، وظهر بذلك أن تمام البركة في الطعام المذكور كانت عند النبي على لأن الذي وقع فيها في بيت أبي بكر ظهور أوائل البركة فيها، وأما انتهاؤها إلى أن تكفي الجيش كلهم فما كان إلا بعد أن صارت عند النبي على ظاهر الخبر. والله أعلم. وقد روى أحمد والترمذي والنسائي من حديث سمرة قال: «أتي النبي على ظاهر الخبر. فيها ثريد فأكل وأكل القوم، فما زالوا يتداولونها إلى

<sup>(</sup>١) المنهاج (٢١/١٤).

<sup>(</sup>٢) (١٤/٨٥١).

<sup>(</sup>۳) (۳/ ۲۲۱)، ۱۷۲ (۳)

قريب من الظهر يأكل قوم ثم يقومون ويجيء قوم فيتعاقبونه، فقال رجل: هل كانت تمد بطعام؟ قال: أما من الأرض فلا إلا أن تكون كانت تمد من السماء»، قال بعض شيوخنا: يحتمل أن تكون هذه القصعة هي التي وقع فيها في بيت أبي بكر ما وقع. والله أعلم.

وفي هذا الحديث من الفوائد غير ما تقدم: التجاء الفقراء إلى المساجد عند الاحتياج إلى المواساة إذا لم يكن في ذلك إلحاح ولا إلحاف ولا تشويش على المصلين. وفيه استحباب مواساتهم عند اجتماع هذه الشروط. وفيه التوظيف في المخمصة، وفيه جواز الغيبة عن الأهل والولد والضيف إذا أعدت لهم الكفاية، وفيه تصرف المرأة فيما تقدم للضيف والإطعام بغير إذن خاص من الرجل، وفيه جواز سب الوالد للولد على وجه التأديب والتمرين على أعمال الخير وتعاطيه، وفيه جواز الحلف على ترك المباح، وفيه توكيد الرجل الصادق لخبره بالقسم، وجواز الحنث بعد عقد اليمين، وفيه التبرك بطعام الأولياء والصلحاء (۱۱)، وفيه عرض الطعام الذي تظهر فيه البركة على الكبار وقبولهم ذلك، وفيه العمل بالظن الغالب لأن أبا بكر ظن أن عبد الرحمن فرط في أمر الأضياف فبادر إلى سبه وقوى القرينة عنده اختباؤه منه، وفيه ما طن أن عبد الرحمن فرط في أمر الأضياف فبادر إلى سبه وقوى القرينة عنده اختباؤه منه، وفيه ما الحرج بالحلف وبالحنث وبغير ذلك، فتدارك الله ذلك حتى احتاج إلى ما تقدم ذكره من الحرج بالحلف وبالحنث وبغير ذلك، فتدارك الله ذلك ورفعه عنه بالكرامة التي أبداها له، فانقلب ذلك الكدر صفاء والنكد سرور؟. ولله الحمد والمنة.

الحديث العاشر: حديث أنس في الاستسقاء: والمراد منه وقوع إجابة الدعاء في الحال، وقد تقدم شرحه في الاستسقاء (٢)، وأورده هنا من طريقين لحماد بن زيد، فقوله: «وعن يونس» هو ابن عبيد وهو معطوف على قوله: «عن عبد العزيز بن صهيب»، وحاصله أن حمادًا سمعه عن أنس عاليًا ونازلاً، وذلك لأنه سمع من ثابت وحدث عنه هنا بواسطة، وذكر

<sup>(</sup>۱) قوله: «وفيه التبرك بطعام الأولياء والصلحاء . . . » : ليس في القصة تبرك بطعام الأولياء ؛ فإن الضيف لم يقصد بأكله التبرك بأثر ذلك الضيف ، وإنما الذي في الصديث أن الله عز وجل بارك في طعام أبي بكر رضي الله عنه بأن كثره كرامة لأبي بكر رضي الله عنه حيث أضاف بعض أهل الصفة طاعة للرسول على . وفيه معجزة للنبي على كما جرى مثل ذلك وأعظم منه من تكثير الطعام والشراب على يده . [البراك]. وانظر في حكم التبرك بآثار الصالحين تعليق الشيخ عبد العزيز بن باز ـ رحمه الله ـ في (٢/ ١٦١) ، هامش رقم (١) .

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٣٥٨)، كتاب الاستسقاء، باب ٦، ح١٠١٣.

البزار(١) أن حمادًا تفرد بطريق يونس بن عبيد هذه .

قوله: (وغيره يقول فعرفنا) وهو من العرافة، وكذا اختلفت الرواة عند مسلم هل قال فرقنا أو عرفنا؟، وفي رواية الإسماعيلي «فعرفنا» من العرافة وجهًا واحدًا، وسمي العريف عريفًا لأنه يعرف الإمام أحوال العسكر، وزعم الكرماني (٢) أن فيه حذفا تقديره فرجعنا إلى المدينة فعرفنا، قلت: ولا يتعين ذلك لجواز أن يكون تعريفهم وإرسالهم قبل الرجوع إلى المدينة.

قوله: (هلكت الكراع) بضم أوله وحكي عن رواية الأصيلي كسرها وخُطِّئ، والمرادبه الخيل، وقد يطلق على غيرها من الحيوان، لكن المرادبه هنا الحقيقة لأنه عطف عليه بعد ذلك غيره.

قوله: (كمثل الزجاجة) أي من شدة الصفاء ليس فيها شيء من السحاب.

قوله: (فهاجت ربح أنشأت سحاباً) قال بعض شراح البخاري: هذا فيه نظر، لأنه إنما يقال نشأ السحاب إذا ارتفع وأنشأ الله السحاب لقوله: ﴿ وَيُنشِئُ ٱلسَّمَابَ ٱلثِقَالَ ﴿ وَاللهِ الرَعد: ١٢]، قلت: المراد في حديث الباب الثاني، ونسبة الإنشاء إلى الريح مجازية وذلك بإذن الله، والأصل أن الكل بإنشاء الله وهو كقوله: ﴿ ءَأَنتُم تَزَرَعُونَهُ وَ أَمْ نَحَنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ وَاللهِ الموالِي عَلَم اللهِ اللهِ وهو كقوله: ﴿ ءَأَنتُم تَزَرَعُونَهُ وَ أَمْ نَحَنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ وَاللهِ اللهِ اللهِ وهو كقوله: ﴿ ءَأَنتُم تَزَرَعُونَهُ وَ أَمْ نَحَنُ ٱلزَّرِعُونَ ﴿ وَاللهِ اللهِ وهو كقوله السحاب.

قوله: (عزاليها) بالزاي الخفيفة واللام المفتوحة بعدها تحتانية ساكنة تثنية عزلي، وقد تقدم ضبطها وتفسيرها قريباً.

قوله: (فقام إليه ذلك الرجل أو غيره) تقدم في الاستسقاء (٤) ما يقرب أنه خارجة بن حصن الفزاري، وما يوضح أن الذي قام أو لأهو الذي قام ثانيًا، وأن أنسًا جزم به تارة وشك فيه أخرى.

قوله: (تصدع) في رواية الكشميهني تتصدع وهو الأصل.

قوله: (إكليل) بكسر الهمزة وسكون الكاف هي العصابة التي تحيط بالرأس، وأكثر ما تستعمل فيما إذا كانت العصابة مكللة بالجوهر وهي من سمات ملوك الفرس، وقد قيل: إن أصله ما أحاط بالظفر من اللحم ثم أطلق على كل ما أحاط بشيء. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٥٢).

<sup>(</sup>Y) (31/AO1).

<sup>(</sup>٣) (٧/٧٥)، كتاب بدء الخلق، باب٥.

<sup>(</sup>٤) (٣٥٨/٣)، كتاب الاستسقاء، باب٦، ح١٠١٣.

٣٥٨٣ حدَّثَ نَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَ نَا يَحْيَى بْنُ كَثِيرٍ أَبُو خَسَّانَ حَدَّثَ نَا أَبُو حَفْصٍ وَاسْمُهُ عُمَرُ بْنُ الْعَلاءِ أَخُو أَبِي عَمْرِو بْنِ الْعَلاءِ قَالَ: سَمِعْتُ نَافِعًا عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: كَانَ النَّبِيُ ﷺ يَخْطُبُ إِلَى جِذْع، فَلَمَّا اتَّخَذَ الْمِنْبَرَ تَحَوَّلَ إِلَيْهِ، فَحَنَّ الْجِذْعُ، فَأَتَاهُ فَمَسَحَ يَدَهُ عَلَيْهِ. النَّبِيُ ﷺ يَخْطُبُ إِلَى جِذْع، فَلَمَّا اتَّخَذَ الْمِنْبَرَ تَحَوَّلَ إِلَيْهِ، فَحَنَّ الْجَذْعُ، فَأَتَاهُ فَمَسَحَ يَدَهُ عَلَيْهِ. وَقَالَ عَبْدُ الْحَمِيدِ: أَخْبَرَنَا عُفْمَانُ بْنُ عُمَرَ أَخْبَرَنَا مُعَاذُ بْنُ الْعَلاءِ عَنْ نَافِعٍ بِهَذَا. وَرَوَاهُ أَبُو عَاصِم عَنِ ابْنِ عُمَرَ عَنِ النَّبِي ﷺ.

آ ١٨٥٥ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَآحِدِ بْنُ أَيْمَنَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ كَانَ يَقُومُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَى شَجَرَةٍ أَوْ نَخْلَةٍ، فَقَالَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الْأَنْصَارِ \_ أَوْ رَجُلٌ \_: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلا نَجْعَلُ لَكَ مِنْبَرًا؟ قَالَ: ﴿إِنْ شِنْتُمْ ﴾، فَجَعَلُوا لَهُ مِنْبَرًا، الأَنْصَارِ \_ أَوْ رَجُلٌ \_: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلا نَجْعَلُ لَكَ مِنْبَرًا؟ قَالَ: ﴿إِنْ شِنْتُمْ ﴾، فَجَعَلُوا لَهُ مِنْبَرًا، لَا نَضَارِ \_ أَوْ رَجُلٌ \_: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَصَاحَتِ / النَّخْلَةُ صِيَاحَ الصَّبِيِّ، ثُمَّ نَزَلَ النَّبِيُ ﷺ فَضَمَّهُ لَلَكُ مِنْ الذَّيْ عِنْدَهَا ﴾. 

﴿ فَلَمَّا كَانَ يَوْمَ الْجُمُعَةِ دُفِعَ إِلَى الْمِنْبَرِ، فَصَاحَتِ / النَّخْلَةُ صِيَاحَ الصَّبِيِّ، ثُمَّ نَزَلَ النَّبِيُ ﷺ فَضَمَّهُ اللهِ عَنْهُ أَنِينَ الصَّبِيِّ الَّذِي يُسَكِّنُ، قَالَ: ﴿ كَانَتْ تَبْكِي عَلَى مَا كَانَتْ تَسْمَعُ مِنَ الذَّكْرِ عِنْدَهَا ﴾.

[تقدم في: ٤٤٩، أطرافه في: ٩١٨، ٩٠٥، ٢٠٩٥]

٣٥٨٥ حدَّنَ إِسْمَاعِيلُ قَالَ: حَدَّثِنِي أَخِي عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بِلالِ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدِ قَالَ: أَخْبَرَنِي حَفْصُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ أَنْسِ بْنِ مَالِكِ أَنَّهُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: كَانَ النَّبِيُ ﷺ إِذَا خَطَبَ يَقُومُ إِلَى جِذْعِ مِنْهَا، فَلَمَّا صُنِعَ لَهُ الْمِنْبَرُ فَكَانَ عَلَيْهِ، فَسَمِعْ عَنَا لِذَلِكُ الْجِذْعِ صَوْتًا كَصَوْتِ الْعِشَارِ، حَتَّى جَاءَ النَّبِيُ ﷺ فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهَا، فَسَكَنَتْ.

[تقدم في: ٤٤٩، أطرافه في: ٩١٨، ٢٠٩٥، ٢٠٩٥]

الحديث الحادي عشر والثاني عشر: حديث ابن عمر وجابر في حنين الجزع، أورده عنهما من طرق: أماحديث ابن عمر فقوله في الطريق الأولى: «حدثنا أبو حفص واسمه عمر بن العلاء أخو عمرو بن العلاء» تسمية أبي حفص لم أرها إلا في رواية البخاري، والظاهر أنه هو الذي سماه، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق بندار عن يحيى بن كثير فقال: «حدثنا أبو حفص بن العلاء»، فذكر الحديث ولم يسمه، وقد تردد الحاكم أبو أحمد في ذلك فذكر في ترجمة أبي حفص في الكنى هذا الحديث فساقه من طريق عبد الله بن رجاء الغداني «حدثنا أبو حفص بن العلاء» فذكر حديث الباب ولم يقل اسمه عمر، ثم ساقه من طريق عثمان بن عمر عن معاذ بن العلاء به، ثم أخرج من طريق معتمر بن سليمان «عن معاذ بن العلاء أبي غسان قال: . . . »، وكذا ذكر البخاري في التاريخ أن معاذ بن العلاء يكنى أبا غسان .

قال الحاكم: فالله أعلم أنهما أخوان؛ أحدهما يسمى عمر والآخر يسمى معاذًا وحدثا معًا عن نافع بحديث الجذع أو أحد الطريقين غير محفوظ؛ لأن المشهور من أولاد العلاء أبو عمر و صاحب القراءات وأبو سفيان ومعاذ، فأما أبو حفص عمر فلا أعرفه إلا في الحديث المذكور. والله أعلم. قلت: وليس لمعاذ ولا لعمر في البخاري ذكر إلا في هذا الموضع، وأما أبو عمر و ابن العلاء فهو أشهر الإخوة وأجلهم، وهو إمام القراءات بالبصرة، وشيخ العربية بها، وليس له أيضًا في البخاري رواية ولا ذكر إلا في هذا الموضع، واختلف في اسمه اختلافًا كثيرًا والأظهر أن اسمه كنيته، وأما أخوه أبو سفيان بن العلاء فأخرج حديثه الترمذي.

قوله: (فأتاه فمسح يده عليه) في رواية الإسماعيلي من طريق يحيى بن السكن عن معاذ «فأتاه فاحتضنه فسكن فقال: لو لم أفعل لماسكن»، ونحوه في حديث ابن عباس عند الدارمي بلفظ «لو لم أحتضنه لحن إلى يوم القيامة»، ولأبي عوانة وابن خزيمة وأبي نعيم في حديث أنس «والذي نفسي بيده لو لم ألتزمه لما زال هكذا إلى يوم القيامة حزنًا على رسول الله على ثم أمر به فدفن»، وأصله في الترمذي دون الزيادة، ووقع في حديث الحسن عن أنس: كان الحسن إذا حدث بهذا الحديث يقول: يا معشر المسلمين الخشبة تحن إلى رسول الله على شوقًا إلى لقائه، فأنتم أحق أن تشتاقوا إليه. وفي حديث أبي سعيد عند الدارمي «فأمر به أن يحفر له ويدفن»، وفي حديث سهل بن سعد عند أبي نعيم «فقال: ألا تعجبون من حنين هذه الخشبة؟ فأقبل الناس عليها فسمعوا من حنينها حتى كثر بكاؤهم».

وأما حديث جابر: فقوله في الطريق الأولى: «كان يقوم إلى شجرة ـ أو نخلة ـ» هو شك من الراوي، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق وكيع عن عبد الواحد «فقام إلى نخلة» ولم يشك، وقوله: «فقالت امرأة من الأنصار ـ أو رجل ـ» شك من الراوي والمعتمد الأول، وقد تقدم بيانه في كتاب الجمعة (١) والخلاف في اسمها/ والكلام على المتن مستوفى.

قوله: (وقال عبد الحميد أخبرنا عثمان بن عمر) عبد الحميد هذا لم أر من ترجم له في رجال البخاري، إلا أن المزي<sup>(۲)</sup> ومن تبعه جزموا بأنه عبد بن حميد الحافظ المشهور، وقالوا: كان اسمه عبد الحميد وإنما قيل له عبد بغير إضافة تخفيفًا، وقد راجعت الموجود من مسنده وتفسيره فلم أر هذا الحديث فيه، نعم وجدته من حديث رفيقه عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۱۸۹)، كتاب الجمعة، باب ۲٦، ح ۹۱۸ .

<sup>(</sup>٢) تحفة الأشراف (٦/ ٢٣٢، ٣٣٣)، ح ٨٤٤٩.

أخرجه في مسنده (١) المشهور عن عثمان بن عمر بهذا الإسناد.

قوله: (أخبرنا معاذبن العلاء) في رواية الإسماعيلي من طريق أبي عبيدة الحداد «عن معاذ ابن العلاء» وهو أخو أبي عمرو بن العلاء القارى.

قوله: (عن نافع) في رواية الإسماعيلي وابن حبان «سمعت نافعًا».

قوله: (ورواه أبو عاصم) هو النبيل من كبار شيوخ البخاري.

قوله: (عن ابن أبي رواد) يعني عبد العزيز ورواد بفتح الراء المهملة وتشديد الواو اسمه ميمون، وطريق أبي عاصم هذه وصلها البيهقي (٢) من طريق سعيد بن عمر عن أبي عاصم مطولاً، وأخرجه أبو داود (٣) عن الحسن بن علي عن أبي عاصم مختصرًا.

قوله: (دفع) بضم أوله بالدال وللكشميهني بالراء.

قوله: (فضمه إليه) أي الجذع، في رواية الكشميهني «فضمها» أي الخشبة.

قوله \_ في الطريق الأخرى \_: (حدثنا إسماعيل) هو ابن أبي أويس، وأخوه هو أبو بكر، ويحيى بن سعيدهو الأنصاري، وروايته عن حفص من رواية الأقران لأنه في طبقته.

قوله: (كان المسجد مسقوفًا على جذوع من نخل) أي أن الجذوع كانت له كالأعمدة.

قوله: (فكان النبي عَلَيْ يقوم إلى جذع منها) أي حين يخطب، وبه صرح الإسماعيلي بلفظ «كان إذا خطب يقوم إلى جذع».

قوله: (كصوت العشار) بكسر المهملة بعدها معجمة خفيفة جمع عشراء، تقدم شرحه في الجمعة، والعشراء الناقة التي انتهت في حملها إلى عشرة أشهر، ووقع في رواية عبد الواحد ابن أيمن «فصاحت النخلة صياح الصبي»، وفي حديث أبي الزبير عن جابر عند النسائي في الكبير «اضطربت تلك السارية كحنين الناقة الخلوج» انتهى. والخلوج بفتح الخاء المعجمة وضم اللام الخفيفة وآخره جيم الناقة التي انتزع منها ولدها، وفي حديث أنس عند ابن خزيمة «فحنت الخشبة حنين الوالد»، وفي روايته الأخرى عند الدارمي «خار ذلك الجذع كخوار الفور»، وفي حديث أبي بن كعب عند أحمد والدارمي وابن ماجه «فلما جاوزه خار الجذع حتى تصدع وانشق»، وفي حديثه «فأخذ أبي بن كعب ذلك الجذع لما هدم المسجد فلم يزل عنده حتى بلي وعاد رفاتًا»، وهذا لا ينافي ما تقدم من أنه دفن، لاحتمال أن يكون ظهر بعد الهدم عند

سنن الدارمي (١/ ٢٠)، ح٣١.

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى (۳/ ۱۹۹)، وفيه «شعيب بن عمرو»، وفي التغليق (٥/ ٥٣): «سعيد بن عمرو».

<sup>(</sup>۲) (۱/۳۵۲)، ح۱۸۰۱.

التنظيف فأخذه أبي بن كعب، وفي حديث بريدة عند الدارمي أن النبي على قال له: «اختر أن أغرسك في المكان الذي كنت فيه فتكون كما كنت \_ يعني قبل أن تصير جذعًا \_ وان شئت أن أغرسك في الجنة فتشرب من أنهارها فيحسن نبتك وتثمر فيأكل منك أولياء الله. فقال النبي على اختار أن أغرسه في الجنة ».

قال البيهقي: قصة حنين الجذع من الأمور الظاهرة التي حملها الخلف عن السلف، ورواية الأخبار الخاصة فيها كالتكلف. وفي الحديث دلالة على أن الجمادات قد يخلق الله لها إدراكًا كالحيوان بل كأشرف الحيوان، وفيه تأييد لقول من يحمل ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ عَلَي الإسراء: ٤٤] على ظاهره، وقد نقل ابن أبي حاتم في «مناقب الشافعي» عن أبيه عن عمرو بن سواد عن الشافعي قال: ما أعطى الله نبيًا ما أعطى محمدًا. فقلت: أعطى عيسى إحياء الموتى. قال: أعطى محمدًا حنين الجذع حتى سمع صوته، فهذا أكبر من ذلك.

٣٥٨٦ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ عَنْ شُعْبَةَ عَنْ سُلَيْمَانَ: سَمِعْتُ أَبَا وَائِلٍ يُحَدِّثُ عَنْ شُعْبَةَ. وحَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْخَطَّابِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ عَنْ شُعْبَةَ عَنْ سُلَيْمَانَ: سَمِعْتُ أَبَا وَائِلٍ يُحَدِّثُ عَنْ حُذَيْفَةَ أَنَّا عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَيْكُمْ يَحْفَظُ/ قَوْلَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فِي الْفِتْنَةِ؟ فَقَالَ حُذَيْفَةُ: أَنَا أَحْفَظُ كَمَا وَقَالَ. قَالَ: هَاتِ، إِنَّكَ لَجَرِيءٌ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ : «فِتْنَةُ الرَّجُلِ فِي أَهْلِهِ وَمَالِهِ وَجَارِهِ تُكَفِّرُهَا أَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَنْ الْمُنْكَرِ»، قَالَ: لَيْسَتْ هَذِهِ، وَلَكِنِ الَّتِي تَمُوجُ الصَّلاةُ وَالطَّدَقَةُ وَالأَمْرُ بِالْمُؤْمِنِينَ لا بَأْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُعْلَقًا. قَالَ: يُفْتَحُ الْبَابُ أَوْ يُكْسَرُ؟ قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لا بَأْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُعْلَقًا. قَالَ: يُفْتَحُ الْبَابُ أَوْ يُكْسَرُ؟ قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لا بَأْسَ عَلَيْكَ مِنْهَا، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُعْلَقًا. قَالَ: يُفْتَحُ الْبَابُ أَوْ يُكْسَرُ؟ قَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لا بَأْسُ عَلَيْكَ مِنْهَا، إِنَّ بَيْنَكَ وَبَيْنَهَا بَابًا مُعْلَقًا. قَالَ: يُفْتَحُ الْبَابُ أَوْ يُكْسَرُ؟ قَالَ: يَعْمَ الْبَابِ؟ قَالَ: كَيْمَ الْبَابُ؟ قَالَ: عَلَا أَنْ نَسْأَلُهُ، وَأَمْرُنَا مَسْرُوقًا فَسَالُهُ، فَقَالَ: مَن الْبَابُ؟ قَالَ: عُمَرُ.

[تقدم في: ٥٢٥٣، الأطراف: ١٤٣٥، ١٨٩٥، ٢٠٩٦]

٣٥٨٧ ـ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ حَدَّثَنَا أَبُو الزِّنَادِ عَنِ الأَعْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْ أَبِي الْمُرْدَةِ وَحَتَّى تُقَاتِلُوا وَوَمَّا نِعَالُهُمُ الشَّعَرُ، وَحَتَّى تُقَاتِلُوا التُوْكِ، صِغَارَ الأَعْيُنِ حُمْرَ الْوُجُوهِ ذُلْفَ الأَنُوفِ، كَأَنَّ وُجُوهَهُمُ الْمَجَانُ الْمُطْرَقَةُ ». التُّرْكَ؛ صِغَارَ الأَعْيُنِ حُمْرَ الْوُجُوهِ ذُلْفَ الأَنُوفِ، كَأَنَّ وَجُوهَهُمُ الْمَجَانُ الْمُطْرَقَةُ ».

[تقدم في: ٢٩٢٨، ١٤٩١، ٢٩٢٩، ٣٥٩٠، ٣٥٩٠] الأطراف: ٢٩٢٩، ٣٥٩٠] القدم في ٣٥٩١. ٣٥٩١] ٣٥٩١] ٥٨٨ - «وَتَجِدُونَ مِنْ خَيْرِ النَّاسُ أَشَدَّهُمْ كَرَاهِيَةً لِهَذَا الأَمْرِ حَتَّى يَقَعَ فِيهِ، وَالنَّاسُ مَعَادِنُ،

7 7 . 8

خِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيَةِ خِيَارُهُمْ فِي الإسْلامِ».

[تقدم في: ٣٤٩٣، الأطراف: ٣٤٩٦]

٣٥٨٩ - « وَلَيَأْتِينَ عَلَى أَحَدِكُمْ زَمَانُ لأَنْ يَرَانِي أَحَبُ إِلَيْهِ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَهُ مِثْلُ أَهْلِهِ وَمَالِهِ » . ٣٥٩ - حَدَّثِنِي يَحْيَى حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَرٍ عَنْ هَمَّامٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ : « لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى ثُقَاتِلُوا خُوزًا وَكَرْمَانَ مِنَ الأَعَاجِم ؛ حُمْرَ الْوُجُوهِ ، أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ : « لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى ثُقَاتِلُوا خُوزًا وَكَرْمَانَ مِنَ الأَعَاجِم ؛ حُمْرَ الْوُجُوهِ ، فَطْسَ الأَنُوفِ ، صِغَارَ الأَعْيُنِ ، وُجُوهُهُمُ الْمَجَانُ الْمُطْرَقَةُ ، نِعَالُهُمُ الشَّعَرُ » . تَابَعَهُ غَيْرُهُ عَنْ عَبْدُ الرَّزَاق .

[تقدم في: ٢٩٢٨، الأطراف: ٢٩٢٩، ٣٥٨٧، ٥٩١]

٣٩٩١ حَدَّثَ نَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَ نَا سُفْيَانُ قَالَ: قَالَ إِسْمَاعِيلُ: أَخْبَرَنِي قَيْسٌ قَالَ: أَنَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ: صَحِبْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ أَكُنُ فِي سِنِيَّ أَحْرَصَ عَلَى أَنْ أَعِيَ الْمَعْدِينَ ، لَمْ أَكُنْ فِي سِنِيَّ أَحْرَصَ عَلَى أَنْ أَعِيَ الْحَدِيثَ مِنِّي فِيهِنَّ ، سَمِعْتُهُ يَقُولُ - وَقَالَ هَكَذَا بِيدِهِ -: «بَيْنَ يَدَي السَّاعَةِ تُقَاتِلُونَ عَلَى أَنْ أَعِيَ الْحَدِيثَ مِنْ أَهْلُ الْبَازِدِ . قَوَمُ الْعُلُونَ قَوْمًا نِعَالُهُمُ الشَّعَرُ ، وَهُو هَذَا الْبَارِدُ » . وَقَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً : وَهُمْ أَهْلُ الْبَازِدِ .

[تقدم في: ٢٩٢٨، الأطراف: ٢٩٢٩، ٣٥٨٧، ٥٩٠]

٣٥٩٢ حَدَّثَنَا شُلَيْمَانُ فِنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا جَرِيرُ بْنُ حَازِمٍ سَمِعْتُ الْحَسَنَ يَقُولُ: حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ تَغْلِبَ قَالَ: سَنْمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «بَيْنَ يَدِّي السَّاعَةِ ثُقَاتِلُونَ قَوْمًا يَنْتَعِلُونَ الشَّعَرَ، وَتُقَاتِلُونَ قَوْمًا كَأَنَّ وُجُوهَهُمُ الْمَجَانُ الْمُطْرَقَةُ».

[تقدم في: ٢٩٢٧]

٣٥٩٣ حَدَّفَنَا الْحَكَمُ بْنُ نَافِعِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدَ/ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «تُقَاتِلُكُمُ الْيَهُودُ لَنَّهُ عَنْدُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهِ عَنْدُ اللَّهُ عَلْدُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ عُلُولُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْدُ اللَّهُ عَلْهُ عَنْهُ عَلَمُ اللَّهُ عَنْدُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَنْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَالَالُهُ اللَّهُ عَلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَالُهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَالُهُ عَلَالَالُهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَالَا اللَّهُ عَلَالَالِمُ ال

[تقدم في: ٢٩٢٥]

الحديث الثالث عشر: حديث حذيفة في ذكر الفتنة:

قوله: (حدثنا محمد) هو ابن جعفر الذِي يقال له غندر .

قوله: (عن سليمان) هو الأعمش، وقد وافقه على رواية أصل الحديث عن أبي وائل وهو شقيق بن سلمة ـ جامع بن شداد أخرجه المصنف، في الصوم (١١)، ووافق شقيقًا على

 <sup>(</sup>١) (٥/ ٢٢٤)، كتاب الصوم، باب ، ح ١٨٩٥.

روايته عن حذيفة ربعي بن حراش أخرجه أحمد ومسلم.

قوله: (أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: أيكم يحفظ؟) في رواية يحيى القطان عن الأعمش في الصلاة (١) «كنا جلوسًا عند عمر فقال: أيكم»، والمخاطب بذلك الصحابة، ففي رواية ربعي عن حذيفة «أنه قدم من عند عمر فقال: سأل عمر أمس أصحاب محمد: أيكم سمع قول رسول الله على في الفتنة؟ قال: أنا أحفظ كما قال»، في رواية المصنف في الزكاة «أنا أحفظه كما قاله».

قوله: (قال: هات، إنك لجريء) في الزكاة <sup>(٢)</sup> «إنك عليه لجريء، فكيف؟». قوله: (فتنة الرجل في أهله وماله وجاره) زاد في الصلاة <sup>(٣)</sup> «وولده».

قوله: (تكفرها الصلاة والصدقة) زاد في الصلاة «والصوم» (٤) قال بعض الشراح: يحتمل أن يكون كل واحدة من الصلاة وما معها مكفرة للمذكورات كلها لا لكل واحدة منها، وأن يكون من باب اللف والنشر بأن الصلاة مثلاً مكفرة للفتنة في الأهل والصوم في الولد. . . إلخ . والمراد بالفتنة ما يعرض للإنسان مع من ذكر من البشر ؛ أو الالتهاء بهم أو أن يأتي لأجلهم بما لا يحل له أو يخل بما يجب عليه . واستشكل ابن أبي جمرة (٥) وقوع التفكير بالمذكورات للوقوع في المحرمات والإخلال بالواجب؛ لأن الطاعات لا تسقط ذلك، فإن حمل على الوقوع في المكروه والإخلال بالمستحب لم يناسب إطلاق التكفير ، والجواب التزام الأول وأن الممتنع من تكفير الحرام والواجب ما كان كبيرة فهي التي فيها النزاع ، وأما الصغائر فلا نزاع أنها تكفر لقوله تعالى : ﴿ إِن تَجَتَيْبُوا كَبَايَر مَا نُنْهُونَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمُ سَرِّعَاتِكُمْ ﴾ الآية [النساء: ٣١]، وقد مضى شيء من البحث في هذا في كتاب الصلاة (٢) .

وقال الزين بن المنير: الفتنة بالأهل تقع بالميل إليهن أو عليهن في القسمة والإيثار حتى في أولادهن، ومن جهة التفريط في الحقوق الواجبة لهن، وبالمال يقع الاشتغال به عن العبادة أو بحبسه عن إخراج حق الله، والفتنة بالأولاد تقع بالميل الطبيعي إلى الولد وإيثاره على كل

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۲۸۱)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٤، ح٥٢٥

<sup>(</sup>٢) (٢/٤/٤)، كتاب الزكاة، باب٢٣، ح١٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٢٨١)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٤، ح٥٢٥.

<sup>(</sup>٤) (٥/ ٢٢٤)، كتاب الصوم، باب٣، ح١٨٩٥.

<sup>(</sup>٥) بهجة النفوس (١/ ١٩٩، ٢٠٠).

<sup>(</sup>٦) (٢/ ٢٨١)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٤، ح٥٢٥.

أحد، والفتنة بالجار تقع بالحسد والمفاخرة والمزاحمة في الحقوق وإهمال التعاهد. ثم قال: وأسباب الفتنة بمن ذكر غير منحصرة فيما ذكرت من الأمثلة، وأما تخصيص الصلاة وما ذكر معها بالتكفير دون سائر العبادات ففيه إشارة إلى تعظيم قدرها لانفي أن غيرها من الحسنات ليس فيها صلاحية التكفير، ثم إن التكفير المذكور يحتمل أن يقع بنفس فعل الحسنات المذكورة، ويحتمل أن يقع بالموازنة، والأول أظهر. والله أعلم. وقال ابن أبي جمرة (١): خص الرجل بالذكر لأنه في الغالب صاحب الحكم في داره وأهله، وإلا فالنساء شقائق الرجال في الحكم. ثم أشار إلى أن التكفير لا يختص بالأربع المذكورات، بل نبه بها على ما عداها، والضابط أن كل ما يشغل صاحبه عن الله فهو فتنة له، وكذلك المكفرات لا تختص بما ذكر بل ومن عبادة الأقوال الأمر بالمعروف.

قوله: (ولكن التي تموج) أي الفتنة، وصرح بذلك في الرواية التي في الصلاة <sup>(٢)</sup>، والفتنة بالنصب بتقدير فعل أي أريد الفتنة ، ويحتمل الرفع أي مرادي الفتنة .

قوله: (تموج كموج البحر) أي تضطرب اضطراب البحر عند هيجانه، وكني بذلك عن شدة المخاصمة وكثرة المنازعة وما ينشأ عن ذلك من المشاتمة والمقاتلة .

قوله: (يا أمير المؤمنين لا بأس عليك منها) زاد في رواية ربعي «تعرض الفتن على القلوب، فأي قلب أنكرها نكتت فيه نكتة بيضاء، حتى يصير أبيض مثل الصفاة لا تضره فتنة، وأي قلب أشربها نكتت فيه نكتة سوداء، حتى يصير أسود كالكوز منكوسًا، لا يعرف معروفًا ولا ينكر منكرًا، وحدثته أن بينها وبينه بابًا مغلقًا».

قوله: (إن بينك وبينها بابًا مغلقًا) أي لا يخرج منها شيء في حياتك. قال ابن المنير: آثر حذيفة الحرص على حفظ السر ولم يصرح لعمر بما سأل عنه ، وإنما كني عنه كناية ، وكأنه كان مأذونًا له في مثل ذلك، وقال النووي (٣): يحتمل أن يكون حذيفة علم أن عمر يقتل، ولكنه كره أن يخاطبه بالقتل؛ لأن عمر كان يعلم أنه الباب فأتى بعبارة يحصل بها المقصود بغير تصريح بالقتل. انتهى. وفي لفظ طريق ربعي ما يعكر على ذلك على ما سأذكره، وكأنه مَثَلَ الفتن بدار،

بهجة النفوس (١/ ٢٠٠).

<sup>(</sup>٢/ ٢٨١)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٤ ، ح٥٢٥.

المنهاج (٢/ ١٧٤). (٣)

ومَثَلَ حياة عمر بباب لها مغلق، ومَثَلَ موته بفتح ذلك الباب، فما دامت حياة عمر موجودة فهي الباب المغلق لا يخرج مما هو داخل تلك الدار شيء، فإذا مات فقد انفتح ذلك الباب فخرج ما في تلك الدار.

قوله: (قال: يفتح الباب أو يكسر؟ قال: لابل يكسر. قال: ذلك أحرى أن لا يغلق) زاد في الصيام (۱) «ذاك أجدر أن لا يغلق إلى يوم القيامة». قال ابن بطال (۲): إنما قال ذلك لأن العادة أن الغلق إنما يقع في الصحيح، فأما إذا انكسر فلا يتصور غلقه حتى يجبر. انتهى. ويحتمل أن يكون كنى عن الموت بالفتح وعن القتل بالكسر؛ ولهذا قال في رواية ربعي «فقال عمر: كسرًا لا أبًا لك»، لكن بقية رواية ربعي تدل على ما قدمته، فإن فيه «وحدثته أن ذلك الباب رجل يقتل، أو يموت»، وإنما قال عمر ذلك اعتمادًا على ما عنده من النصوص الصريحة في وقوع الفتن في هذه الأمة ووقوع البأس بينهم إلى يوم القيامة. وسيأتي في الاعتصام (٣) حديث جابر في قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَلْسِكُمْ شِيعًا وَيُذِينَ بَعْضُكُم بَأْسَ بَعْضُ ﴾ الآية[الأنعام: ٦٥]، وقد وافق حذيفة في قوله تعالى: ﴿ أَو در، فروى الطبراني بإسناد رجاله ثقات أنه «لقي عمر فأخذ بيده فغمزها، فقال له أبو ذر: أرسل يدي يا قفل الفتنة . . .» الحديث، وفيه أن أبا ذر قال: «لا يصيبكم فتنة مادام فيكم»، وأشار إلى عمر، وروى البزار من حديث قدامة بن مظعون عن أخيه عثمان أنه قال لعمر يا غلق الفتنة ، فسأله عن ذلك فقال: «مررت ونحن جلوس عند النبي عثمان أنه قال لعمر يا غلق الفتنة ، فسأله عن ذلك فقال: «مررت ونحن جلوس عند النبي ققال فقال: هذا غلق الفتنة ، لا يزال بينكم وبين الفتنة باب شديد الغلق ما عاش».

قوله: (قلنا: علم عمر الباب؟) في رواية جامع بن شداد (٤) «فقلنا لمسروق: سله أكان عمر يعلم من الباب؟ فسأله فقال: نعم»، وفي رواية أحمد عن وكيع عن الأعمش «فقال مسروق لحذيفة: يا أبا عبدالله كان عمر يعلم».

قوله: (كما أن دون غد الليلة) أي أن ليلة غد أقرب إلى اليوم من غد.

قوله: (إني حدثته) هو بقية كلام حذيفة، والأغاليط جمع أغلوطة وهو ما يغالط به، أي حدثته حديثًا صدقًا محققًا من حديث النبي ﷺ لا عن اجتهاد ولا رأي. وقال ابن

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٢٤٤)، كتاب الصوم، باب ٣، ح ١٨٩٥.

<sup>(1) (1/301,001).</sup> 

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٢٠٤)، كتاب الاعتصام، باب ١١، ح٣١٣.

<sup>(</sup>٤) (٥/ ٢٢٤)، كتاب الصوم، باب٣، ح١٨٩٥.

بطال (۱): إنما علم عمر أنه الباب؛ لأنه كان مع النبي على حراء وأبو بكر وعثمان، فرجف، فقال: «اثبت؛ فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان»، أو فهم ذلك من قول حذيفة «بل يكسر» انتهى. والذي يظهر أن عمر علم الباب بالنص كما قدمت عن عثمان بن مظعون وأبي ذر، فلعل حذيفة حضر ذلك، وقد تقدم في بدء الخلق (۱) حديث عمر أنه سمع خطبة النبي على يحدث عن بدء الخلق حتى دخل أهل الجنة منازلهم، وسيأتي في هذا الباب حديث حذيفة أنه / قال: «أنا أعلم الناس بكل فتنة هي كائنة فيما بيني وبين الساعة»، وفيه: أنه سمع ذلك معه من النبي على جماعة ماتوا قبله. فإن قيل: إذا كان عمر عارفًا بذلك فلم شك فيه حتى سأل عنه؟ فالجواب أن خماعة ماتوا قبله. فإن قيل: إذا كان عمر عارفًا بذلك فلم شك فيه حتى سأل عنه؟ فالجواب أن ذلك يقع مثله عند شدة الخوف، أو لعله خشي أن يكون نسي فسأل من يذكره، وهذا هو المعتمد.

قوله: (فهبنا) بكسر الهاء أي خفنا، ودل ذلك على حسن تأدبهم مع كبارهم.

قوله: (وأمرنا مسروقًا) هو ابن الأجدع من كبار التابعين، وكان من أخصاء أصحاب ابن مسعود وحذيفة وغيرهما من كبار الصحابة.

قوله: (فسأله فقال: من الباب؟ قال: عمر) قال الكرماني (٣): تقدم قوله: «إن بين الفتنة وبين عمر بابًا» فكيف يفسر الباب بعد ذلك أنه عمر؟ والجواب: أن في الأول تجوزًا، والمراد بين الفتنة وبين حياة عمر، أو بين نفس عمر وبين الفتنة بدنه؛ لأن البدن غير النفس.

(تنبيه): غالب الأحاديث المذكورة في هذا الباب من حديث حذيفة وهلم جرًا يتعلق بإخباره على عن الأمور الآتية بعده فوقعت على وفق ما أخبر به، واليسير منها وقع في زمانه، وليس في جميعها ما يخرج عن ذلك إلاحديث البراء في نزول السكينة، وحديثه عن أبي بكر في قصة سراقة، وحديث أنس في الذي ارتد فلم تقبله الأرض.

الحديث الرابع عشر: حديث أبي هريرة، وهو يشتمل على أربعة أحاديث: أحدها: قتال الترك، وقد أورده من وجهين آخرين عن أبي هريرة كما سأتكلم عليه. ثانيها: حديث «تجدون من خير الناس أشدهم كراهية لهذا الشأن»، وقد تقدم شرحه في أول المناقب(3). وقوله في هذا

<sup>(1) (7/301).</sup> 

<sup>(</sup>٢) (٧/ ٤٨٤)، كتاب بدء الخلق، باب١، ح٣١٩٢.

<sup>(7) (31/171).</sup> 

<sup>(</sup>٤) (٨/ ١٤٢)، كتاب المناقب، باب١، ح ٣٤٩٦.

الموضع "وتجدون أشد الناس كراهية لهذا الأمر حتى يقع فيه" كذا وقع عند أبي ذر مختصرًا إلا في روايته عن المستملي فأورده بتمامه وبه يتم المعنى. ثالثها: حديث "الناس معادن" وقد تقدم شرحه في المناقب (۱) أيضًا، رابعها: حديث "يأتين على أحدكم زمان لأن يراني أحب إليه من أن يكون له مثل أهله وماله"، قال عياض (۲): وقد وقع للجميع "ليأتين على أحدكم"، لكن وقع لأبي زيد المروزي في عرضة بغداد "أحدهم" بالهاء، والصواب بالكاف، كذا أخرجه مسلم. انتهى. والأحاديث الأربعة تدخل في علامات النبوة لإخباره فيها عما لا يقع فوقع كما قال، لاسيما الحديث الأخير فإن كل أحد من الصحابة بعد موته علي كان يود لو كان رآه وفقد مثل أهله وماله، وإنما قلت ذلك لأن كل أحد ممن بعدهم إلى زماننا هذا يتمنى مثل ذلك فكيف بهم مع عظيم منزلته عندهم ومحبتهم فيه.

الحديث الخامس عشر: حديث أبي هريرة أورده من طرق.

قوله: (لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا خوزًا) هو بضم الخاء المعجمة وسكون الواو بعدها زاي: قوم من العجم، وقال أحمد: وهم عبد الرزاق فقاله بالجيم بدل الخاء المعجمة، وقوله: «وكرمان» هو بكسر الكاف على المشهور، ويقال بفتحها وهو ما صححه ابن السمعاني، ثم قال: لكن اشتهر بالكسر، وقال الكرماني (٣): نحن أعلم ببلدنا. قلت: جزم بالفتح ابن الجواليقي وقبله أبو عبيد البكري، وجزم بالكسر الأصيلي وعبدوس، وتبع ابن السمعاني ياقوت والصغاني، لكن نسب الكسر للعامة، وحكى النووي الوجهين والراء ساكنة على كل حال، وتقدم في الرواية التي قبلها «تقاتلون الترك» واستشكل ؛ لأن خوزًا وكرمان ليسا من بلاد الترك، أما خوز فمن بلاد الأهواز وهي من عراق العجم، وقيل: الخوز صنف من الأعاجم، وأما كرمان فبلدة مشهورة من بلاد العجم أيضًا بين خراسان وبحر الهند، ورواه بعضهم «خور كرمان» براء مهملة وبالإضافة والإشكال باق، ويمكن أن يجاب بأن هذا الحديث غير حديث قتال الترك، ويجتمع منهما الإنذار بخروج الطائفتين، وقد تقدم من الإشارة إلى شيء من ذلك في الجهاد (٤)، ووقع في رواية مسلم من طريق سهيل عن أبيه عن

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱۶۲)، كتاب المناقب، باب ۱، ح ۹۳ ۳۶.

<sup>(</sup>۲) مشارق الأنوار (۱/ ۳۵).

<sup>(7) (31/171).</sup> 

<sup>(</sup>٤) (۱۹۸/۷)، كتاب الجهاد، باب ۹٥، ح٢٩٢٧.

أبي هريرة «لا تقوم الساعة حتى يقاتل المسلمون الترك قومًا كأن وجوههم المجان المطرقة، - بلبسون الشعر/ ويمشون في الشعر».

قوله: (حمر الوجوه فطس الأنوف) الفطس الانفراش، وفي الرواية التي قبلها «دلف الأنوف» جمع أدلفة بالمهملة والمعجمة وهو الأشهر، قيل معناه الصغر، وقيل: الدلف الاستواء في طرف الأنف ليس بحد غليظ، وقيل: تشمير الأنف عن الشفة العليا، ودلف بسكون اللام جمع أدلف مثل حمر وأحمر، وقيل: الدلف غلظ في الأرنبة وقيل: تطامن فيها، وقيل: ارتفاع طرفه مع صغر أرنبته، وقيل قصره مع انبطاحه، وقد تقدم بقية القول فيه في أثناء الجهاد.

قوله: (وجوههم المجان المطرقة) في الرواية الماضية «كأن وجوههم المجان المطرقة»، وقد تقدم ضبطه في أثناء الجهاد (١) في «باب قتال الترك» قيل: إن بلادهم ما بين مشارق خراسان إلى مغارب الصين وشمال الهند إلى أقصى المعمور، قال البيضاوي: شبه وجوههم بالترسة لبسطها وتدويرها وبالمطرقة لغلظها وكثرة لحمها.

قوله: (نعالهم الشعر) تقدم القول فيه في أثناء الجهاد (٢٠) في «باب قتال الترك» قيل: المراد به طول شعورهم حتى تصير أطرافها في أرجلهم موضع النعال، وقيل: المراد أن نعالهم من الشعر بأن يجعلوا نعالهم من شعر مضفور، وقد تقدم التصريح بشيء من ذلك في «باب قتال الترك» من كتاب الجهاد (٢)، ووقع في رواية لمسلم كما تقدم من طريق سهيل عن أبيه عن أبي هريرة «يلبسون الشعر»، وزعم ابن دحية أن المرادبه القندس الذي يلبسونه في الشرابيش، قال وهو جلد كلب الماء.

قوله: (تابعه غيره عن عبد الرزاق) كذا في الأصول التي وقفت عليها، وكذا ذكره المزي في «الأطراف»(٤) ووقع في بعض النسخ «تابعه عبدة» وهو تصحيف، وقد أخرجه الإمامان أحمد وإسحاق في مسنديهما عن عبد الرزاق(٥)، وجعله أحمد حديثين فصل آخره فقال:

<sup>(</sup>٧/ ١٩٨)، كتاب الجهاد، باب٩٥، ٩٦، - ٢٩٢٧. (1)

<sup>(</sup>٧/ ١٩٨)، كتاب الجهاد، باب٥٩، ٩٦، ح٢٩٢٧. **(Y)** 

<sup>(</sup>٧/ ١٩٨)، كتاب الجهاد، باب٩٥، ٩٦، ح٢٩٢٧. (٣)

<sup>(</sup>١٠/ ٤٠٥)، ح٤٧٣٢، لم أجد فيه قوله هذا. (٤)

تغليق التعليق (٤/ ٥٥). (o)

«وقال رسول الله ﷺ: لا تقوم الساعة حتى تقاتلوا أقوامًا نعالهم الشعر».

قوله \_ في الرواية الأخرى \_: (حدثنا سفيان) هو ابن عيينة ، وإسماعيل هو ابن أبي خالد ، وقيس هو ابن أبي حازم.

قوله: (أتينا أبا هريرة) في رواية أحمد عن سفيان عن إسماعيل عن قيس قال: «نزل علينا أبو هريرة بالكوفة وكان بينه وبين مولانا قرابة قال سفيان: وهم \_ أي آل قيس بن أبي حازم \_ موالي لأحمس، فاجتمعت أحمس، قال قيس: فأتيناه نسلم عليه فقال له أبي: يا أبا هريرة هؤلاء أنسابك أتوك ليسلمواعليك وتحدثهم. قال: مرحبًا بهم وأهلًا صحبت» فذكره.

قوله: (ثلاث سنين) كذا وقع وفيه شيء؛ لأنه قدم في خيبر سنة سبع وكانت خيبر في صفر، ومات النبي ﷺ في ربيع الأول سنة إحدى عشرة، فتكون المدة أربع سنين وزيادة، وبذلك جزم حميد بن عبد الرحمن الحميري قال: «صحبت رجلاً صحب النبي على أربع سنين كما صحبه أبو هريرة» أخرجه أحمد وغيره، فكأن أبا هريرة اعتبر المدة التي لازم فيها النبي عليه الملازمة الشديدة وذلك بعد قدومهم من خيبر، أو لم يعتبر الأوقات التي وقع فيها سفر النبي ﷺ من غزوه وحجه وعمره؛ لأن ملازمته له فيها لم تكن كملازمته له في المدينة، أو المدة المذكورة بقيد الصفة التي ذكرها من الحرص، وما عداها لم يكن وقع له فيها الحرص المذكور، أو وقع له لكن كان حرصه فيها أقوى. والله أعلم.

قوله: (لم أكن في سني) بكسر المهملة والنون وتشديد التحتانية على الإضافة أي في سني عمري، ووقع في رواية الكشميهني «في شيء» بفتح المعجمة وسكون التحتانية بعدها همزة واحد الأشياء، وقوله: «أحرص مني» هو أفعل تفضيل والمفضل عليه هو أبو هريرة، لكن باعتبارين، فالأفضل المدة التي هي ثلاث سنين والمفضول بقية عمره، ووقع في رواية أحمد عن يحيى القطان عن إسماعيل بلفظ «ما كانت أعقل مني فيهن ولا أحب أن أعي ما يقول منها».

قوله: (وهو هذا البارز وقال سفيان مرة وهم أهل البازر) وقع ضبط الأولى بفتح الراء وعبدوس بكسر الزاي وتقديمها على الراء وبه جزم الأصيلي وابن السكن، ومنهم من ضبطه بكسر الراء، وقال القابسي: معناه البارزين لقتال أهل الإسلام، أي الظاهرين في براز من الأرض كما جاء في وصف علي أنه بارز وظاهر، ويقال: معناه أن القوم الذين يقاتلون، تقول

العرب: هذا البارز إذا أشارت إلى شيء ضار. وقال ابن كثير (١): قول سفيان المشهور في الرواية تقديم الراء على الزاي وعكسه تصحيف كأنه اشتبه على الراوي من البارز وهو السوق بلغتهم، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق مروان بن معاوية وغيره عن إسماعيل وقال فيه أيضًا: «وهم هذا البارز»، وأخرجه أبو نعيم من طريق إبراهيم بن بشار عن سفيان وقال في آخره: «قال أبو هريرة: وهم هذا البارز يعني الأكراد»، وقال غيره: البارز الديلم؛ لأن كلاً منهما يسكنون في براز من الأرض أو الجبال وهي بارزة عن وجه الأرض، وقيل: هي أرض فارس؛ لأن منهم من يجعل الفاء موحدة والزاي سينا، وقيل غير ذلك.

وقال ابن الأثير (٢): ذكره أبو موسى (٣) في الباء والزاي، وقيل: البارز ناحية قريبة من كرمان بها جبال فيها أكراد فكأنهم سموا باسم بلادهم، أو هو على حذف أهل، والذي في البخاري بتقديم الراء على الزاي وهم أهل فارس، فكأنه أبدل السين زايًا أي والفاء باءً، وقد ظهر مصداق هذا الخبر، وقد كان مشهورًا في زمن الصحابة حديث «اتركوا الترك ما تركوكم» فروى الطبراني من حديث معاوية قال: «سمعت رسول الله على المناه وقع بالترك وجه آخر عن معاوية بن خديج قال: «كنت عند معاوية فأتاه كتاب عامله أنه وقع بالترك وهزمهم، فغضب معاوية من ذلك ثم كتب إليه: لا تقاتلهم حتى يأتيك أمري، فإني سمعت رسول الله على الشيخ يقول: إن الترك تجلي العرب حتى تلحقها بمنابت الشيخ. قال: فأنا أكره قتالهم لللك».

وقاتل المسلمون الترك في خلافة بني أمية، وكان ما بينهم وبين المسلمين، مسدودًا إلى أن فتح ذلك شيئًا بعد شيء وكثر السبي منهم وتنافس الملوك فيهم لما فيهم من الشدة والبأس حتى كان أكثر عسكر المعتصم منهم، ثم غلب الأتراك على الملك فقتلوا ابنه المتوكل ثم أولاده واحدًا بعد واحد إلى أن خالط المملكة الديلم، ثم كان الملوك السامانية من الترك أيضًا فملكوا بلاد العجم، ثم غلب على تلك الممالك آل سبكتكين ثم آل سلجوق وامتدت مملكتهم إلى العراق والشام والروم، ثم كان بقايا أتباعهم بالشام وهم آل زنكي وأتباع هؤلاء وهم بيت أيوب، واستكثر هؤلاء أيضًا من الترك فغلبوهم على المملكة بالديار المصرية والشامية

<sup>(</sup>١) نقله الزركشي في التنقيح (٢/ ٣٦٥).

<sup>(</sup>٢) النهاية (١/٤/١).

<sup>(</sup>٣) المجموع المغيث (١/٩٥١).

والحجازية، وخرج على آل سلجوق في المائة الخامسة الغز فخربوا البلاد وفتكوا في العباد.

ثم جاءت الطامة الكبرى بالططر فكان خروج جنكز خان بعد الستمائة فأسعرت بهم الدنيا الرّا خصوصًا المشرق بأسره حتى لم يبق بلد منه حتى دخله شرهم، ثم كان خراب بغداد وقتل الخليفة المستعصم آخر خلفائهم على أيديهم في سنة ست وخمسين وستمائة، ثم لم تزل بقاياهم يخربون إلى أن كان آخرهم اللنك ومعناه الأعرج واسمه تمر بفتح المثناة وضم الميم وربما أشبعت، فطرق الديار الشامية وعاث فيها، وحرق دمشق حتى صارت خاوية على عروشها، ودخل الروم والهند وما بين ذلك، وطالت مدته إلى أن أخذه الله وتفرق بنوه البلاد، وظهر بجميع ما أوردته مصداق قوله على المعرب أن بني قنطورا أول من سلب أمتي ملكهم، وهو حديث أخرجه الطبراني من حديث معاوية. والمراد ببني قنطورا الترك، وقنطورا قيده ابن الجواليقي في المعرب (۱) بالمد وفي كتاب البارع (۲) بالقصر، قيل كانت جارية لإبراهيم الخليل عليه السلام فولدت له أولادًا فانتشر منهم الترك حكاه ابن الأثير (۳) واستبعده، وأما شيخنا في القاموس (۱) فجزم به، وحكى قولاً آخر أن المراد بهم السودان، وقد تقدم في «باب قتال الترك» من الجهاد/ بقية ذلك، وكأنه يريد بقوله: «أمتي» أمة النسب لا أمة الدعوة يعني العرب. والله أعلم.

الحديث السادس عشر: حديث عمرو بن تغلب في معنى حديث أبي هريرة، وهو شاهد قوي، وقد تقدم شرحه بما فيه غنية، وتقدم ضبطه في أثناء كتاب الجهاد (٦).

الحديث السابع عشر: حديث ابن عمر «تقاتلكم اليهود. . . » الحديث، تقدم من وجه آخر في الجهاد (٧) في «باب قتال اليهود» .

قوله: (تقاتلكم اليهود فتسلطون عليهم) في رواية أحمد من طريق أخرى عن سالم عن أبيه «ينزل الدجال هذه السبخة ـ أي خارج المدينة \_ ثم يسلط الله عليه المسلمين فيقتلون شيعته،

<sup>(</sup>۱) (ص: ۵۰۳)، رقم ۵۱۵.

<sup>(</sup>٢) (ص: ٥٤٥).

<sup>(</sup>٣) النهاية (١١٣/٤).

<sup>(</sup>٤) (ص: ٦٠٠)، باب الراء، فصل القاف.

<sup>(</sup>٥) (٧/ ١٩٨)، كتاب الجهاد، باب٩٥، ح٢٩٢٨.

<sup>(</sup>٦) (٧/ ١٩٨)، كتاب الجهاد، باب٩٥، ح٢٩٢٧.

<sup>(</sup>۷) (۷/ ۱۹۷)، کتاب الجهاد، باب۹۶، ح۲۹۲۰.

حتى إن اليهودي ليختبئ تحت الشجرة والحجر فيقول الحجر والشجرة للمسلم: هذا يهودي فاقتله»، وعلى هذا فالمراد بقتال اليهود وقوع ذلك إذا خرج الدجال ونزل عيسى، وكما وقع صريحًا في حديث أبي أمامة في قصة خروج الدجال ونزول عيسى، وفيه «وراء الدجال سبعون ألف يهودي كلهم ذو سيف محلى، فيدركه عيسى عند باب لد فيقتله وينهزم اليهود، فلا يبقى شيء مما يتوارى به يهودي إلا أنطق الله ذلك الشيء فقال: يا عبد الله - للمسلم - هذا يهودي فتعال فاقتله. إلا الغرقد فإنها من شجرهم» أخرجه ابن ماجه مطولاً، وأصله عند أبي داود، ونحوه في حديث سمرة عند أحمد بإسناد حسن، وأخرجه ابن منده في كتاب الإيمان من حديث حذيفة بإسناد صحيح.

وفي الحديث ظهور الآيات قرب قيام الساعة من كلام الجماد من شجرة وحجر، وظاهره أن ذلك ينطق حقيقة، ويحتمل المجاز بأن يكون المراد أنهم لا يفيدهم الاختباء والأول أولى، وفيه أن الإسلام يبقى إلى يوم القيامة. وفي قوله على: «تقاتلكم اليهود» جواز مخاطبة الشخص والمراد من هو منه بسبيل؛ لأن الخطاب كان للصحابة والمراد من يأتي بعدهم بدهر طويل، لكن لما كانوا مشتركين معهم في أصل الإيمان ناسب أن يخاطبوا بذلك.

٣٥٩٤ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَمْرِو عَنْ جَابِرٍ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ يَغْزُونَ، فَيُقَالُ لَهُمْ: فِيكُمْ مَنْ صَحِبَ الرَّسُولَ ﷺ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيُفْتَحُ مَلَيْهِمْ، ثُمَّ يَغْزُونَ، فَيُقَالُ لَهُمْ: هَلْ فِيكُمْ مَنْ صَحِبَ مَنْ صَحِبَ الرَّسُولَ ﷺ؟ الرَّسُولَ ﷺ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيُفْتَحُ لَهُمْ».

[تقدم في: ٢٨٩٧، الأطراف: ٣٦٤٩]

٣٥٩٥ - حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحَكَمِ أَخْبَرَنَا النَّضْرُ أَخْبَرَنَا إِسْرَائِيلُ أَخْبَرَنَا سَعْدُ الطَّائِيُ أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بُنُ حَلِيفَةَ عَنْ عَدِيٍّ بْنِ حَاتِمٍ قَالَ: بَيْنَا أَنَاعِنْدَ النَّبِيِّ عَلِيهِ إِذْ أَتَاهُ رَجُلٌ فَشَكَا إِلَيْهِ الْفَاقَةَ، ثُمَّ أَتَاهُ مُحِلُّ بْنُ خَلِيفَةَ عَنْ عَدِي بْنِ حَاتِمٍ قَالَ: «يَا عَدِي هُلْ رَأَيْتَ الْحِيرَةِ؟» قُلْتُ: لَمْ أَرَهَا، وَقَدْ أُنْبِئْتُ الْحَيرَةِ وَتَى الْحِيرَةِ؟ وَلَيْنُ الْبَعْنِي وَيَنْ الظَّعِينَة تَوْتَعِلُ مِنَ الْحِيرَةِ حَتَّى تَطُوفَ بِالْكَعْبَةِ لا تَخَافُ عَنْهَا. قَالَ: «فَإِنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتَرَيَنَ الظَّعِينَة تَوْتَعِلُ مِنَ الْحِيرَةِ حَتَّى تَطُوفَ بِالْكَعْبَةِ لا تَخَافُ أَخْدًا إلا اللَّهَ ». وَلُنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتَوْيَنَ نَفْسِي: فَأَيْنَ دُعَّالُ طَيِّيُ الَّذِينَ قَدْ سَعِّرُوا الْبِلادَ؟! \_ «وَلَئِنْ أَعُلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْبِقِينَ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ هُرْمُزَ؟ قَالَ: «كِشْرَى بْنِ هُرْمُزَ؟ قَالَ: «كِشْرَى بْنِ هُرْمُزَ؟ قَالَ: «كِشْرَى بْنِ هُرْمُزَ؟ قَالَ: «كِشْرَى بْنِ هُرْمُزَ؟ قَالَ: فَالْمَاتُ مِنْ هُرْمُزَ وَلَئِنْ طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتَقُانَ وَمَنْ الرَّجُلَ يُخْرِجُ مِلْ اللَّهُ مِنْ ذَهَبِ أَوْ فِضَةٍ يَطْلُبُ مَنْ يَقْبَلُهُ مِنْهُ فَلا يَجِدُ أَحَدًا طَالَتْ بِكَ حَيَاةٌ لَتَوْيَنَ الرَّجُلَ يُخْرِجُ مِلْ ءَكَفِي مِنْ ذَهَبِ أَوْ فِضَةٍ يَطْلُبُ مَنْ يَقْبَلُهُ مِنْهُ فَلَا يَجِدُ أَحَدًا

قَالَ عَدِيٌّ: سَمِعْتُ النَّبِيِّ ﷺ يَقُولُ: «اتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشِقَ تَمْرَةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ شِقَّ تَمْرَةٍ فَبَكِيمَةٍ طَيِّبَةٍ». قَالَ عَدِيُّ: فَرَأَيْتُ الظَّعِينَةَ تَرْتَحِلُ مِنَ الْحِيرَةِ حَتَّى تَطُوفَ بِالْكَعْبَةِ لا تَخَافُ إِلاَ اللَّهَ، وَكُنْتُ فِيمَنِ افْتَتَحَ كُنُوزَ كِسْرَى بْنِ هُرْمُزَ، وَلَئِنْ طَالَتْ بِكُمْ حَيَاةٌ لَتَرَوُنَ مَا قَالَ النَّبِيُّ أَبُو الْقَاسِم ﷺ: «يُخْرِجُ مِلْءَ كَفُهِ...».

حَدَّثِنِي عَبْدُ اللَّهِ حَدَّثَنَا أَبُو عَاصِمٍ أَخْبَرَنَا سَعْدَانُ بْنُ بِشْرٍ حَدَّثَنَا أَبُو مُجَاهِدٍ حَدَّثَنَا مُحِلُّ ابْنُ خَلِيفَةَ: سَمِعْتُ عَدِيًّا: كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ . . .

[تقدم في: ١٤١٣ ، الأطراف: ١٤١٧ ، ٢٠٢٣ ، ٢٥٣٩ ، ٦٥٤٠ ، ٢٥٦٣ ، ٢٥٢٧]

٣٥٩٦ حَدَّثِنِي سَعِيدُ بْنُ شُرَحْبِيلٍ حَدَّثَنَا لَيْثٌ عَنْ يَزِيدَ عَنْ أَبِي الْخَيْرِ عَنْ عُفْبَةَ بْنِ عَامِرٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ خَرَجَ يَوْمًا فَصَلَّى عَلَى أَهْلِ أُحُدٍ صَلاتَهُ عَلَى الْمَيِّتِ، ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ: «إِنِّي النَّبِيِّ ﷺ خَرَجَ يَوْمًا فَصَلَّى عَلَى أَهْلِ أُخُدٍ صَلاتَهُ عَلَى الْمَيِّتِ، ثُمَّ انْصَرَفَ إِلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ: «إِنِّي فَرَطُّكُمْ، وَأَنَا شَهِيدٌ عَلَيْكُمْ، إِنِّي وَاللَّهِ لأَنْظُرُ إِلَى حَوْضِي الآنَ، وَإِنِّي قَدْ أُعْطِيتُ خَزَائِنَ مَفَاتِيحِ الأَرْضِ، وَإِنِّي وَاللَّهِ مَا أَخَافُ بَعْدِي أَنْ تُشْرِكُوا، وَلَكِنْ أَخَافُ أَنْ تَنَافَسُوا فِيهَا».

[تقدم في: ١٣٤٤، الأطراف: ٢٠٤٦، ٤٠٨٥، ٢٤٢٦، ٢٥٩٠]

٣٥٩٧ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ عَنِ الرُّهْرِيِّ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ أُسَامَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «هَلْ تَرَوْنَ مَا أَرَى؟! إِنِّي أَرَى الْفِتَنَ تَقَعُ خِلالَ بَيُوتِكُمْ مَوَاقِعَ الْقَطْرِ».

[تقدم في: ١٨٧٨ ، الأطراف: ٧٠٦٠ ، ٢٤٦٧]

٣٥٩٨ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: حَدَّثِنِي عُرُوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ أَنَّ زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشِ: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ بِنْتَ أَبِي سُفْيَانَ حَدَّثَتْهَا عَنْ زَيْنَبَ بِنْتِ جَحْشِ: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ وَيُل لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَا لُكُهُ وَيُل لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَا لُكُهُ وَيُل لِلْعَرَبِ مِنْ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ، فُتِحَ الْيَوْمَ مِنْ رَدْمِ يَأْجُوجَ وَمَا لُكُومَ مَنْ رَدْم يَأْجُوجَ وَمَثْلُ هَذَا وَحَلَّقَ بِإِصْبَعِهِ وَبِالَّتِي تَلِيهَا .، فَقَالَتْ زَيْنَبُ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَهُ لِكُ وَفِينَا الصَّالِحُونَ؟ قَالَ: «نَعَمْ، إِذَا كَثُرُ الْخَبَثُ».

[تقدم في ٢٠٤٦، الأطراف: ٧٠٥٩، ٧١٥٥]

٣٥٩٩ ـ وَعَنِ الزُّهْرِيِّ حَدَّثَنْنِي هِنْدُ بِنْتُ الْحَارِثِ: ۚ أَنَّ أُمَّ سَلَمَةَ قَالَتْ: اسْتَيْقَظَ النَّبِيُّ ﷺ

فَقَالَ: «سُبْحَانَ اللَّهِ، مَاذَا أَنْزِلَ مِنَ الْخَزَائِنِ، وَمَاذَا أَنْزِلَ مِنَ الْفِتَنِ».

[تقدم في: ١١٥، الأطراف: ١١٢٦، ٥٨٤٤، ٦٢١٨، ٢٠١٩]

٣٦٠٠ حَدَّثَ نَا أَبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي سَلَمَةً بْنِ الْمَاجِشُونِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي صَعْصَعَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ لِي: إِنِّي أَرَاكَ تُحِبُ الْعَنَمُ وَتَتَّخِذُهَا، فَأَصْلِحُهَا وَأَصْلِحْ رُعَاتَهَا؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ وَتَتَخِذُهَا، فَأَصْلِحُهَا وَأَصْلِحْ رُعَاتَهَا؛ فَإِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقُولُ: «يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لَمَانٌ مَا لَكُونُ الْغَنَمُ فِيهِ خَيْرَ مَالِ الْمُسْلِمِ، يَتْبِعُ بِهَا شَعَفَ/ الْجِبَالِ أَوْ سَعَفَ الْجِبَالِ فِي مَوَاقِعِ الْقَطْرِ، وَلَا لِينِهِ مِنَ الْفِتَنِ».

[تقدم في: ١٩ ، الأطراف: ٣٣٠٠، ٦٤٦٥، ٢٠٨٨]

٣٦٠١ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ الأوَيْسِيُّ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ عَنْ صَالِحِ بْنِ كَيْسَانَ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنِ ابْنِ شَهَابِ عَنِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ وَأَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «سَتَكُونُ فِتَنَ"، الْقَاعِدُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْقَائِمِ، وَالْقَائِمُ فِيهَا خَيْرٌ مِنَ الْمَاشِي، وَالْمَاشِي فِيهَا خَيْرٌ مِنَ السَّاعِي، وَمَنْ تَشَرَّفَ لَهَا تَسْتَشْرِفْهُ، وَمَنْ وَجَدَمَلْجَأَ أَوْمَعَاذًا فَلْيَعُذْ بِهِ».

[الحديث: ٣٦٠١، الأطراف: ٧٠٨١، ٧٠٨١]

٣٦٠٢ ـ وَعَنِ ابْنِ شِهَابٍ: حَدَّثِنِي أَبُو بَكْرِ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْحَارِثِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مُعَادِيةً مِثْلَ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ هَذَا، إِلاَ أَنَّ أَبَا بَكْرٍ يَزِيدُ: «مِنَ الطَّلاةِ صَلاةً مَنْ فَاتَتْهُ فَكَأَنَمَا وُتِرَ أَهْلَهُ وَمَالَهُ».

٣٦٠٣ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ زَيْدِ بْنِ وَهْبٍ عَنِ ابْنِ مَسْعُودٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، فَمَا تَأْمُرُنَا؟ قَالَ: «تُوَدِّقُونَ النَّبِيِّ عَلَيْكُمْ، وَتَسْأَلُونَ اللَّهَ الَّذِي لَكُمْ». «تُؤَدُّونَ الْحَقَّ الَّذِي عَلَيْكُمْ، وَتَسْأَلُونَ اللَّهَ الَّذِي لَكُمْ».

[الحديث: ٣٦٠٣، طرفه في: ٧٠٥٢]

٣٦٠٤ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحِيمِ حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي التَّيَّاحِ عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «يُهْلِكُ النَّاسَ هَذَا الْحَيُّ مِنْ قُرَيْشٍ»، قَالُوا: فَمَا تَأْمُرُنَا؟ قَالَ: «لَوْ أَنَّ النَّاسَ اعْتَزَلُوهُمْ».

قَالَ مَحْمُودٌ: حَدَّثَنَا أَبُو دَاوُدَ أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي التَّيَّاحِ: سَمِعْتُ أَبَا زُرْعَةَ...

[الحديث: ٣٦٠٤، طرفاه في: ٣٦٠٥، ٧٠٥٨]

٣٦٠٥ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدِ الْمَكَيُّ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدِ الأَمَوِيُّ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: كُنْتُ مَعَ مَرْ وَانَ وَأَبِي هُرَيْرَةَ فَسَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ يَقُولُ: سَمِعْتُ الصَّادِقَ الْمَصْدُوقَ يَقُولُ: «هَلاَكُ أُمَّتِي عَلَى يَدَيْ غِلْمَةٍ مِنْ قُرَيْشٍ». فَقَالَ مَرْوَانُ: غِلْمَةٌ؟ قَالَ أَبُو هُرَيْرَةَ: إِنْ شِئْتَ أَنْ أُسَمِّيَهُمْ يَنِي فُلانٍ وَيَنِي فُلانٍ.

[تقدم في: ٣٦٠٥، الأطراف: ٧٠٥٨]

الحديث الثامن عشر: حديث أبي سعيد «يأتي على الناس زمان يغزون فيه» الحديث يأتي في أول مناقب الصحابة بأتم من هذا السياق، وقد تقدم في «باب من استعان بالضعفاء» (١) من كتاب الجهاد.

الحديث التاسع عشر: حديث عدي بن حاتم، أورده من وجهين:

قوله: (أتاه رجل فشكا إليه الفاقة ثم أتاه آخر) لم أقف على اسم أحد/ منهما .

قوله: (الظعينة) بالمعجمة: المرأة في الهودج، وهو في الأصل اسم للهودج.

قوله: (الحيرة) بكسر المهملة وسكون التحتانية وفتح الراء كانت بلد ملوك العرب الذين تحت حكم آل فارس، وكان ملكهم يومئذ إياس بن قبيصة الطائي وليها من تحت يدكسرى بعد قتل النعمان بن المنذر، ولهذا قال عدي بن حاتم: «فأين دعار طيئ؟»، ووقع في رواية لأحمد من طريق الشعبي عند عدي بن حاتم «قلت: يا رسول الله فأين مقاتب طيئ ورجالها؟»، ومقاتب بالقاف جمع مقتب وهو العسكر، ويطلق على الفرسان.

قوله: (حتى تطوف بالكعبة) زاد أحمد من طريق أخرى عن عدي «في غير جواز أحد».

قوله: (فأين دعار طبئ؟) الدعار جمع داعر وهو بمهملتين وهو الشاطر الخبيث المفسد، وأصله عود داعر إذا كان كثير الدخان. قال الجواليقي: والعامة تقوله بالذال المعجمة، فكأنهم ذهبوا به إلى معنى الفزع، والمعروف الأول، والمراد قطاع الطريق. وطبئ قبيلة مشهورة، منها عدي بن حاتم المذكور، وبلادهم ما بين العراق والحجاز، وكانوا يقطعون الطريق على من مر عليهم بغير جواز، ولذلك تعجب عدي كيف تمر المرأة عليهم وهي غير خائفة.

قوله: (قد سعروا البلاد) أي أوقدوا نار الفتنة، أي ملأوا الأرض شرًا وفسادًا، وهو مستعار من استعار النار وهو توقدها.

717

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۱۷۳)، كتاب الجهاد، باب۷٦، ح۲۸۹۷.

قوله: (كنور كسرى) وهو علم على من ملك الفرس، لكن كانت المقالة في زمن كسرى ابن هر مز ولذلك استفهم عدي بن حاتم عنه، وإنما قال ذلك لعظمة كسرى في نفسه إذ ذاك.

قوله: (فلا يجد أحدًا يقبله منه) أي لعدم الفقراء في ذلك الزمان، تقدم في الزكاة قول من قال إن ذلك عند نزول عيسى ابن مريم عليه السلام، ويحتمل أن يكون ذلك إشارة إلى ما وقع في زمن عمر بن عبد العزيز، وبذلك جزم البيهقي وأخرج في «الدلائل» من طريق يعقوب بن سفيان بسنده إلى عمر بن أسيد بن عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب قال: «إنما ولي عمر بن عبد العزيز ثلاثين شهرًا، ألا والله ما مات حتى جعل الرجل يأتينا بالمال العظيم فيقول: اجعلوا هذا حيث ترون في الفقراء، فما يبرح حتى يرجع بماله يتذكر من يضعه فيه فلا يجده قد أغنى عمر الناس»، قال البيهقي فيه تصديق ما روينا في حديث عدي بن حاتم. انتهى، ولاشك في رجحان هذا الاحتمال على الأول؛ لقوله في الحديث: «ولئن طالت بك حياة».

قوله: (بشق تمرة) بكسر المعجمة أي نصفها، وفي رواية المستملي «بشقة تمرة»، وكذا اختلفوا في قوله بعده: «فنص للم يجد شق تمرة»، قال المستملي: «شقة»، وقد تقدم الكلام على ذلك في كتاب الزكاة (١).

قوله: (ولئن طالت بكم حياة لترون ما قال النبي على المو مقول عدي بن حاتم، وقوله: (يخرج ملء كفه أي من المال فلا يجد من يقبله) رواية أحمد المذكورة «والذي نفسي بيده لتكونن الثالثة؛ لأن النبي على قد قالها»، وقد وقع ذلك كما قال النبي على وآمن به عدي، وقد تقدم في أواخر كتاب الحج (٢) من استدل به على جواز سفر المرأة وحدها في الحج الواجب والبحث في ذلك وتوجيه الاستدلال به بما أغنى عن إعادته هنا. وبالله التوفيق.

قوله: (حدثنا سعدان بن بشر) بكسر الموحدة وسكون المعجمة، يقال: اسمه سعيد، وسعدان لقبه، وليس له في البخاري ولا لشيخه ولا لشيخ شيخه غير هذا الحديث الواحد.

قوله: (حدثنا أبو مجاهد) هو سعد الطائي المذكور في الإسناد الذي قبله، ومحل بن خليفة في الإسنادين هو بضم الميم وكسر المعجمة بعدها لام، وقد قيل فيه بفتح المهملة، وتقدم سياق متن هذا الحديث في كتاب الزكاة (٢) وهو أخصر من سياق الذي قبله، وإطلاق

<sup>(</sup>١) (٤١/٢٣٧)، كتاب الزكاة، بلب، ١، ح١٤١٧.

<sup>(</sup>۲) (۱۹۰/۵)، كتاب جزاء الصيد، باب ۲، ح ۱۸۲۲.

<sup>(</sup>٣) (٤/ ٢٣٢)، كتاب الزكاة، باب١٠، -١٤١٣.

المصنف قديوهم أنهما سواء. والله أعلم.

الحديث العشرون: حديث عقبة وهو ابن عامر الجهني:

قوله: (عن يزيد) هو ابن أبي حبيب، وأبو الخير هو مرثد بن عبد الله، والإسناد كله بصريون.

ولابد من النطق بها، وقل من نبه على ذلك، فقد نبهوا على حذف «قال» خطًا. وقال ابن الصلاح (١): لابد من النطق بها، وفيه بحث ذكرته في النكت (٢)، ووقع هنا لغير أبي ذر بلفظ «أن» بدل «عن».

قوله: (فصلي على أهل أحد) تقدم الكلام عليه مستوفى في الجنائز (٣)، وقوله «ألا وإني قد أعطيت مفاتيح خزائن . . . » إلخ ، هو موافق لحديث أبي هريرة والكلام عليه مستغن عن إعادته، ووقع هنا لأبي ذر عن المستملي والسرخسي «خزائن مفاتيح» على القلب، وقد تقدم في الجنائز والمغازي (٤) بلفظ «مفاتيح خزائن»، وكذاعند مسلم والنسائي.

قوله: (ولكني أخاف أن تنافسوا فيها) فيه إنذار بما سيقع فوقع كما قال على وقد فتحت عليهم الفتوح بعده وآل الأمر إلى أن تحاسدوا وتقاتلوا، ووقع ما هو المشاهد المحسوس لكل أحد مما يشهد بمصداق خبره عليه ، ووقع من ذلك في هذا الحديث إخباره بأنه فرطهم - أي سابقهم ـ وكان كذلك، وأن أصحابه لا يشركون بعده فكان كذلك، ووقع ما أنذر به من التنافس في الدنيا. وتقدم في معنى ذلك حديث عمرو بن عوف مرفوعًا «ما الفقر أخشى عليكم ولكن أخشى عليكم أن تبسط الدنيا عليكم كما بسطت على من كان قبلكم"، وحديث أبي سعيد في معناه فوقع كما أخبر، وفتحت عليهم الفتوح الكثيرة، وصبت عليهم الدنيا صبًا، وسيأتي مزيد لذلك في كتاب الرقاق (م).

الحديث الحادي والعشرون: حديث أسامة بن زيد، وقد تقدم شرح بعضه في أواخر

علوم الحديث (ص: ٢٢٧)، النوع السادس والعشرون. (1)

<sup>.(091,090/1)</sup> (٢)

<sup>(</sup>٤/ ١٢٠)، كتاب الجنائز، باب٧٢، ح١٣٤٤. (٣)

<sup>(</sup>٩/ ٩٥٩)، كتاب المغازي، باب ٢٧، ح ٥٨٥٤. (1)

<sup>(</sup>١٥/ ١٦٥)، كتاب الرقاق، باب٥٣، ح١٥٩٠. (0)

الحج(١)، ويأتي الكلام عليه في الفتن (٢) إن شاء الله تعالى.

الحديث الثاني والعشرون: حديث زينب بنت جحش: «ويل للعرب من شرقد اقترب»، وسيأتي شرحه مستوفي في آخر كتاب الفتن (٢٠) إن شاء الله تعالى .

الحديث الثالث والعشرون: حديث أم سلمة قالت: «استيقظ رسول الله على فقال: سبحان الله ما أنزل من الخزائن» أورده مختصرًا، وسيأتي بتمامه في كتاب الفتن (٤) مع شرحه إن شاء الله تعالى. وقوله فيه: «وعن الزهري» هو معطوف على إسناد حديث زينب بنت جحش وهو «أبو اليمان عن شعيب عن الزهري»، ووهم من زعم أنه معلق، فإنه أورده بتمامه في الفتن عن أبي اليمان بهذا الإسناد.

الحديث الرابع والعشرون: حديث أبي سعيد «يأتي على الناس زمان تكون الغنم فيه خير مال المسلم. . . » الحديث، وسيأتي الكلام عليه في الفتن إن شاء الله تعالى، وقوله في الإسناد: «عن عبد الرحمن بن صعصعة» هو عبد الرحمن بن عبد الله بن عبد الرحمن بن الحارث بن أبي صعصعة، نسب إلى جده الأعلى، وروايته لهذا الحديث عن أبيه عبد الله لاعن أبي صعصعة ولا غيره من آبائه، وقد تقدم إيضاح ذلك في كتاب الإيمان (٥) . وقوله في هذه الرواية: «شعف الجبال أو سعف الجبال» بالعين المهملة فيهما وبالشين المعجمة في الأولى أو المهملة في النانية، والتي بالشين المعجمة معناها رءوس الجبال، والتي بالمهملة معناها جريد النخل، وقد أشار صاحب المطالع إلى توهيمها، لكن يمكن تخريجها على إرادة تشبيه أعلى الحبل بأعلى النخلة وحريد النخل يكون غالبًا أعلى ما في النخلة لكونها قائمة . والله أعلى الحبل بأعلى النخلة وحريد النخل يكون غالبًا أعلى ما في النخلة لكونها قائمة . والله

الحديث الخامس والعشرون: حديث أبي هريرة «ستكون فتن القاعد فيها خير من القائم. . . » الحديث، وسيأتي الكلام عليه في كتاب الفتن (٦).

الحديث السادس والعشرون: حديث نوفل بن معاوية قال مثل حديث أبي هريرة، وسيأتي

<sup>(</sup>۱) (٥/ ١٩٧)، كتاب فضائل المدينة، باب٨، ح١٨٧٨.

<sup>(</sup>۲) (۱۲/ ٤٤٥)، كتاب الفتن، باب٤، ح٧٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) (١٦/ ٥٩٨)، كتاب الفتن، باب ٢٨، ح ٧١٣٥.

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٤٥٩)، كتاب الفتن، باب٦، ح٧٠٦٩.

<sup>(</sup>٥) (١/ ١٣٣)، كتاب الإيمان، باب١٢، ح١٩.

<sup>(</sup>٦) (٤٧٦/١٦)، كتاب الفتن، باب٩، ح٧٠٨١، ٧٠٨٢.

شرح المتن في الفتن (١) ، وقوله: «وعن الزهري» هو بإسناد حديث أبي هريرة إلى الزهري ، ووهم من زعم أنه معلق ، وقد أخرجه مسلم بالإسنادين معًا من طريق صالح بن كيسان عن الزهري ، وقوله: «إلا أن أبا بكر» يعني ابن عبد الرحمن شيخ الزهري ، وقوله: «يزيد من الصلاة صلاة من فاتته فكأنما وتر أهله وماله» يحتمل أن يكون أبو بكر زاد هذا مرسلا ، ويحتمل أن يكون زاده بالإسناد المذكور عن عبد الرحمن بن مطبع بن/ الأسود عن نوفل بن معاوية ، وعبد الرحمن هنا هو أخو عبد الله بن مطبع الذي ولي الكوفة ، وهو مذكور في الصحابة ، وأما معاد الرحمن فتابعي على الصحيح ، وقد ذكره ابن حبان وابن منده في الصحابة ، وليس له في البخاري غير هذا الحديث ، وشيخه نوفل بن معاوية صحابي قليل الحديث من مسلمة الفتح ، عاش إلى خلافة يزيد بن معاوية ، ويقال إنه جاوز المائة ، وليس له في البخاري أيضًا غير هذا الحديث ، وهو خال عبد الرحمن بن مطبع الراوي عنه . قال الزبير بن بكار : اسم أمه كلثوم ، والمراد بالصلاة المذكورة صلاة العصر ، كذا أخرجه النسائي مفسرًا من طريق يزيد بن أبي حبيب «عن عراك بن مالك عن نوفل بن معاوية سمعت رسول الله على يقول: من الصلاة وسلاة في المواقيت (٢) حديث بريدة في ذلك مشروحًا ، وهو شاهد لصحة قول ابن عمر هذا . والله أعلم .

(تنبيه) : ذكر البخاري هذه الزيادة هنا استطرادًا لوقوعها في الحديث الذي أراد إيراده في هذا الباب، والله أعلم.

الحديث السابع والعشرون: حديث ابن مسعود «ستكون أثرة» يأتي الكلام عليه أيضًا في الفتن (٣) إن شاء الله تعالى .

الحديث الثامن والعشرون: حديث أبي هريرة في قريش، وسيأتي أيضًا في الفتن (٤)، وقوله هنا في الطريق الأولى: «قال محمود حدثنا أبو داود» أراد بذلك تصريح أبي التياح بسماعه له من أبي زرعة بن عمرو، وأبو داود هذا هو الطيالسي، ولم يخرج له المصنف إلا استشهادًا، ومحمود هذا هو ابن غيلان أحد مشايخه المشهورين، وقد نزل المصنف في

<sup>(</sup>۱) (۱۲/ ۲۷۲)، کتاب الفتن، باب۹، ح ۷۰۸۱، ۷۰۸۲.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٣٢٠)، كتاب مواقيت الصلاة، باب١٥، ح٥٥٣.

<sup>(</sup>٣) (١٦/ ٤٣٥)، كتاب الفتن، باب٢، ح٧٠٥٢.

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٤٤١)، كتابالفتن، باب٣، ح٧٠٥٨.

الإسناد الأول درجة بالنسبة إلى أبي أسامة؛ لأنه سمع من الجمع الكثير من أصحابه حتى من شيخ شيخه في هذا الحديث وهو أبو معمر إسماعيل بن إبراهيم الهذلي، وقد أخرجه مسلم عن أبي بكر بن أبي شيبة والإسماعيلي من رواية أبي بكر وعثمان بن أبي شيبة عن أبي أسامة وهما ممن أكثر عنهما البخاري، وكأنه فاته عنهما، ونزل فيه أيضًا بالنسبة لرواية شعبة درجتين؛ لأنه سمع من جماعة من أصحابه، وهو من غرائب حديث شعبة.

وقوله - في الطريق الثانية -: (فقال مروان: غلمة؟) قال الكرماني (١): تعجب مروان من وقوع ذلك من غلمة، فأجابه أبو هريرة «إن شئت صرحت بأسمائهم» انتهى. وكأنه غفل عن الطريق المذكورة في الفتن (٢) فإنها ظاهرة في أن مروان لم يوردها مورد التعجب، فإن لفظه هناك «فقال مروان: لعنة الله عليهم غلمة» فظهر أن في هذا الطريق اختصارا، ويحتمل أن يتعجب من فعلهم ويلعنهم مع ذلك. والله أعلم.

مُعَيْدِ اللّهِ الْحَضْرَمِيُّ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبُو إِذْرِيسَ الْخُولانِيُّ أَلَّهُ سَمِعَ حُذَيْفَةَ بْنَ الْيَمَانِ يَقُولُ: كَانَ النّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللّهِ يَعْلِثُ عَنِ الْخَيْرِ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مَخَافَةَ أَنْ يُدْرِكِنِي، فَقُلْتُ: يَا النّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللّهِ عَلِيَّةٍ وَشَرِّ، فَجَاءَنَا اللّهُ بِهَذَا الْخَيْرِ، فَهَلْ بَعْدَ هَذَا الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ هذَا الشَّرِّ مَنْ خَيْرٍ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «نَعَمْ» وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَهَلْ بَعْدَ هذَا الشَّرِّ مِنْ شَرِّ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفِيهِ دَخَنٌ»، قُلْتُ: وَمَا دَخَنُه ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَفُيهُ مِنْ جِلْدَتِنَ وَيَتَكَلّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: فَهَالْ بَعْدَ ذَلِكَ الْخَيْرِ مِنْ شَرِّ ؟ قَالَ: «نَعَمْ، اللهُ مُنْ جِلْدَتِنَ وَيَتَكَلّمُونَ بِأَلْسِنَتِنَا»، قُلْتُ: فَمَا تَأْمُرُنِي إِنْ أَدْرَكِنِي ذَلِكَ الْفَرْقَ كُلُومُ وَلِيهِ اللّهُ وَلَى اللّهُ مُ جَمَاعَةُ وَلَا إِمَامٌ ؟ قَالَ: «فَاعْتَزِلْ تِلْكَ الْفِرَقَ كُلَّهَا، وَلَوْ أَنْ تَعَضَّ بِأَصُلِ شَجَرَةٍ حَتَّى يُدُرِكَكَ الْمَوْتُ وَأَنْتَ عَلَى ذَلِكَ».

[الحديث: ٣٦٠٦، الأطراف: ٧٠٨٤، ٣٦٠٧]

٣٦٠٧ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى قَالَ: حَدَّثِنِي يَحْيَى بْنُ سَعِيدِ عَنْ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثِنِي قَيْسٌ عَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: تَعَلَّمَ أَصْحَابِي الْخَيْرَ وَتَعَلَّمْتُ الشَّرَّ.

[تقدم في: ٣٦٠٦، طرفه في: ٧٠٨٤]

<sup>(1) (31/971).</sup> 

<sup>(</sup>۲) (۱۲/ ٤٤١)، كتاب الفتن، باب ٣، ح٥٨٠.

٣٦٠٨ حَدَّثَ نَا الْحَكَمُ بْنُ نَافِعِ حَدَّثَ نَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُّولُ اللَّهِ ﷺ: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَقْتَتِلَ فِئَتَانِ دَعُواهُمَا وَاحِدَةٌ».

[تقدم في: ٨٥، الأطراف: ٦٠٣١، ١٤١٢، ٣٦٠٩، ٣٦٣٥، ٣٣٦٤، ٣٠٣، ٢٠٣٠، ٩٩٣٥، ١٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥،

٣٦٠٩ حَدَّنَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنْ هَمَّامِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهَ قَالَ: «لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يَقْتَلَ فِثَتَانِ، فَيَكُونَ بِينَهُمَا مَقْتَلَةٌ عَظِيمَةٌ، وَهُو النَّبِيِّ عَلَيْهُمَ السَّاعَةُ حَتَّى يُبْعَثَ دَجَّالُونَ كَذَّا بُونَ قَرِيبًا مِنْ ثَلاثِينَ، كُلُّهُمْ يَزْعُمُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ».

[تقدم في: ٨٥، الأطراف: ٢٠٣١، ١٤١٢، ٣٦٠٨، ٣٦٤٥، ٢٣٢٤، ٢٠٣٧، ٢٥٣٥، ١٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٩٣٥، ٢٠٣٥، ٢٠٣٥، ٢٠٦١

الحديث التاسع والعشرون: حديث حذيفة «كان الناس يسألون عن الخير» يأتي في الفتن (١) مع شرحه مستوفى إن شاء الله تعالى. وقوله في الطريق الأخرى: «تعلم أصحابي الخير وتعلمت الشر» هو طرف من الطريق الآخر وهو بمعناه، وقد أخرجه الإسماعيلي من هذا الوجه باللفظ الأول إلا أنه قال: «كان أصحاب رسول الله عليه الله الله الله الله الناس».

الحديث الثلاثون: حديث أبي هريرة «لا تقوم الساعة حتى تقتل فئتان. . . » الحديث، أورده من طريقين، وفي الثانية ذكر الدجالين، وهو حديث آخر مستقل من «صحيفة همام»، وقد أفرده أحمد ومسلم والترمذي وغيرهم. وقوله: «فئتان» بكسر الفاء بعدها همزة مفتوحة تثنية فئة أي جماعة، ووصفهما في الرواية الأخرى بالعظم أي بالكثرة، والمراد بهما من كان مع علي ومعاوية لما تحاربا بصفين. وقوله: «دعواهما واحدة» أي دينهما واحد لأن كلاً منهما كان يتسمى بالإسلام، أو المراد أن كلاً منهما كان يدعي أنه المحق، وذلك أن عليًا كان إذ ذاك إمام المسلمين وأفضلهم يومئذ باتفاق أهل السنة، ولأن أهل الحل والعقد بايعوه بعد قتل عثمان؛ وتخلف عن بيعته معاوية في أهل الشام، ثم خرج طلحة والزبير ومعهما عائشة إلى العراق فدعوا الناس إلى طلب قتلة عثمان؛ لأن الكثير منهم انضموا إلى عسكر علي، فخرج علي

<sup>(</sup>۱) (۱۶/ ٤٨٤)، كتاب الفتن، باب ۱۱، ح ٧٠٨٤.

إليهم فراسلوه في ذلك فأبي أن يدفعهم إليهم إلا بعد قيام دعوى من ولي الدم وثبوت ذلك على من باشره بنفسه، وكان بينهم ماسياتي بسطه في كتاب الفتن (١١) إن شاء الله تعالى.

ورحل علي بالعسكر طالبًا الشام، داعيًا لهم إلى الدخول في طاعته، مجيبًا لهم عن شبههم في قتلة عثمان بما تقدم، فرحل معاوية بأهل الشام فالتقوا بصفين بين الشام والعراق فكانت بينهم مقتلة عظيمة كما أخبر به ﷺ، وآل الأمر بمعاوية ومن معه عند ظهور علي عليهم إلى - حلب التحكيم، / ثم رجع على إلى العراق، فخرجت عليه الحرورية فقتلهم بالنهروان ومات بعد ذلك، وخرج ابنه الحسن بن علي بعده بالعساكر لقتال أهل الشام، وخرج إليه معاوية فوقع بينهم الصلح كما أخبر به علية في حديث أبي بكرة الآتي في الفين «إن الله يصلح به بين فنتين من المسلمين ». وسيأتي بسط جميع ذلك هناك (٢) إن شاء الله تعالى.

الحديث الحادي والثلاثون: حديث أبي هريرة المذكور.

قوله: (حتى يبعث) بضم أوله أي يخرج، وليس المراد بالبعث معنى الإرسال المقارن للنبوة، بل هو كقوله تعالى: ﴿ أَنَّا أَرْسَلْنَا ٱلشَّيَطِينَ عَلَى ٱلْكَيْفِرِينَ ﴾ [مريم: ٨٣].

قوله: (دجالون كذابون) الدجل التغطية والتمويه، ويطلق على الكذب أيضًا، فعلى هذا «كذابون» تأكيد. وقوله: (قريبًا من ثلاثين) كذا وقع بالنصب وهو على الحال من النكرة الموصوفة، ووقع في رواية أحمد «قريب» بالرفع على الصفة، وقد أخرج مسلم من حديث جابر بن سمرة الجزم بالعدد المذكور بلفظ «إن بين يدي الساعة ثلاثين كذابًا رجالاً ، كلهم يزعم أنه نبي».

وروى أبو يعلى بإسناد حسن عن عبدالله بن الزبير تسمية بعض الكذابين المذكورين بلفظ «لا تقوم الساعة حتى يخرج ثلاثون كذابًا منهم مسيلمة والعنسي والمختار». قلت: وقد ظهر مصداق ذلك في آخر زمن النبي ﷺ؛ فخرج مسيلمة باليمامة، والأسود العنسي باليمن، ثم خرج في خلافة أبي بكر طليحة بن خويلد في بني أسد بن خزيمة، وسجاح التميمية في بني تميم، وفيها يقول شبيب بن ربعي وكان مؤدبها:

أضحت نبيتنا أنثى نطيف بها وأصبحت أنبياء الناس ذكرانا وقتل الأسود قبل أنَّ يموت النبي ﷺ، وقتل مسيلمة في خلافة أبي بكر، وتاب طليحة

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ٥٥٩)، كتاب الفتن، باب ٢٥ ، ١٧١٢.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/۲۱م)، كتاب الفتن، باب ۲، ح ۷۱۰۹.

ومات على الإسلام - على الصحيح - في خلافة عمر، ونقل أن سجاح أيضًا تابت، وأخبار هؤلاء مشهورة عند الإخباريين. ثم كان أول من خرج منهم المختار بن أبي عبيد الثقفي غلب على الكوفة في أول خلافة ابن الزبير، فأظهر محبة أهل البيت، ودعا الناس إلى طلب قتلة الحسين، فتبعهم فقتل كثيرًا ممن باشر ذلك أو أعان عليه فأحبه الناس، ثم إنه زين له الشيطان أن ادعى النبوة وزعم أن جبريل يأتيه، فروى أبو داود الطيالسي بإسناد صحيح عن رفاعة بن شداد قال: «كنت أبطن شيء بالمختار، فدخلت عليه يومًا فقال: دخلت وقد قام جبريل قبل من هذا الكرسي»، وروى يعقوب بن سفيان بإسناد حسن عن الشعبي أن الأحنف بن قيس أراه كتاب المختار إليه يذكر أنه نبي، وروى أبو داود في «السنن» من طريق إبراهيم النخعي قال: قلت لعبيدة بن عمرو: أترى المختار منهم؟ قال: أما إنه من الرءوس. وقتل المختار سنة بضع وستين. ومنهم الحارث الكذاب خرج في خلافة عبد الملك بن مروان فقتل، وخرج في خلافة بنى العباس جماعة.

وليس المراد بالحديث من ادعى النبوة مطلقًا فإنهم لا يحصون كثرة لكون غالبهم ينشأ لهم ذلك عن جنون أو سوداء، وإنما المراد من قامت له شوكة وبدت له شبهة كمن وصفنا، وقد أهلك الله تعالى من وقع له ذلك منهم وبقي منهم من يلحقه بأصحابه وآخرهم الدجال الأكبر. وسيأتي بسط كثير من ذلك في كتاب الفتن (١) إن شاء الله تعالى.

٣٦١٠ حدَّ قَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّ أَبَا سَعِيدِ الْخُدْرِيَّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ وَهُو يَقْسِمُ قِسْمًا - إِذَ أَنَاهُ ذُو الْخُويْصِرَةِ - وَهُو رَجُلٌ مِنْ يَنِي تَمِيمٍ -، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اعْدِلْ. فَقَالَ: «وَيْلَكَ وَمَنْ فُو الْخُويْصِرَةِ - وَهُو رَجُلٌ مِنْ يَنِي تَمِيمٍ -، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اعْدِلْ. فَقَالَ: «وَيْلَكَ وَمَنْ يَعْدِلُ إِنْ لَمْ أَكُنْ أَعْدِلُ »، فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اثْذَنْ لِي يَعْدِلُ إِنْ لَمْ أَكُنْ أَعْدِلُ »، فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اثْذَنْ لِي يَعْدِلُ إِنْ لَمْ أَكُنْ أَعْدِلُ »، فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، اثْذَنْ لِي الْمَوْمَةُ فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاتَهُ مَعَ صَلاتِهِمْ، وَصِيَامَهُ مَعَ صَلابِهِمْ، وَصِيَامَهُ مَعَ صَلابِهِمْ، يَقْرَءُونَ الْقُرْآنَ لا يُجَاوِزُ تَرَاقِيَهُمْ، يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمُرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّعِيةِ ، يُنْظُرُ إِلَى فَضَيَةٍ، يُنْظُرُ إلَى رَصَافِهِ فَمَا يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ، ثُمَّ يُنْظُرُ إلَى نَصِيةٍ - وَهُو وَسَامَهُ مَعَ اللَّهُ مُ الْمُونَاقُ وَالدَّمَ، آيَتُهُمْ وَدُدُ فِيهِ شَيْءٌ، قَدْ سَبَقَ الْفُرْثَ وَالدَّمَ، آيَتُهُمْ وَدُدُ فِيهِ شَيْءٌ، قَدْ سَبَقَ الْفُرْثَ وَالدَّمَ، آيَتُهُمْ وَجُدُ فِيهِ شَيْءٌ، قَدْرُدُرُ، وَيَخُرُجُونَ عَلَى حِينِ فُرْقَةٍ وَحُدُلُ أَسُودُ إِحْدَى عَضُدَيْهِ مِثْلُ ثَذَى إِلَى قَدُوهِ فَلا يُوجَدُ فِيهِ شَيْءٌ، قَدْرَهُ وَيَعُرُجُونَ عَلَى حِينِ فُوقَةً لَكُورُ الْمُوالِقُولُ الْمُوالُولُ أَلْمُولُ الْمُولِولَ الْمُولَةِ الْمُولِ الْمُؤْلُولُ إِلَى الْمُولُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ ا

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۵۷۲ ـ ۵۷۲)، کتاب الفتن، باب۲۲، ح۲۱۲ إلى ۷۱۳۱. (۱٦/ ۵۹۱، ۵۹۱)، کتاب الفتن، باب۲۷، ح۷۱۳۲ ـ ۷۱۳۲.

مِنَ النَّاسِ».

قَالَ أَبُو سَعِيدٍ: فَأَشْهَدُ أَنِّي سَمِعْتُ هَذَا الْحَدِيثَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، وَأَشْهَدُ أَنَّ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ قَاتَلَهُمْ وَأَنَا مَعَهُ، فَأَمَرَ بِذَلِكَ الرَّجُلِ فَالْتُمِسَ، فَأُتِيَ بِهِ حَتَّى نَظَرْتُ إِلَيْهِ عَلَى نَعْتِ النَّبِيِّ ﷺ الَّذِي نَعَتَهُ.

[تقدم في: ٣٣٤٤، ٣٣٤٤، أطرافه في: ٣٣١١، ٢٦٩١، ٢٦٩١، ٢٦٩١، ٢٩٣١، ٢٩٣١، ٢٩٣١، ٢٩٣١) القدم في: ٣٦١١ مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ خَيْثُمَةَ عَنْ سُويَدِ بْنِ غَفَلَةَ قَالَ : قَالَ عَلِيٌّ رَضِيَ اللَّهُ عَتْهُ : إِذَا حَدَّنْتُكُمْ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَيَّا اللَّهُ عَلَيْهِ ، وَإِذَا حَدَّنْتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ فَإِنَّ الْحَرْبَ خَدْعَةٌ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْهُ أَنْ أَكْذِبَ عَلَيْهِ ، وَإِذَا حَدَّنْتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ فَإِنَّ الْحَرْبَ خَدْعَةٌ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْهُ أَنْ أَكْذِبَ عَلَيْهِ ، وَإِذَا حَدَّنْتُكُمْ فِيمَا بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ فَإِنَّ الْحَرْبَ خَدْعَةٌ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيْهُ وَلُونَ مِنْ خَيْرٍ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ ، يَقُولُونَ مِنْ خَيْرٍ قَوْلِ الْبَرِيَّةِ ، يَمُرُقُونَ مِنْ الرَّمِيةِ ، لا يُجَاوِزُ إِيمَانُهُمْ حَنَاجِرَهُمْ ، فَأَيْنَمَا لَقِيتُمُوهُمْ فَا فَتُلُومُ مُ الْقِيتَامَةِ ».

[الحديث: ٣٦١١، أطرافه في: ٦٩٣٠، ٥٠٥٧]

الحديث الثاني والثلاثون: حديث أبي سعيد في ذكر ذي الخويصرة، وقد تقدم طرف منه في قصة عادمن أحاديث الأنبياء (١٠)، وأحلت على شرحه في المغازي (٢٠)، وهو في أواخرها من وجه آخر مطولاً. وقوله في هذه الرواية: «فقال عمر: ائذن لي أضرب عنقه» لا ينافي قوله في تلك الرواية «فقال خالد» لاحتمال أن يكون كل منهما سأل في ذلك، وقوله هنا: «دعه فإن له أصحابًا» ليست الفاء للتعليل وإنما هي لتعقيب الأخبار، والحجة لذلك ظاهرة في الرواية الآتية.

وقوله: (لا يجاوز) ويحتمل أنه لكونه لا تفقهه قلوبهم ويحملونه على غير المراد به، ويحتمل أن يكون المراد أن تلاوتهم لا ترتفع إلى الله.

وقوله: (يمرقون من الدين) إن كان المراد به الإسلام فهو حجة لمن يكفر الخوارج، ويحتمل أن يكون المراد بالدين الطاعة فلا يكون فيه حجة و إليه جنح الخطابي (٣).

<sup>(</sup>١) (٧/ ٦٢٥)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب، ح ٣٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٤٨٧)، كتاب المغازي، باب ٢١، ح ١ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٣/ ٣٣٥١، ١٥٣٤)، (٣/ ٢٠٦١).

وقوله: (الرمية) بوزن فعيلة بمعنى مفعولة وهو الصيد المرمى، شبه مروقهم من الدين بالسهم الذي يصيب الصيد فيدخل فيه ويخرج منه، ومن شدة سرعة خروجه لقوة الرامي لا يعلق من جسد الصيد شيء.

وقوله: (ينظر في نصله) أي حديدة السهم، و «رصافه» بكسر الراء ثم مهملة ثم فاء أي عصبه الذي يكون فوق مدخل النصل، والرصاف جمع واحده رصفة بحركات، و «نضيه» بفتح النون وحكى ضمها وبكسر المعجمة بعدها تحتانية ثقيلة قد فسره في الحديث بالقدح بكسر القاف وسكون الدال أي عود السهم قبل أن يراش وينصل، وقيل هو ما بين الريش والنصل. قاله الخطابي $^{(1)}$ . قال ابن فارس: سمى بذلك/ لأنه بري حتى عاد نضوًا أي هزيلًا. وحكى  $rac{1}{4}$ الجوهري عن بعض أهل اللغة أن النضي النصل، والأول أولى، و «القذذ» بضم القاف ومعجمتين الأولى مفتوحة جمع قذة وهي ريش السهم يقال لكل واحدة قذة ، ويقال: هو أشبه به من القذة بالقذة ؛ لأنها تجعل على مثال واحد.

وقوله: (آيتهم) أي علامتهم.

وقوله: (بضعة) بفتح الموحدة أي قطعة لحم.

وقوله: (تدردر) بدالين وراءين مهملات أي تضطرب، والدردرة صوت إذا اندفع سمع له اختلاط.

وقوله: (على حين فرقة) أي زمان فرقة، وهو بضم الفاء أي افتراق، وفي رواية الكشميهني «على خير » بخاء معجمة وراء أي أفضل، وفرقة بكسر الفاء أي طائفة وهي رواية الإسماعيلي، ويؤيد الأول حديث مسلم من وجه آخر عن أبي سعيد «تمرق مارقة عند فرقة من المسلمين تقتلها أولى الطائفتين بالحق» أخرجه هكذا مختصرًا من وجهين، وفي هذا وفي قوله ﷺ: «تقتل عمارًا الفئة الباغية» دلالة واضحة على أن عليًا ومن معه كانوا على الحق، وأن من قاتلهم كانوا مخطئين في تأويلهم . والله أعلم .

وقوله \_ في آخر الحديث \_: (فأتى به) أي بذي الخويصرة «حتى نظرت إليه على نعت النبي على الذي نعته» يريد ما تقدم من كونه أسود إحدى عضديه مثل ثدي المرأة . . . إلخ . قال بعض أهل اللغة: النعت يختص بالمعانى كالطول والقصر والعمى والخرس، والصفة بالفعل

<sup>(</sup>١) الأعلام (٣/ ١٦٠٥).

كالضرب والجروح، وقال غيره: النعت للشيء الخاص والصفة أعم.

الحديث الثالث والثلاثون: حديث على في الخوارج وسيأتي شرحه في استتابة المرتدين (١)، وقوله: «سويد بن غفلة» بفتح المعجمة والفاء، قال حمزة الكناني صاحب النسائي: ليس يصح لسويد عن على غيره.

وقوله: (الحرب خدعة) تقدم ضبطه وشرحه في الجهاد (٢).

وقوله: (حدثاء الأسنان) أي صغارها، و «سفهاء الأحلام» أي ضعفاء العقول.

وقوله: (يقولون من قول خير البرية) أي من القرآن كما في حديث أبي سعيد الذي قبله «يقرءون القرآن». وكان أول كلمة خرجوا بها قولهم: لا حكم إلا الله، وانتزعوها من القرآن وحملوها على غير محملها.

وقوله: (فإن في قتلهم أجرًا لمن قتلهم) في رواية الكشميهني «فإن قتلهم».

٣٦١٢ حدَّنِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُشَنِّى حَدَّنَنِي يَحْيَى عَنْ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا قَيْسٌ عَنْ خَبَّابِ بْنِ الْأَرْتُ قَالَ: شَكُونَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ وَهُو مُتَوسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ، قُلْنَا لَهُ: أَلا تَسْتُنْصِرُ لَلَا رَبِّ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ لَنَا؟ أَلا تَدْعُو اللَّهُ لَنَا؟ قَالَ: «كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ لِنَا؟ أَلا تَدْعُو اللَّه لَنَهُ ضَعُ عَلَى رَأْسِهِ، فَيُسَتَّ بِإِنْتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِ بُونَ صَعْمَ عِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَّى يَسِيرَ اللَّهُ الْوَالِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَنَّ هَذَا الأَمْرَ حَتَى يَسِيرَ اللَّهَ أَوْ الدَّنْ عَلَى عَنْمِهِ، وَلَكِنَكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ».

[الحديث: ٣٦١٢) طرفاه في: ٣٨٥٢، ٣١٤٣]

الحديث الرابع والثلاثون: حديث خباب، وسيأتي شرحه قريبًا في «باب ما لقي النبي عليه وأصحابه بمكة». وقوله فيه: «فيجاء» كذا للأكثر بالجيم. وقال عياض (٣): وقع في رواية الأصيلي بالحاء والمهملة وهو تصحيف، والفيح الباب الواسع ولا معنى له هنا.

قوله: (حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضر موت) يحتمل أن يريد صنعاء اليمن، وبينها وبينها وبينها وبينها وبينها مضافة بعيدة نحو خمسة أيام، ويحتمل أن يريد صنعاء الشام

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۱۲۶)، كتاب استتابة المرتدين، باب، م- ۲۹۳.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۲۸۲)، کتاب الجهاد، باب ۱۵۷، ح۳۰۲۸.

<sup>(</sup>٣) مشارق الأنوار (١/٢١٣).

٣٦١٣ حدَّ ثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا أَزْهُرُ بْنُ سَعْدِ حَدَّثَنَا ابْنُ عَوْنِ قَالَ: أَنْبَأَنِي مُوسَى ابْنُ أَنَسٍ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ افْتَقَدَ ثَابِتَ بْنَ قَيْسٍ، فَقَالَ رَجُلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَنَا أَعْلَمُ لَكَ عِلْمَهُ. فَأَتَاهُ فَوَجَدَهُ جَالِسًا فِي بَيْتِهِ مُنَكِّسًا رَأْسَهُ، فَقَالَ: مَا شَأَنُكَ؟ رَسُولَ اللهِ، أَنَا أَعْلَمُ لَكَ عِلْمَهُ. فَأَتَاهُ فَوَجَدَهُ جَالِسًا فِي بَيْتِهِ مُنَكِّسًا رَأْسَهُ، فَقَالَ: مَا شَأَنُك؟ فَقَالَ: شَرَّ، كَانَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِ ﷺ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ، وَهُو مِنْ أَهْلِ الأَرْضِ. فَأَتَى الرَّجُلُ، فَأَخْبَرَهُ أَنَّهُ قَالَ كَذَا وَكَذَا، فَقَالَ مُوسَى بْنُ أَنْسٍ: فَرَجَعَ الْمَرَّةَ الآخِرَةَ بِبِشَارَةٍ عَظِيمَةٍ، فَقَالَ: «اذْهَبْ إِلَيْهِ، فَقُلْ لَهُ: إِنَّكَ لَسْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ، وَلَكِنْ مِنْ أَهْلِ الْجَنَةِ».

[الحديث: ٣٦١٣، طرفه في: ٢٤٨٤]

الحديث الخامس والثلاثون: حديث أنس في قصة ثابت بن قيس بن شماس:

قوله: (أنبأني موسى بن أنس) كذا رواه من طريق أزهر عن ابن عون، وأخرجه أبو عوانة عن يحيى بن أبي طالب عن أزهر، وكذا أخرجه الإسماعيلي من رواية يحيى بن أبي طالب، ورواه عبدالله بن أحمد بن حنبل عن يحيى بن معين عن أزهر فقال: «عن ابن عون عن ثمامة بن عبدالله بن أنس» بدل موسى بن أنس، أخرجه أبو نعيم عن الطبراني عنه، وقال: لا أدري ممن الوهم؟ قلت: لم أره في مسند أحمد، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق ابن المبارك عن ابن عون عن موسى بن أنس قال: «لما نزلت ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَعُوا أَصَّواتَكُم ﴾ [الحجرات: ٤٩] قعد ثابت بن قيس في بيته» الحديث، وهذا صورته مرسل إلا أنه يقوي أن الحديث لابن عون عن موسى لاعن ثمامة.

قوله: (افتقد ثابت بن قيس) أي ابن شماس خطيب رسول الله ﷺ، ووقع عند مسلم من وجه آخر عن أنس قال: «كان ثابت بن قيس بن شماس خطيب الأنصار».

<sup>(</sup>١) (١١/١٠)، كتاب التفسير (الحجرات، باب١، ح٢٨٤٦.

ذلك في بني قريظة سنة خمس، ويمكن الجمع بأن الذي نزل في قصة ثابت مجرد رفع الصوت والذي نزل في قصة الأقرع أول السورة وهو قوله: ﴿ كَانُ هَلِنَ مُوا بَيْنَ يَدَي اللّهِ وَرَسُوا إِنّهُ وَ الحجرات: ١] وقد نزل من هذه السورة سابقًا أيضًا قوله: ﴿ وَإِن طَا يَفْنَانِ مِن المُوْمِنِينَ اَفْنَاتُوا مُن اللّه وَفِي الحجرات: ٩]، فقد تقدم في كتاب الصلح (١) من حديث أنس وفي آخره أنها نزلت في قصة عبد الله بن أبي ابن سلول، وفي السياق «وذلك قبل أن يسلم عبد الله»، وكان إسلام عبد الله بعد وقعة بدر، وقد روى الطبري وابن مردويه من طريق زيد بن الحجاب «حدثني أبو ثابت بن ثابت ابن قيس قال: لما نزلت هذه الآية قعد ثابت يبكي، فمر به عاصم بن عدي فقال: ما يبكيك؟ قال: أتخوف أن تكون هذه الآية نزلت فيّ. فقال له رسول الله: أما ترضي أن تعيش حميدًا. . . » الحديث، وهذا لا يغاير أن يكون الرسول إليه من النبي على سعد بن عبادة من قبيلة ابن المنذر في تفسيره من طريق سعيد بن/ بشير عن قتادة عن أنس في هذه القصة «فقال سعد بن عبادة يا رسول الله هو جاري . . . » الحديث، وهذا أشبه بالصواب ؛ لأن سعد بن عبادة من قبيلة ثابت بن قيس فهو أشبه أن يكون جاره من سعد بن معاذ لأنه من قبيلة أخرى .

قوله: (أنا أعلم لك علمه) كذا للأكثر، وفي رواية حكاها الكرماني (٢) «ألا» بلام بدل النون وهي للتنبيه، وقوله: «أعلم لك» أي لأجلك وقوله: «علمه» أي خبره.

قوله: (كان يرفع صوته) كذا ذكره بلفظ الغيبة، وهو التفات، وكان السياق يقتضي أن يقول: كنت أرفع صوتي.

قوله: (فأتى الرجل فأخبره أنه قال كذا وكذا) أي مثل ما قال ثابت أنه لما نزلت ﴿ لَا تَرْفَعُواْ أَصَّوَاتَكُمُّم فَوْقَ صَوِّتِ النَّبِيِ ﴾ [الحجرات: ٢] جلس في بيته وقال: أنا من أهل النار، وفي رواية لمسلم «فقال ثابت: أنزلت هذه الآية ولقد علمتم أني من أرفعكم صوتًا».

قوله: (فقال موسى بن أنس) هو متصل بالإسناد المذكور إلى موسى ، لكن ظاهره أن باقي الحديث مرسل ، وقد أخرجه مسلم متصلاً بلفظ «قال فذكر ذلك سعد للنبي على فقال: بل هو من أهل الجنة».

قوله: (ببشارة عظيمة) هي بكسر الموحدة وحكى ضمها.

قوله: (ولكن من أهل الجنة) قال الإسماعيلي: إنما يتم الغرض بهذا الحديث \_ أي من

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۵۷۱)، كتاب الصلح، باب ۱، ح ۲۲۹۱.

<sup>(170/18) (7)</sup> 

إيراده في «باب علامة النبوة» \_ بالحديث الآخر \_ أي الذي مضى في كتاب الجهاد في «باب التحنط عند القتال» (۱) فإن فيه أنه قُتِل باليمامة شهيدًا يعني وظهر بذلك مصداق قوله على التحنط من أهل الجنة» لكونه استشهد. قلت: ولعل البخاري أشار إلى ذلك إشارة؛ لأن مخرج الحديثين واحد. والله أعلم. ثم ظهر لي أن البخاري، أشار إلى ما في بعض طرق حديث نزول الآية المذكورة، وذلك فيما رواه ابن شهاب عن إسماعيل بن محمد بن ثابت قال: «قال ثابت ابن قيس بن شماس: يا رسول الله، إني أخشى أن أكون قد هلكت. فقال: وما ذاك؟ قال: فهانا الله أن نرفع أصواتنا فوق صوتك، وأنا جهير...» الحديث، وفيه «فقال له عليه الصلاة والسلام: أما ترضى أن تعيش سعيدًا وتقتل شهيدًا وتدخل الجنة»، وهذا مرسل قوي الإسناد، أخرجه ابن سعد عن معن بن عيسى عن مالك عنه، وأخرجه الدارقطني في «الغرائب» من طريق إسماعيل بن أبي أويس عن مالك كذلك، ومن طريق سعيد بن كثير عن مالك فقال فيه «عن إسماعيل عن ثابت بن قيس»، وهو مع ذلك مرسل؛ لأن إسماعيل لم يلحق ثابتًا.

وأخرجه ابن مردويه من طريق صالح بن أبي الأخضر عن الزهري فقال: "عن محمد بن ثابت بن قيس أن ثابتاً" فذكر نحوه، وأخرجه ابن جرير من طريق عبد الرزاق عن معمر عن الزهري معضلاً ولم يذكر فوقه أحدًا، وقال في آخره: "فعاش حميدًا وقتل شهيدًا يوم مسيلمة"، وأصرح من ذلك ما روى ابن سعد بإسناد صحيح أيضًا من مرسل عكرمة قال: "لما نزلت ﴿ يَكَأَيُّا النِّينَ ءَامَنُوا لا تَرَفَعُوا أَصَوَتُكُم ﴾ الآية [الحجرات: ٢] قال ثابت بن قيس: كنت أرفع صوتي، فأنا من أهل النار، فقعد في بيته » فذكر الحديث نحو حديث أنس، وفي آخره "بل هو من أهل الجنة. فلما كان يوم اليمامة انهزم المسلمون، فقال ثابت: أف لهؤ لاء ولما يعبدون، وأف لهؤ لاء ولما يعبدون، تفسيره من طريق سليمان بن المغيرة عن ثابت عن أنس في قصة ثابت بن قيس فقال في آخرها: "قسيره من طريق سليمان بن المغيرة عن ثابت عن أنس في قصة ثابت بن قيس فقال في آخرها: في بعضنا بعض الانكشاف، فأقبل وقد تكفن و تحنط، فقاتل حتى قتل ". وروى ابن المنذر في تفسيره من طريق عطاء الخراساني قال: "حدثتني بنت ثابت بن قيس قالت: لما أنزل الله هذه ألاية دخل ثابت بيته فأغلق بابه . . . » فذكر القصة مطولة، وفيها قول النبي علي الته عن الآية دخل ثابت بيته فأغلق بابه . . . » فذكر القصة مطولة، وفيها قول النبي علي المندر القي حميدًا، وتموت شهيدًا»، وفيها "فلماكان يوم اليمامة ثبت حتى قتل ".

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۱۱٤)، كتاب الجهاد، باب ۳۹، ح ۲۸٤٠.

777

الحديث السادس والثلاثون: حديث البراء «قرأ رجل الكهف» هو أسيد بن حضير، كما سيأتي بيان ذلك في فضائل القرآن (١) بأتم منه.

٣٦١٥ حَدَّنَا رُهَيْرُ مُعَاوِيةَ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يَزِيدَ بْنِ إِبْرَاهِيمَ أَبُو الْحَسَنِ الْحَوَانِيُّ حَدَّثَنَا رُهَيْرُ بْنُ مُعَاوِيةَ حَدَّثَنَا أَبُو إِسْحَاقَ سَمِعْتُ الْبَرَاءَ بْنَ عَازِبِ يَقُولُ: جَاءَ أَبُو بَحْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ إِلَى أَبِي فِي مَنْزِلِهِ فَاشْتَرَى مِنْهُ رَحْلًا ، فَقَالَ لِعَازِبِ: ابْعَثِ ابْنَكَ يَحْمِلْهُ مَعِي. قَالَ: فَحَمَلْتُهُ مَعَهُ، وَخَرَجَ أَبِي يُنْتَقِدُ ثَمَنَهُ ، فَقَالَ لَهُ أَبِي: يَا أَبَا بَكُو ، حَدُنِي كَيْفَ صَنَعْتُمَا حِينَ سَرَيْتَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ إَلَيْ يَعْتُم الطَّهِيرَةِ ، وَخَلا الطَّرِيقُ لا يَمُو فِي الْغَدِ ، حَتَّى قَامَ قَائِمُ الظَّهِيرَةِ ، وَخَلا الطَّرِيقُ لا يَمُو فِيهِ أَحَدٌ ، فَرُوعَ مَنْ النَّاعِيلَةُ لَهَا ظِلَّ لَمْ تَأْتِ عَلَيْهِ الشَّمْسُ ، فَنَزْ لَنَاعِنْدَهُ ، وَسَوَيْتُ لِلنَّهِ يَعْهُ اللَّهِ عَلَيْهِ الشَّمْسُ ، فَنَزُ لَنَاعِنْدَهُ ، وَسَوَيْتُ لِلنَّبِي عَلَيْهُ لَهُ الشَّمْسُ ، فَنَزَلْنَاعِنْدَهُ ، وَسَوَيْتُ لِلنَّبِي عَلَى اللَّهِ وَأَنَا أَنْفُضُ لَكَ مَا حَوْلَكَ مَكَانًا بِيلِي يَنْهُمُ وَلَنَا أَنْفُضُ لَكَ مَا حَوْلَكَ مَا حَوْلَكَ مَعْمَ الْعُرْمِ فَى اللَّهُ وَأَنَا أَنْفُضُ مَا حَوْلُكَ فَيه فَرُوةً ، وَقُلْتُ له : نَمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ وَأَنَا أَنْفُضُ لَكَ مَا حَوْلَكَ مَا حَوْلَكَ وَعَى مَنَامُ وَكَرَعُ يُرِيدُ مِنْهَا مِثْلَ النَّذِي أَنْ الْمَوْتِ عُنِي الْمَالِي وَلَيْعُ اللَّهِ وَمَا لَا الْعَرَاقِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعُرَافِ وَاللَّهُ عَلَى الْمَدِنَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْعُولُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال

قَالَ: فَارْتَحَلْنَا بَعُدَمَا مَالَتِ الشَّمْسُ، وَاتَّبَعَنَا سُرَاقَةُ بْنُ مَالِكٍ، فَقُلْتُ: أُتِينَا بَارَسُولَ اللَّهِ . فَقَالَ: ﴿ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ فَدَعَا عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ ، فَارْتَطَمَتْ بِهِ فَرَسُهُ إِلَى بَطْنِهَا ـ أُرَي فِي جَلَدٍ مِنَ الأَرْضِ ، شَكَّ زُهَيْزٌ \_ فَقَالَ: إِنِّي أُرَاكُمَا قَدْ دَعَوْتُمَا عَلَيَّ ، فَادْعُوا لِي ، فَاللَّهُ لَكُمَا أَنْ أَرُدً

<sup>(</sup>١) (١١/ ٢٣٩)، كتاب فضائل القرآن، باب١١، ح١١٥.

عَنْكُمَا الطَّلَبَ. فَدَعَا لَهُ النَّبِيُّ ﷺ فَنَجَا، فَجَعَلَ لا يَلْقَى أَحَدًا إِلا قَالَ: كَفَيْتُكُمْ مَا هُنَا. فَلا يَلْقَى أَحَدًا إِلارَدُّهُ. قَالَ: وَوَفَى لَنَا.

[تقدم في : ٢٤٣٩، الأطراف : ٣٦٥٧، ٣٩٠٨، ٣٩١٧، ٥٦٠٠]

/ الحديث السابع والثلاثون: حديث البراء عن أبي بكر في قصة الهجرة، وقد تقدم شرح بعضه في آخر اللقطة (۱). وقوله هنا في أوله: «حدثنا محمد بن يوسف» هو البيكندي وهو من صغار شيوخه، وشيخه الآخر محمد بن يوسف الفريابي أكبر من هذا وأقدم سماعًا، وقد أكثر البخاري عنه، شيوخه، وشيخه الآخر محمد بن يوسف الفريابي أكبر من هذا وأقدم سماعًا، وقد أكثر البخاري عنه، وأحمد بن يزيد يعرف بالورتنيسي بفتح الواو وسكون الراء وفتح المثناة وتشديد النون المكسورة بعدها تحتانية ساكنة ثم مهملة ، وزهير بن معاوية هو أبو خيثمة الجعفي، قال البزار: لم يرو هذا المحديث تامًا عن أبي إسحاق إلا زهير وأخوه خديج وإسرائيل، وروى شعبة منه قصة اللبن خاصة . انتهى . وقد رواه عن إسحاق مطولاً أيضًا حفيده يوسف بن إسحاق بن أبي إسحاق، وهو في «باب الهجرة إلى المدينة» ، لكنه لم يذكر فيه قصة سراقة وزاد فيه قصة غيرها كماسيأتي .

قوله: (جاء أبو بكر) أي الصديق (إلى أبي) هو عازب بن الحارث بن عدي الأوسي من قدماء الأنصار.

قوله: (فاشترى منه رحلاً) بفتح الراء وسكون المهملة ، هو للناقة كالسرج للفرس.

قوله: (ابعث ابنك يحمله معي. قال: فحملته وخرج أبي ينتقد ثمنه، فقال له أبي: يا أبا بكر حدثني كيف صنعتما) ووقع في رواية إسرائيل الآتية في فضل أبي بكر (٢) «أن عازبًا امتنع من إرسال ابنه مع أبي بكر حتى يحدثه أبو بكر بالحديث»، وهي زيادة ثقة مقبولة لا تنافي هذه الرواية، بل يحتمل قوله: «فقال له أبي» أي من قبل أن أحمله معه، أو أعاد عازب سؤال أبي بكر عن التحديث بعد أن شرطه عليه أو لا وأجابه إليه.

قوله: (ليلتنا) أي بعضها، وذلك حين خرجوا من الغار، كما سيأتي بيانه في حديث عائشة في الهجرة إلى المدينة (٣)، ففيها أنهما لبثا في الغار ثلاث ليال ثم خرجا. وقوله: «ومن الغد»

<sup>(</sup>١) (٦/ ٢٥٦)، كتاب اللقطة، باب ١٢، ح ٢٤٣٩.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٥٢.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٦٧٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٥.

فيه تجوز؛ لأن السير الذي عطف عليه سير الليل.

قوله: (حتى قام قائم الظهيرة) أي نصف النهار، وسمي قائمًا؛ لأن الظل لا يظهر حينئذ فكأنه واقف، ووقع في رواية إسرائيل «أسرينا ليلتنا ويومنا حتى أظهرنا» أي دخلنا في وقت الظهر.

قوله: (فرفعت لناصخرة) أي ظهرت.

قوله: (لم تأت عليها) أي على الصخرة ، وللكشميهني «لم تأت عليه» أي على الظل .

قوله: (وبسطت عليه فروة) هي معروفة، ويحتمل أن يكون المراد شيء من الحشيش اليابس، لكن يقوي الأول أن في رواية يوسف بن إسحاق «ففرشت له فروة معي»، وفي رواية خديج في جزء لوين «فروة كانت معي».

قوله: (وأنا أنفض لك ما حولك) يعني من الغبار ونحو ذلك حتى لا يثيره عليه الريح، وقيل: معنى النفض هنا الحراسة، يقال: نفضت المكان إذا نظرت جميع ما فيه، ويؤيده قوله في رواية إسرائيل: «ثم انطلقت أنظر ما حولي هل أرى من الطلب أحدًا؟».

قوله: (لرجل من أهل المدينة ـ أو مكة ـ) هو شك من الراوي أي اللفظين قال؟ وكأن الشك من أحمد بن يزيد، فإن مسلمًا أخرجه من طريق الحسن بن محمد بن أعين عن زهير فقال فيه: «لرجل من أهل المدينة» ولم يشك، ووقع في رواية خديج «فسمى رجلاً من أهل مكة» ولم يشك، والمراد بالمدينة مكة، ولم يرد بالمدينة المدينة النبوية؛ لأنها حينئذ لم تكن تسمى المدينة وإنما كان يقال لها يثرب، وأيضًا فلم تجر العادة للرعاة أن يبعدوا في المراعي هذه المسافة البعيدة. ووقع في رواية إسرائيل «فقال: لرجل من قريش، سماه فعرفته»، وهذا يؤيد ما قررته؛ لأن قريشًا لم يكونوا يسكنون المدينة النبوية إذ ذاك.

قوله: (أفي غنمك لبن؟) بفتح اللام والموحدة، وحكى عياض أن في رواية «لب» بضم اللام وتشديد الموحدة جمع «لابن» أي ذوات لبن.

قوله: (أفتحلب؟ قال: نعم) الظاهر أن مراده بهذا الاستفهام: أمعك إِذْنٌ في/ الحلب لمن يمر بك على سبيل الضيافة؟ وبهذا التقرير يندفع الإشكال الماضي في أواخر اللقطة، وهو كيف استجاز أبو بكر أخذ اللبن من الراعي بغير إذْن مالك الغنم؟ ويحتمل أن يكون أبو بكر لما عرف عرف رضاه بذلك بصداقته له أو إذنه العام لذلك، وقد تقدم باقي ما يتعلق بذلك هنا.

قوله: (فقلت: انفض الضرع) أي ثدي الشاة، وفي رواية إسرائيل الآتية «وأمرته فاعتقل

375

شاة» أي وضع رجلها بين فخذيه أو ساقيه يمنعها من الحركة .

قوله: (فأخذت قدحًا فحلبت) في رواية «فأمرت الراعي فحلب»، ويجمع بأنه تجوز في قوله: «فحلبت» ومراده أمرت بالحلب.

قوله: (كثبة) بضم الكاف وسكون المثلثة وفتح الموحدة أي قدر قدح، وقيل: حلبة خفيفة، ويطلق على القليل من الماء واللبن، وعلى الجرعة تبقى في الإناء، وعلى القليل من الطعام والشراب وغيرهما من كل مجتمع.

قوله: (واتبعنا سراقة بن مالك) في رواية إسرائيل «فارتحلنا والقوم يطلبوننا، فلم يدركنا غير سراقة بن مالك بن جعشم».

قوله: (فارتطمت) بالطاء المهملة أي غاصت قوائمها.

قوله: (أرى) بضم الهمزة (في جَلَد من الأرض - شك زهير -) أي الراوي هل قال هذه اللفظة أم لا؟ والجَلَد بفتحتين - الأرض الصلبة، وفي رواية مسلم أن الشك من زهير في قول سراقة: «قد علمت أنكما قد دعوتما علي»، ووقع في رواية خديج بن معاوية وهو أخو زهير «ونحن في أرض شديدة كأنها مجصصة، فإذا بوقع من خلفي فالتفت فإذا سراقة، فبكي أبوبكر فقال: أتينا يا رسول الله. قال: كلا. ثم دعا بدعوات»، وستأتي قصة سراقة في أبواب الهجرة إلى المدينة (۱) من حديث سراقة نفسه بأتم من سياق البراء، فلذلك أخرت شرحها إلى مكانها. وفي الحديث معجزة ظاهرة، وفيه فوائد أخرى يأتي ذكرها في مناقب أبي بكر الصديق (۲).

٣٦١٦ حَدَّثَنَا مُعَلَّى بْنُ أَسَدِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ مُخْتَارِ حَدَّثَنَا خَالِدٌ عَنْ عِكْرِ مَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَّ عَيِّ وَدَلَ عَلَى أَعْرَابِيٍّ يَعُودُهُ، قَالَ: وَكَانَ النَّبِيُ عَيِّ إِذَا دَخَلَ عَلَى مَريضٍ يَعُودُهُ قَالَ: «لا بأُسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»، عَلَى مُريضٍ يَعُودُهُ قَالَ: «لا بأُسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»، عَلَى مُريضٍ يَعُودُهُ قَالَ: «لا بأُسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»، قَالَ لَهُ: «لا بأُسَ طَهُورٌ إِنْ شَاءَ اللَّهُ»، قَالَ: قُلْتُ: طَهُورٌ؟ كَلا، بَلْ هِيَ حُمَّى تَفُورُ الْوَ تَثُورُ - عَلَى شَيْحٍ كَبِيرٍ، تُزِيرُهُ الْقُبُورَ. فَقَالَ النَّبِيُ عَيْقٍ: «فَنَعَمْ إِذًا».

[الحديث: ٣٦١٦، الأطراف: ٢٥٦٥، ٢٢٢٥، ٧٤٧٠]

٣٦١٧ حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ رَجُلٌ نَصْرَانِيًّا فَأَسْلَمَ، وَقَرَأَ الْبَقَرَةَ وَآلَ عِمْرَانَ، فَكَانَ يَكْتُبُ لِلنَّبِيِّ ﷺ، فَعَادَ نَصْرَانِيًّا،

<sup>(</sup>١) (٨/ ٦٨٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب٥٤، ح٩٠٨.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٥٢.

فَكَانَ يَقُولُ: مَا يَذْرِي مُحَمَّدٌ إِلا مَا كَتَبَّتُ لَهُ. فَأَمَاتَهُ اللَّهُ، فَدَفَنُوهُ، فَأَصْبَحَ وَقَدْ لَفَظَنْهُ الأرْضُ، فَقَالُوا: هَذَا فِعْلُ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِهِ، لَمَّا هَرَبَ مِنْهُمْ نَبَشُوا عَنْ صَاحِبِنَا، فَأَلْقَوْهُ. فَحَفَرُوا لَهُ فَأَعْمَقُوا، فَأَصْبَحَ وَقَدْ لَفَظَنْهُ الأَرْضُ، فَقَالُوا: هَذَا فِعْلُ مُحَمَّدٍ وَأَصْحَابِهِ، نَبَشُوا عَنْ صَاحِبِنَا لَمَّا هَرَبَ مِنْهُمْ، فَأَلْقَوْهُ خَارِج القبر. فَحَفَرُوا لَهُ وَأَعْمَقُوا لَهُ فِي الأَرْضِ مَا اسْتَطَاعُوا، فَأَصْبَحَ قَدْ لَفَظَنْهُ الأَرْضُ، فَعَلِمُوا أَنْهُ لَيْسَ مِنَ النَّاس، فَأَلْقَوْهُ.

/ الحديث الثامن والثلاثون: حديث ابن عباس في قصة الأعرابي الذي أصابته الحمى فقال: «حمى تفور على شيخ كبير» الحديث، وسيأتي شرحه في كتاب الطب (١)، ووجه دخوله في هذا الباب أن في بعض طرقه زيادة تقتضي إيراده في علامات النبوة، أخرجه الطبراني وغيره من رواية شرحبيل والد عبد المرحمن فذكر نحو حديث ابن عباس، وفي آخره «فقال النبي ﷺ: أما إذا أبيت فهي كما تقول، قضاء الله كائن، فما أمسى من الغد إلا ميتًا»، وبهذه الزيادة يظهر دخول هذا الحديث في هذا الباب. وعجبت للإسماعيلي كيف نبه على مثل ذلك في قصة ثابت ابن قيس وأغفله هنا؟ ووقع في «ربيع الأبرار» أن اسم هذا الأعرابي قيس، فقال في «باب الأمراض والعلل»: دخل النبي على قيس بن أبي حازم يعوده . . . فذكر القصة . ولم أر تسميته لغيره ، فهذا إن كان محفوظًا فهو غير قيس بن أبي حازم أحد المخضرمين ؛ لأن صاحب القصة مات في زمن النبي شي وقيس لم ير النبي شي في حال إسلامه فلا صحبة له ، ولكن أسلم في حياته ، ولأبيه صحبة وعاش بعده دهرًا طويلاً .

الحديث التاسع والثلاثون: حديث أنس في الذي أسلم ثم ارتد فدفن فلفظته الأرض.

قوله: (كان رجل نصرانيًا) لم أقف على اسمه، لكن في رواية مسلم من طريق ثابت عن أنس «كان منارجل من بني النجار».

قوله: (فعاد نصرانيًا) في رواية ثابت: «فانطلق هاربًا حتى لحق بأهل الكتاب فرفعوه».

قوله: (ما يدري محمد إلا ما كتبت له) في رواية الإسماعيلي «وكان يقول: ما أرى يحسن محمد إلا ما كنت أكتب له»، وروى ابن حبان من طريق محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة نحوه.

قوله: (فأماته الله) في رواية ثابت «فما لبث أن قصم الله عنقه فيهم».

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ۳۰، ۳۰)، کتاب العرضي، باب ۱، ۱۶، ح١٥٦٥، ٢٦٢٥.

قوله: (لما هرب منهم) في رواية الإسماعيلي «لما لم يرض دينهم».

قوله: (لفظته الأرض) بكسر الفاء أي طرحته ورمته، وحكي فتح الفاء.

قوله في آخره: (فألقوه) في رواية ثابت «فتركوه منبوذًا».

٣٦١٨ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ يُونُسَ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: وَأَخْبَرَنِي ابْنُ الْمُسَيَّبِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَلَهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِذَا هَلَكَ كِسْرَى فَلاَ كِسْرَى بَعْدَهُ، وَإِذَا هَلَكَ كِسْرَى فَلاَ كِسْرَى بَعْدَهُ، وَإِذَا هَلَكَ قَيْصَرُ فَلا قَيْصَرَ بَعْدَهُ. وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيدِهِ لَتُنْفِقُنَّ كُنُوزَهُمَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ».

[تقدم في: ٣٠٢٧، طرفاه في: ٣١٢٠، ٦٦٣٠]

٣٦١٩ حَدَّثَنَا قَبِيصَةُ حَدَّثَنَا شُفْيَانُ عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ بْنِ عُمَيْرٍ عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ رَفَعَهُ قَالَ: «إِذَا هَلَكَ كِسْرَى فَلا كِسْرَى بَعْدَهُ وَذَكَرَ وَقَالَ: - لَتُنْفَقَنَّ كُنُوزُهُمَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ».

[تقدم في: ٣١٢١، طرفه في: ٦٦٢٩]

الحديث الأربعون: حديث أبي هريرة «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده».

قوله: (كسرى) بكسر الكاف ويجوز الفتح، وهو لقب لكل من ولي مملكة الفرس، وقيصر لقب لكل من ولي مملكة الروم، قال ابن الأعرابي: الكسر أفصح في كسرى، وكان أبو حاتم يختاره، وأنكر الزجاج الكسر على ثعلب واحتج بأن النسبة إليه كسروي بالفتح، ورد عليه ابن فارس بأن النسبة قد يفتح فيها ما هو في الأصل مكسور أو مضموم كما قالوا في بني تغلب بكسر اللام تغلبي بفتحها، وفي سلمة كذلك، فليس فيه حجة على تخطئة الكسر. والله أعلم. وقد استشكل هذا مع بقاء مملكة الفرس؛ لأن آخرهم قتل في زمان عثمان، واستشكل أيضًا مع بقاء مملكة الروم، وأجيب عن ذلك بأن المراد: لا يبقى كسرى بالعراق ولا قيصر بالشام، وهذا منقول عن الشافعي، قال: وسبب/ الحديث أن قريشًا كانوا يأتون الشام والعراق تجارًا، فلما أسلموا خافوا انقطاع سفرهم إليهما لدخولهم في الإسلام، فقال النبي على ذلك لهم تطييبًا لقلوبهم و تبشيرًا لهم بأن ملكهما سيزول عن الإقليمين المذكورين.

وقيل: الحكمة في أن قيصر بقي ملكه وإنما ارتفع من الشام وما والاها وكسرى ذهب ملكه أصلاً ورأسًا أن قيصر لما جاءه كتاب النبي ﷺ قبله وكاد أن يسلم -كما مضى بسط ذلك في أول

777

الكتاب (۱) \_ ، وكسرى لما أتاه كتاب النبي يسلم مزقه ، فدعا النبي يسلم أن يمزق ملكه كل ممزق فكان كذلك . قال الخطابي (۲) : معناه فلا قيصر بعده يملك مثل ما يملك ، وذلك أنه كان بالشام وبها بيت المقدس الذي لا يتم للنصارى نسك إلا به ، ولا يملك على الروم أحد إلا كان قد دخله إما سرًا وإما جهرًا ، فانجلى عنها قيصر واستفتحت خزائنه ولم يخلفه أحد من القياصرة في تلك البلاد بعد ، ووقع في الرواية التي في «باب الحرب خدعة» (۲) من كتاب الجهاد «هلك كسرى ثم لأ يكون كسرى بعده ، وليهلكن قيصر». قيل : والحكمة فيه أنه قال ذلك لما هلك كسرى بن هرمز ، كما سيأتي في حديث أبي بكرة في كتاب الأحكام (٤) . قال : «بلغ النبي المن أن أهل فارس ملكوا عليهم امرأة . . . »الحديث ، وكان ذلك لما مات شيرويه بن كسرى فأمروا عليهم بنته بوران ، وأما قيصر فعاش إلى زمن عمر سنة عشرين على الصحيح ، وقيل : مات في زمن النبي على والذي حارب المسلمين بالشام ولده وكان يلقب أيضا قيصر .

وعلى كل تقدير فالمراد من الحديث وقع لا محالة؛ لأنهما لم تبق مملكتهما على الوجه الذي كان في زمن النبي على على قررته. قال القرطبي في الكلام على الرواية التي لفظها «إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده» وعلى الرواية التي لفظها «هلك كسرى ثم لا يكون كسرى بعده» بين اللفظين بون، ويمكن الجمع بأن يكون أبو هريرة سمع أحد اللفظين قبل أن يموت كسرى والآخر بعد ذلك، قال: ويحتمل أن يقع التغاير بالموت والهلاك، فقوله: «إذا هلك كسرى» أي هلك ملكه وارتفع، وأما قوله: «مات كسرى ثم لا يكون كسرى بعده» فالمراد به كسرى حقيقة. انتهى. ويحتمل أن يكون المراد بقوله: «هلك كسرى» تحقق وقوع ذلك حتى عبر عنه بلفظ الماضي، وإن كان لم يقع بعد للمبالغة في ذلك، كما قال تعالى: ﴿ أَنَ أَمّرُ اللّهِ فَلَا لَمَحْرَج الروايتين متحد فحمله على التعدد على خلاف الأصل فلا يصار إليه مع إمكان هذا الجمع. والله أعلم.

الحديث الحادي والأربعون: حديث جابر بن سمرة.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۷۰)، كتاب بدء الوحي، باب، ۵ ح٧.

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٣/ ١٩٥٢).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٢٨٢)، كتاب الجهاد، باب١٥٧، -٣٠٢٧.

<sup>(</sup>٤) (١٦/١٦)، كتاب القين، باب١٨، ح ٧٠٩٩.

قوله: (رفعه) تقدم في الجهاد (١١)، ووقع في رواية الإسماعيلي التي سأذكرها عن النبي على الله عنه وكذا تقدم في فرض الخمس (٢) من رواية جرير عن عبد الملك بن عمير.

قوله: (وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده) كذا ثبت لأبي ذر وسقط لغيره، ووقع في رواية الإسماعيلي من وجه آخر عن قبيصة شيخ البخاري فيه، ومن وجه آخر عن سفيان وهو الثوري مثل رواية الجماعة، قال: وكذا قال، لم يذكر قيصر وقال: كنوزهما.

قوله: (وذكر وقال: لتنفقن كنوزهما في سبيل الله) وقع في رواية النسفي «وذكره» وهو متجه، كأنه يقول: وذكر الحديث، أي مثل الذي قبله، وأما على رواية الباقين ففيه حذف تقديره: وذكر كلامًا أو حديثًا، ولم تقع هذه الزيادة في رواية الإسماعيلي المذكورة.

٣٦٢٠ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي حُسَيْنِ حَدَّثَنَا نَافِعُ بْنُ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَدِمَ مُسَيْلِمَةُ الْكَذَّابُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، فَجَعَلَ عَوْ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَدِمَ مُسَيْلِمَةُ الْكَذَّابُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، فَوَمِهِ ، فَأَقْبَلَ إِلَيْهِ يَقُولُ: إِنْ جَعَلَ لِي مُحَمَّدٌ الأَمْرَ مِنْ بَعْدِهِ تَبِعْتُهُ ، وَقَدِمَهَا فِي بَشَرِ كَثِيرٍ مِنْ قَوْمِهِ ، فَأَقْبَلَ إِلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَمَعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسِ بْنِ / شَمَّاسٍ - وَفِي يَدِ رَسُولِ اللَّه عَلَيْهُ قَطْعَةُ جَرِيدٍ - ، حَتَّى لَا مُسَولُ اللَّه عَلَيْهُ وَمُعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسٍ بْنِ / شَمَّاسٍ - وَفِي يَدِ رَسُولِ اللَّه عَلَيْهُ قَطْعَةُ جَرِيدٍ - ، حَتَّى لَا مُنْ اللَّهِ عَلَيْهُ وَمَعَهُ ثَابِتُ بْنُ قَيْسٍ بْنِ / شَمَّاسٍ - وَفِي يَدِ رَسُولِ اللَّه عَلَيْهُ قَطْعَةُ جَرِيدٍ - ، حَتَّى لَا مُنْ اللَّهِ عَلَى مُسَيْلِمَةً فِي أَصْحَابِهِ فَقَالَ: «لَوْ سَأَلْنَنِي هَذِهِ الْقِطْعَةَ مَا أَعْطَيْتُكَهَا ، وَلَنْ تَعْدُو أَمْرَ اللَّهِ فِيكَ ، وَلَئِنْ أَذْبَرُتُ لَيْعُورَنَكَ اللَّهُ ، وَإِنِّي لأَرَاكَ الَّذِي أُرِيثُ فِيكَ مَا رَأَيْثُ اللَّهُ ، وَإِنِّي لأَرَاكَ اللَّهِ يَكُ فِيكَ مَا رَأَيْثُ .

[الحديث: ٣٦٢٠، الأطراف: ٣٣٧١، ٢٣٧٨، ٧٠٣٠]

٣٦٢١ وَأَخْبَرَنِي أَبُو هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «بَيْنَمَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْتُ فِي يَدَيَّ سِوَارَيْنِ مِنْ ذَهَبٍ، فَأَهَمَّنِي شَأْنُهُمَا، فَأُوحِيَ إِلَيَّ فِي الْمَنَامِ أَنِ انْفُحْهُمَا، فَنَفَحْتُهُمَا، فَطَارَا. فَأُولْتُهُمَا كَذَّابِينَ يَخْرُجَانِ بَعْدِي»، فَكَانَ أَحَدُهُمَا الْعُنْسِيَّ، وَالآخَرُ مُسَيْلِمَةَ الْكَذَّابِ صَاحِبَ الْيَمَامَةِ.

[الحديث: ٣٦٢١، الأطراف: ٤٣٧٤، ٤٣٧٥، ٤٣٧٩، ٢٠٢٤، ٢٠٧٠]

٣٦٢٢ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْعَلاءِ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ أُسَامَةَ عَنْ بُرَيْدِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ جَدِهِ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِي مُوسَى أُرَاهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «رَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أُهَا جِرُ مِنْ مَكَّةَ إِلَى عَنْ جَدُهِ إِلَى أَنَّهَا الْيَمَامَةُ أَوْ هَجَرُ، فَإِذَا هِيَ الْمَدِينَةُ يَثْرِبُ، وَرَأَيْتُ فِي أَرْضٍ بِهَا نَخْلٌ، فَذَهُ مَنْ أَلَى أَنَّهَا الْيَمَامَةُ أَوْ هَجَرُ، فَإِذَا هِيَ الْمَدِينَةُ يَثْرِبُ، وَرَأَيْتُ فِي أَرْضٍ بِهَا نَخْلٌ، فَذَهُ مَنْ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ أُحُدٍ، ثُمَّ هَزَزْتُهُ رُوْيَايَ هَذِهِ أَنِّي هَزَزْتُ سَيْقًا فَانْقَطَعَ صَدْرُهُ، فَإِذَا هُو مَا أُصِيبَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ أُحُدٍ، ثُمَّ هَزَزْتُهُ

<sup>(</sup>١) لم أجده في الجهاد عن سمرة، وإنما في الجهاد عن أبي هريرة (٧/ ٢٨٢)، باب١٥٧، ح٣٠٢٧.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۳۷۹)، كتاب فرض الخمس، باب۸، ح ۳۱۲۱.

أُخْرَى فَعَادَ أَحْسَنَ مَا كَانَ، فَإِذَا هُوَ مَا جَاءَ اللَّهُ بِهِ مِنَ الْفَتْحِ وَاجْتِمَاعِ الْمُؤْمِنِينَ. وَرَأَيْتُ فِيهَا بِقَرَّا۔ وَاللَّهُ خَيْرٌ - فَإِذَا هُمُ الْمُؤْمِنُونَ عَوْمَ أَحُدٍ، وَإِذَا الْحَيْرُ مَا جَاءَ اللَّهُ بِهِ مِنَ الْخَيْرِ، وَثَوَابِ الصَّدْقِ الَّذِي آتَانَا اللَّهُ بَعْدَ يَوْم بَدْرٍ».

[الحديث: ٣٦٢٢، الأطراف: ٧٩٨٧، ٤٠٨١، ٧٠٣٥، ٢٠٤١]

الحديث الثاني والأربعون: حديث ابن عباس في قدوم مسيلمة: وفيه قول ابن عباس: «فأخبرني أبو هريرة» فذكر المنام، وسيأتي شرح ذلك كله مبسوطًا في أواخر المغازي (١١)، وقد ذُكر هناك بالإسناد المذكور.

الحديث الثالث والأربعون: حديث أبي موسى في رؤيا النبي على في اللهجرة وبأحد، وسيأتي في ذكر غزوة أحد (٢) بهذا الإسناد بعينه، وأذكر هناك شرحه إن شاء الله تعالى، وقد أفرد ما يتعلق منه بغزوة بدر (٣) في «باب فضل من شهد بدرًا»، وشرحته هناك، وعلق في «باب الهجرة إلى المدينة» (٤) أوله عن أبي موسى، وذكرت شرحه أيضًا هناك.

٣٦٢٣ حَدَّفَنَا أَبُونَعَيْم حَدَّفَنَا (كَرِيًا عُنْ فِرَاسِ عَنْ عَامِرِ الشَّعْبِيِّ عَنْ مَسْرُوقِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهِ عَنْهَا مَشْيُ النَّبِيِّ ﷺ: «مَرْحَبًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا فَاللَّهُ عَنْهَا مَشْيُ النَّبِيِّ ﷺ: «مَرْحَبًا عَنْ عَمْدِهِ وَ أَوْعَنْ شَمَالِهِ وَ ثُمَّ أَسَرً إِلَيْهَا حَدِيثًا فَبَكَتْ، فَقُلْتُ لَهَا: لِمَ يَا ابْنَتِي »، ثُمَّ أَسَرً إِلَيْهَا حَدِيثًا فَبَكَتْ، فَقُلْتُ لَهَا: لِمَ تَبْكِينَ؟ ثُمَّ أَسَرً إِلَيْهَا حَدِيثًا فَقُلْتُ لَهَا : لِمَ تَبْكِينَ؟ ثُمَّ أَسَرً إِلَيْهَا حَدِيثًا فَضَحِكَتْ، فَقُلْتُ: مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْمِ فَرَحًا أَقْرَبَ مِنْ حُزْنٍ. فَسَأَلَتُهَا عَمَّا قَالَ ، فَقَالَتْ: مَا كُنْتُ لَا فَشِيَّ سِرً رَسُولِ اللَّهِ ﷺ. حَتَى قُبِضَ النَّبِيُ ﷺ، فَسَأَلَتُهَا.

[الحديث: ٣٦٢٣، أطرافه في: ٣٦٢٥، ٣٧١٥، ٣٢٢٣]

/ ٣٦٢٤ وَفَقَالَتْ: أَسَرَّ إِلَيَّ: ﴿إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضْنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً، وَإِنَّهُ عَارَضَنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً، وَإِنَّهُ عَارَضَنِي الْعَامَ مَرَّتَيْنِ، وَلا أَرَاهُ إِلا حَضَرَ أَجَلِي، وَإِنَّكِ أَوَّلُ أَهْلِ بَيْتِي لَحَاقًا بِي». فَبَكَيْتُ، فَقَالَ: «أَمَا تَرْضَيْنَ أَنْ تَكُونِي سَيْدَةً نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ الْوَلْ إِنْسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ - " فَضَحِكْتُ لِذَلِكَ .

[الحديث: ٣٦٢٤، الأطراف: ٣٨١٥، ٤٤٣٣، ٥٢٨٥]

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۲۱ه، ۲۰۰)، کتاب المغازي، باب ۷، ۷۱، ح ۲۳۷۳، ۲۳۷۸.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ١٥٤)، كتاب المغازي، باب٢٦، ح٤٠٨١.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٤٩)، كتاب المغازي، باب١٠، ح٢٩٨٧.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٦٦٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥.

٣٦٢٥ \_ حَدَّثَنَا يَحْيَىٰ بْنُ قَرَعةَ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنَ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: دَعا النَّبِيُ ﷺ فَاطِمَةَ ابْنَتَهُ فِي شَكُواهُ التي قُبِضَ فِيهَا، فَسارَّها بِشَيءٍ فَبَكَتْ ثُمَّ دَعَاهَا فَسَارَّها فَضَحِكتْ. قَالَتْ: فَسَأَلتُها عَنْ ذَلِكَ.

[تقدم في: ٦٣٢٣، الأطراف: ٣٧١٥، ٤٤٣٣، ٦٢٨٥]

٣٦٢٦ فَقَالَتْ: سَارِتِي النَّبِيُّ يَالِيَّةِ فَأَخْبَرَنِي أَنهُ يُقْبَضُ في وَجَعِهِ الذِي تُوُفِّي فيهِ فَبَكَيتُ، ثُمَّ سَارِتِي فَأَخْبرَني أَنِّي أَوَّلُ أَهْل بَيتهِ أَنْبِعُهُ فَضَحِكْتُ.

[تقدم في: ٣٦٢٤، الأطراف: ٣٧١٦، ٤٤٣٤، ٦٢٨٦]

٣٦٢٧ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَرْعَرَةَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي بِشْرِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: كَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يُدْنِي ابْنَ عَبَّاسٍ، فَقَالَ لَهُ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: إِنَّ قَالَ: كَانَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يُدْنِي ابْنَ عَبَّاسٍ عَنْ هَذِهِ الآيَةِ ﴿ إِذَا جَاءَ نَصُرُ اللَّهِ لَنَا أَبْنَاءً مِثْلَهُ. فَقَالَ: إِنَّهُ مِنْ حَيْثُ تَعْلَمُ. فَسَأَلَ عُمَرُ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنْ هَذِهِ الآيَةِ ﴿ إِذَا جَاءَ نَصُرُ اللَّهِ وَالْفَاتُ مِثْلَهُ مَنْهَا إِلا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا مُعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَا مَا تَعْلَمُ مُنْهَا إِلَّهُ مُنْ مَا أَعْلَمُ مُنْهَا إِلَا مَا تَعْلَمُ مُنْهُا إِلَا مَا تَعْلَمُ مُنْهُ الْحَلْمُ مُنْهَا إِلَّا مَا لَكُونُ مُنْ الْمُعْلَمُ مُنْهَا إِلَّهُ مُنْهُ اللَّهُ مُنْهُ مُونُ مُنْهُ اللَّالَ مُعْلَمُ مُنْهُ اللَّهُ مُنْهُ إِلَيْ اللَّهُ مُعْلَمُ اللَّهُ مُنْهَا إِلَّهُ مُنْهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ مُنْهَا إِلَّهُ مُنْهُ اللَّهُ مُنْهُ اللَّهُ مُعْلَمُ مُنْهُ اللَّهُ مُنْهُ اللَّهُ مُسْلَلًا مُعْلَمُ مُ مُعْلَمُ مُنْهَا إِلَّا مَا مُعْلَمُ مُ مُنْهَا إِلَّهُ مُ اللَّهُ مُنْهُ الْهُ مُعْلَمُ مُنْهُ الْمُ مُنْهُ الْمُ الْعُلْمُ مُنْهُ الْمُ الْعِلَمُ مُنْهُ الْمُعْلِمُ مُنْهُ الْمُلْمُ مُنْهُ الْمُ الْمُعْمُ مُنْهُ الْمُ الْمُ الْمُعْمُ مُنْهُ اللَّهُ مُعْلَمُ مُ الْمُلِمُ الْمُعْلِمُ مُ الْمُ الْمُعْمُ الْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَقِيْمُ مُ الْمُعْلِمُ مُ مُنْ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُ مُ الْمُعْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللْمُ الْمُعْلِمُ إِلَا مُعْمُ مُنْ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْمُولُ الْمُعْمُ مُ الْمُعْمُ مُنْ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ ا

[الحديث: ٣٦٢٧، الأطراف في: ٤٢٩٤، ٤٤٣٠، ٤٩٦٩، ٤٩٧٠]

٣٦٢٨ حدَّ ثَنَا أَبُو نُعَيْم حَدَّ ثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سُلَيْمَانَ بْنِ حَنْظَلَةَ بْنِ الْغَسِيلِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ سُلَيْمَانَ بْنِ حَنْظَلَةَ بْنِ الْغَسِيلِ حَدَّثَنَا عَبْدُ عَرْجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ عِمْدِ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَحَمِدُ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: بَمْ خَوْدَ فَإِنَّ النَّاسَ بِعِصَابَةٍ دَسْمَاءَ، حَتَّى جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَحَمِدُ اللَّه وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ النَّاسَ يَكُونُوا فِي النَّاسِ بِمَنْزِلَةِ الْمِلْحِ فِي الطَّعَامِ، «أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ النَّاسَ يَكُونُوا فِي النَّاسِ بِمَنْزِلَةِ الْمِلْحِ فِي الطَّعَامِ، فَمَنْ وَلِيَ مِنْكُمْ شَيئًا يَضُرُّ فِيهِ قَوْمًا وَيَنْفَعُ آخَرِينَ فَلْيَقْبَلْ مِنْ مُحْسِنِهِمْ وَيَتَجَاوَزْ عَنْ مُسِيئِهِمْ». فَكَانَ آخِرَ مَجْلِسِ جَلَسَ بِهِ النَّبِيُ ﷺ.

[تقدم في: ٩٢٧، طرفه في: ٣٨٠٠]

٣٦٢٩ - حَدَّثِنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ آدَمَ حَدَّثَنَا حُسَيْنٌ الْجُعْفِيُّ عَنْ أَبِي مُوسَى عَنِ الْجَسَنِ عَنْ أَبِي مُنْ الْحَسَنِ عَنْ أَبِي عَنْ أَبِي عَنْهُ: أَخْرَجَ النَّبِيُّ ﷺ ذَاتَ يَوْمٍ الْحَسَنَ، فَصَعِدَ بِهِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ». الْمِنْبَرِ، فَقَالَ: «ابْنِي هَذَاسَيِّدٌ، وَلَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بِيْنَ فِتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ».

[تقدم في: ۲۷۰٤، طرفاه في: ۲۷۷٤، ۲۱۰۹]

٣٦٣٠ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدِ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ حُمَيْدِ بْنِ هِلالِ عَنْ أَنَسِ ابْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ نَعَى جَعْفَرًا وَزَيْدًا قَبْلَ أَنْ يَجِيءَ خَبَرُهُمْ، وَعَيْنَاهُ تَذْرِ فَانِ.

[تقدم في: ١٢٤٦، أطرافه في: ٢٧٩٨، ٣٠٦٣، ٣٧٥٧، ٢٦٤٢]

/٣٦٣١ حَدَّنَنَا عَمْرُو بْنُ عَبَّاسٍ حَدَّثَنَا ابْنُ مَهْدِيِّ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُنْكَدِرِ عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «هَلْ لَكُمْ مِنْ أَنْمَاطِ؟»، قُلْتُ: وَأَنَى يَكُونُ لَنَا الْأَنْمَاطُ؟! قَالَ: «أَمَا وإِنَّهَا سَتَكُونُ لَكُمُ الأَنْمَاطُ». فَأَنَا أَقُولُ لَهَا \_ يَعْنِي امْرَأَتَهُ \_: أَخُرِي عَنَّا أَنْمَاطُكِ. فَتَقُولُ: أَلَمْ يَقُلِ النَّبِيُ ﷺ: ﴿إِنَّهَا سَتَكُونُ لَكُمُ الأَنْمَاطُ»، فَأَدَعُهَا!

[الحديث: ٣٦٣١، طرفه في: ٥١٦١]

٣٦٣٧ - حَدَّثِنِي أَحْمَدُ بْنُ إِسْحَاقَ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ مُوسَى حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: انْطَلَقَ سَعْدُ بْنُ مُعَاذِ مُعْتَمِرًا، قَالَ: فَنَزَلَ عَلَى أَمْيَةُ بِنِ حَيْفِ أَبِي صَفْوانَ، وَكَانَ أُمَيَّةُ إِذَا انْطَلَقَ إِلَى الشَّامِ فَمَرَّ بِالْمَدِينَةِ نَزَلَ عَلَى السَّعْدِ، فَقَالَ أُمِيَّةُ لِسَعْدِ: أَلَا انْتُطِرْ. حَتَّى إِذَا انْتَصَفَ النَّهَارُ وَغَفَلَ النَّاسُ، انْطَلَقْتُ فَطُفْتُ، فَيَيْنَا سَعْدٌ: أَنَا سَعْدٌ. فَقَالَ أَبُو سَعْدٌ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ أَبُو سَعْدٌ اللَّهُ وَقَالَ أَبُو سَعْدُ اللَّهُ وَقَالَ أَبُو سَعْدُ اللَّهُ عَلَى أَبِي الْحَكَمِ ؛ فَإِنَّهُ سَيَّدُ أَهْلِ الْوَادِي. ثُمَّ قَالَ سَعْدٌ: وَاللَّهِ لِيَنْ أَمْتُهُ أَمْتُ أَهْلِ الْوَادِي. ثُمَّ قَالَ سَعْدٌ: وَاللَّهِ لِيَنْ مُعَمِّدًا وَأَصْحَابَهُ }! فَقَالَ الْمَعْدُ: وَاللَّهِ لِيَنْ مَعْ مَا لَكَعْبَةٍ آمِينًا وَقَلْ آلَي الْحَكَمِ ؛ فَإِنَّهُ سَيِّدُ أَهْلِ الْوَادِي. ثُمَّ قَالَ سَعْدٌ: وَاللَّهِ لِيَنْ مُعَمِّدًا وَأَسْحَابُهُ }! فقالَ الْمَعْدُ: وَاللَّهِ لِيَنْ مَعْ فَقَالَ سَعْدٌ: وَاللَّهِ لِيَنْ مَعْوَلِكُ اللَّهِ لَيْنِ الْمُعَلِّ وَقَالَ اللَّهُ لَقُونُ لِسَعْدُ مُحَمِّدًا وَيَعْمُ اللَّهُ مَا لَكُ مُعْمَدًا وَلَا لِيَعْمُ أَنَّهُ مَا لَكُ مُوفَى اللَّهِ مَا يَكُولُ الْمُوفَ بِالْبَيْمِ عُلُولُ الْمُوفَ لِللَّهُ مَا يَكُولُ الْمُعْلَى الْمَالَةُ وَمُ اللَّهُ مَا يَكُولُ الْمُوفَ وَلَا لَكَ الْمُصَلِّلَةُ مُولَ اللَّهُ الْمُعَلِّى وَمَالَ اللَّهُ اللَّهُ مَا قَالَ لَهُ الْوَادِي، فَوَاللَّهُ مَا وَلَكُ مِنْ أَشْرَافِ وَمَالِ لَو مُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمَيْنِ وَمَالَ لَلَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِلَ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ مَلْ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُ

[الحديث: ٣٦٣٢، طرفه في: ٣٩٥٠]

٣٦٣٤ حَدَّنَنَا عَبَّاسُ بْنُ الْوَلِيدِ النَّرْسِيُّ حَدَّنَنا مُعْتَمِرٌ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي حَدَّنَنا أَبُو عُثْمَانَ قَالَ: أُنْبِثْتُ أَنَّ جِبْرِيلَ عَلَيْهِ السَّلامِ أَتَى النَّبِيَ ﷺ وَعِنْدَهُ أُمُّ سَلَمَةً، فَجَعَلَ يُحَدِّثُ، ثُمَّ قَامَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ لأمِّ سَلَمَةَ: «مَنْ هَذَا هِ مَنْ هَذَا هُ مَنْ هَذَا هُ مَنْ هَذَا هُ مَنْ مَنْ هَذَا هُ مَنْ عَلْمَةً لَهُ اللَّهِ عَلَيْهُ لِهُ عِنْ عَنْ جِبْرِيلَ، وَلَا يَاهُ ، حَتَّى سَمِعْتُ خُطْبَةَ نَبِي اللَّهِ ﷺ يُخْبِرُ عَنْ جِبْرِيلَ، وَلَوْ كَمَا قَالَ . قَالَ: فَقُلْتُ لَبِي عُثْمَانَ: مِمَّنْ سَمِعْتُ هَذَا ؟ قَالَ: مِنْ أُسَامَةً بْن زَيْدٍ.

[الحديث: ٣٦٣٤، طرفه في: ٤٩٨٠] الحديث: ٣٦٣٤، طرفه في: ٤٩٨٠] التحديث: ٣٦٣٤، طرفه في: ٤٩٨٠] من المُغِيرة عَنْ أَبِيهِ عَنْ مُوسَى بْنِ

عُقْبَةَ عَنْ/ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «رَأَيْتُ النَّاسَ - لَ مُجْتَمِعِينَ فِي صَعِيدٍ، فَقَامَ أَبُو بكْرٍ فَنَزَعَ ذَنُوباً أَوْ ذَنُوبيَنِ وَفِي بَعْضِ نَزْعِهِ ضَعْفٌ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ، ' ٦٣ مُجْتَمِعِينَ فِي صَعِيدٍ، فَقَامَ أَبُو بكْرٍ فَنَزَعَ ذَنُوباً أَوْ ذَنُوبيَنِ وَفِي بَعْضِ نَزْعِهِ ضَعْفٌ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ، اللَّهُ مُ أَرَّ عَبْقَرِيًّا فِي النَّاسِ يَغْرِي فَرِيَّهُ، حَتَّى ضَرَبَ النَّاسُ بِعَطَن ».

. وَقَالَ هَمَّامٌ: سَمِعْتُ أَبَا هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «فَنَزَعَ أَبُو بِكْرِ ذَنُوبِا أَوْ ذَنُوبِيْنِ».

[الحديث: ٣٦٣٣، الأطراف: ٢٧٦٦، ٣٦٨٦، ٧٠١٩،

الحديث الرابع والأربعون: حديث عائشة «أقبلت فاطمة عليها السلام. . . »، الحديث في ذكر وفاة النبي على العلام و العابانها أول أهله لحوقًا به . أخرجه من وجهين، وسيأتي في أواخر المغازي في الوفاة (١) مشروحًا، وأذكر فيه وجه التوفيق بين الروايتين إن شاء الله تعالى .

الحديث الخامس والأربعون: حديث ابن عباس «كان عمر يدني ابن عباس . . . »، الحديث في معنى هذه الآية ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ ٱللَّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ ﴾ [النصر: ١] وسيأتي شرحه في تفسير سورة النصر (٢).

الحديث السادس والأربعون: حديث ابن عباس أيضًا في خطبة النبي ﷺ في آخر عمره، وفيه وصيته بالأنصار، وسيأتي شرحه في مناقب الأنصار (٣) إن شاء الله تعالى .

الحديث السابع والأربعون: حديث أبي بكرة في أن الحسن سيد، وسيأتي شرحه في كتاب الفتن (٤) إن شاء الله تعالى .

الحديث الثامن والأربعون: حديث أنس في قتل زيد بن حارثة وجعفر بن أبي طالب، أورده مختصرًا، وسيأتي شرحه في شرح غزوة مؤتة (٥) إن شاء الله تعالى.

الحديث التاسع والأربعون: حلايث جابر في ذكر الأنماط، وهي جمع نمط بفتحات مثل خبر وأخبار، والنمط: بساط له خمل رقيق، وسيأتي شرحه في النكاح (٦)، وأن النبي عليه

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۹۹٥)، كتأب المغازي، باب ۸۳، ح٤٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) (١١/ ١٣٥)، كتاب التفسير «النصر»، باب٣، ٤، ح٤٩٦٩، ٤٩٧٠.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٩٩)، كتاب مناقب الأنصار، باب ١١، ح٠٣٨٠.

<sup>(</sup>٤) (٥٢٦/١٦)، كتاب الفتن، باب، ٢، ح٥١٩.

<sup>(</sup>٥) (٩/ ٣٧٠)، كتاب المغازى، باب٤٤، -٤٢٦٢.

<sup>(</sup>٦) (١١//١١)، كتاب النكاح، باب ٢٢، ح١٦١٥.

قال له ذلك لما تزوج، وقوله هنا: «فأنا أقول لها» يعني امرأته كذا في الأصل، وسيأتي تسمية امرأته هناك، وفي استدلالها على جواز اتخاذ الأنماط بإخباره وسي استكون نظر؛ لأن الإخبار بأن الشيء سيكون لا يقتضي إباحته، إلا إن استدل المستدل به على التقرير، فيقول: أخبر الشارع بأنه سيكون، ولم ينه عنه فكأنه أقره. وقد وقع قريب من هذا في حديث عدي بن حاتم الماضي في هذا الياب في خروج الظعينة من الحيرة إلى مكة بغير خفير، فاستدل به بعض الناس على جواز سفر المرأة بغير محرم، وفيه من البحث ما ذكر.

الحديث الخمسون: حديث عبد الله بن مسعود في إخبار سعد بن معاذ لأمية بن خلف أنه سيقتل، وسيأتي شرحه مستوفئ في أول المغازي (١) إن شاء الله تعالى. وقد شرحه الكرماني (٢) على أن المراد بقول سعد بن معاذ لأمية بن خلف أنه قاتلك أي أبو جهل، ثم استشكل ذلك بكون أبي جهل على دين أمية، ثم أجاب بأنه كان السبب في خروجه وقتله فنسب قتله إليه. وهو فهم عجيب، وإنما أراد سعد أن النبي على يقتل أمية، وسيأتي التصريح بذلك في مكانه (٣) بما يشفي الغليل إن شاء الله تعالى.

الحديث الحادي والخمسون: حديث أسامة بن زيد في ذكر جبريل، وسيأتي شرحه في غزوة قريظة (٤) إن شاء الله تعالى .

الحديث الثاني والخمسون: حديث ابن عمر في رؤيا أبي بكر ينزع ذنوبًا أو ذنوبين الحديث. وسيأتي شرحه في تعبير الرؤيا<sup>(ه)</sup> إن شاء الله.

الحديث الثالث والخمسون: حديث أبي هريرة في ذلك، أورد منه طرفًا معلقًا، وهو موصول في التعبير (٢) أيضًا من هذا الوجه ومن غيره. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (۹/۹\_۱۳)، كتاب المغازي، باب۲، ح ۳۹۵۰.

<sup>(1) (31/11).</sup> 

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٩-١٣)، كتاب المغازي، باب٢، ح ٣٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) (٢٠٦/٩)، كتاب المغازي، باب٣٠، ح١١٧.

<sup>(</sup>٥) (١٦/ ٣٧٥)، كتاب التعبير، باب٢٨، - ٧٠١٩.

<sup>(</sup>٦) (١٦/ ٣٨٠)، كتاب التعبير، باب٣٠، ح٧٠٢٢.

# / ٢٦ \_ باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَ هُمُّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِّنْهُمَ المَّهُ ٢٦ \_ باب قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ يَعْرِفُونَ شَلِهُ كَمَا يَعْرِفُونَ الْمَاءَ ١٤٦]

٣٦٣٥ حدَّ ثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ أُخْبِرَنا مَالِكٌ بْنُ أَنسِ عَنْ نَافِعِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَنَّ اليَهُودَ جَاءُوا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ فَذَكُرُوا لَهُ أَنَّ رَجُلاً مِنْهُمْ وَامِر أَةً زَنَيا. فَقَالَ لَهُم رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ مَا تَجِدُونَ فِي التَّوراةِ فِي شَأْنِ الرَّجْمِ؟ النَّقُورَةِ فَنَشَرُوهَا ، فَوَضَعَ أَحَدُهمُ يَدَهُ فَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بنُ سَلَام : كَذَبْتُم ، إِنَّ فِيهَا الرَّجْم . فَأَتُوا بِالتَّورَاةِ فَنَشَرُوهَا ، فَوَضَعَ أَحَدُهمُ يَدَهُ عَلَى آيةِ الرَّجم ، فَقَرا مَا قَبْلَهَا وَمَا بَعْدَهَا . فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَام : ارْفَعْ يَدَكُ فَرَفَعَ يَدَهُ ، فَإِذَا فِيهَا آيةُ الرَّجْم . فَأَمرَ بِهِمَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ فَرُجِمَا . قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بَنُ سَلَام : فَقَالُوا : صَدَقَ يا مُحَمَّدُ ، فِيهَا آيةُ الرَّجْم . فَأَمرَ بِهِمَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ فَرُجِمَا . قَالَ عَبْدُ اللَّه : فَرَأَيْتُ الرَّجُم ؛ فَقَالُوا : صَدَقَ يا مُحَمَّدُ ، فِيهَا آيةُ الرَّخِم . فَأَمرَ بِهِمَا رَسُولُ اللَّه يَعْلِي فَرُجِمَا . قَالَ عَبْدُ اللَّه : فَرَأَيْتُ الرَّجُم ؛ فَقَالُوا : صَدَقَ يا مُحَمَّدُ ، فِيهَا آيةُ الرَّجْم . فَامرَ بِهِمَا رَسُولُ اللَّه يَعْلَقُ فَرُجِمَا . قَالَ عَبْدُ اللَّه : فَرَأَيْتُ الرَّجُم ؛ فَقَالُوا : عَدَنَا عَلَى المَرْأَةِ يَقِيها الْحِجَارة .

[تقدم في: ١٣٢٩ ، الأطراف: ٢٥٥٦ ، ١٨٦ ، ١٨٨٦ ، ٧٣٣٧ ، ٤٥٧]

قوله: (باب قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَهُ كُمّا يَعْرِفُونَ أَبْنَا اللهُ عَلَى اللهُ ورد فيه حديث ابن عمر في قصة اليهوديين اللذين زنيا، وسيأتي شرحه مستوفى في كتاب الحدود (١) إن شاء تعالى، ونذكر هناك تسمية من أبهم في هذا الخبر. وقوله في آخره: «قال عبد الله: فرأيت الرجل» عبد الله المذكور هو ابن عمر راوي الحديث. وقد وقع في الحديث ذكر عبد الله بن سلام وذكر عبد الله ابن صوريا الأعور وليس واحد منهما مرادًا بقوله: «قال عبد الله» ووجه دخول هذه الترجمة في أبواب علامات النبوة من جهة أنه أشار في الحديث إلى حكم التوراة وهو أمي لم يقرأ التوراة قبل ذلك فكان الأمر كما أشار إليه.

٧٧\_باب سُوَّالِ الْمُشْرِكِينَ أَنْ يُرِيَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ آيةً، فَأَرَاهُمُ انْشِقَاقَ الْقَمَرِ ٣٦٣٦ حَدَّنَنَا صَدَقَةُ بْنُ الفَضْلِ أَخْبِرَنَا ابْنُ عُينَةَ عَنِ ابْنِ أَبِي نَجِيحٍ عَنْ مُجَاهِدٍ عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: انْشَقَّ القَمَرُ عَلَى عَهْدِ النَّبِي ﷺ: عَنْ عَبْدِ النَّبِي ﷺ شِفَّتَينِ، فَقَالَ النَّبِي ﷺ: «اشْهَدوا».

[الحديث: ٣٦٣٦، ١٣٨٦، ٣٨٦٩، أطرافه في: ٣٨٣١، ٣٨٧١، ٤٨٦٤، ٤٨٦٥، ٤٨٦٥] ٣٦٣٧ \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا يُونُسُ حَدَّثَنَا شَيْبَانُ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنسِ بْنِ

<sup>(</sup>١) (١٥/ ١١٩)، كتاب الحدود، باب٢٤، ح١٨١٩.

مَالِكِ. ح. وَقَالَ لِي خَلِيفَةُ : حَدَّثَنَا يَزِيْدُ بْنُ زُرَيع حَدَّثَنَا سَعِيدٌ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَهُ حَدَّثُهُمْ أَنَّ أَهُلَ مَكَّةَ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُرَيَّهُمْ آيةً ، فَأَرَاهُمُ انشِقَاقَ القَمَرِ .

[الحديث: ٣٦٣٧، أطرافه في: ٣٨٦٨، ٤٨٦٧، ٤٨٦٨]

٣٦٣٨ حَدَّثَنَا خَلَفُ بْنُ خَالِدِ القُرشِي حَدَّثَنَا بَكُر بنُ مُضَرَعَنْ جَعْفَر بْنِ رَبِيعَةَ عَنْ عِراكِ ابْنِ مَالكِ عَنْ عُبَيدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ عَنِ ابن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ القَمَرَ انْشَقَّ فِي زَمَانِ النَّبِيِّ ﷺ.

[الحديث: ٣٦٣٨، طرفاه في: ٣٨٧٠، ٢٨٨٦]

- / قوله: (باب سؤال العشركين أن يريهم النبي على آية فأراهم انشقاق القمر) فذكر فيه حديث ابن مسعود وأنس وابن عباس في ذلك، وقد ورد انشقاق القمر أيضًا من حديث على وحذيفة وجبير بن مطعم وابن عمر وغيرهم، فأما أنس وابن عباس فلم يحضرا ذلك؛ لأنه كان بمكة قبل الهجرة بنحو خمس ستين، وكان ابن عباس إذ ذاك لم يولد، وأما أنس فكان ابن أربع أو خمس بالمدينة، وأما غيرهما فيمكن أن يكون شاهد ذلك، وممن صرح برؤية ذلك ابن مسعود، وقد أورد المصنف حديثه هنا مختصرًا، وليس فيه التصريح بحضور ذلك، وأورده في التفسير (۱) من طريق إبراهيم عن أبي معمر بتمامه وفيه: «فقال النبي على: اشهدوا»، وبين في التفسير (۱) من طريق إبراهيم عن أبي معمر بتمامه وفيه: «فقال النبي على: اشهدوا»، وبين من طريق عتبة بن عبد الله بن عبرة الحبشة أن ذلك كان بمكة، ووقع في رواية لأبي نعيم في الدلائل من طريق عتبة بن عبد الله بن عليه ابن مسعود «فلقد رأيت أحد شقيه على الجبل الذي بمنى ونحن بمكة»، وسيأتي بقية الكلام عليه (۲) إن شاء الله تعالى.

### ۲۸ باب

٣٦٣٩ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَ نَا مُعَاذٌ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبِي عَنْ قَتَادَةَ حَدَّثَ نَا أَنَسٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَجُلَيْنِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ ﷺ خَرَجَا مِنْ عِنْدِ النَّبِيِّ ﷺ فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ، وَمَعَهُمَا مِثْلُ الْمِصْبَاحَيْنِ يُضِيتًا نِبَيْنَ أَيْدِيهِمَا، فَلَمَّا افْتَرَقَا صَارَمَعَ كُلِّ وَاحِدِمِنْهُمَا وَاحِدٌ حَتَّى أَتَى أَهْلَهُ.

[تقدم في: ٤٦٥ ، طرفه في: ٣٨٠٥]

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۲۰۰)، كتاب التفسير، باب ۱، ح ٤٨٦٤.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٥٩٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣٦، ح٣٨٦٨.

٣٦٤٠ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي الْأَسْوَدِ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا قَيْسٌ: سَمِعْتُ الْمُغِيرَةَ بْنَ شُعْبَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لا يَزَالُ نَاسٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ، حَتَّى يَأْتِيهُمْ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ ظَاهِرُونَ».

[الحديث: ٣٦٤٠، طرفاه في: ٧٣١١، ٥٥٤٧]

٣٦٤١ حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُّ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ قَالَ: حَدَّثِنِي ابْنُ جَابِرِ قَالَ: حَدَّثِنِي عُمَيْرُ بْنُ هَانِئُ الْمُ سَمِعَ مُعَاوِيَةَ يَقُولُ: «لا يَزَالُ مِنْ أُمَّتِي أُمَّةٌ قَاثِمَةٌ بِأَمْرِ اللَّهِ، لا يَضُرُّهُمْ أَنْهُ سَمِعَ مُعَاوِيَةً يَقُولُ: «لا يَزَالُ مِنْ أُمَّتِي أُمَّةٌ قَاثِمَةٌ بِأَمْرِ اللَّهِ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ وَلا مَنْ خَالْفَهُمْ، حَتَّى يَأْتِيهُمْ أَمْرُ اللَّهِ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ». قَالَ عُمَيْرٌ: فَقَالَ مَالِكُ بْنُ يُخَامِرَ: قَالَ مُعَاذٌ: وَهُمْ بِالشَّامِ. فَقَالَ مُعَاوِيَةُ: هَذَا مَالِكٌ يَزْعُمُ أَنَّهُ سَمِعَ مُعَاذًا يَقُولُ: وَهُمْ بِالشَّامِ.

[تقدم في: ٧١، الأطراف: ٧١١٦، ٧٣١٢، ٧٤٦٠]

٣٦٤٢ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ حَدَّثَنَا شَبِيبُ بْنُ غَرْقَدَةَ قَالَ: سَمِعْتُ الْحَيِّ يَتَحَدَّثُونَ عَنْ عُرْوَةَ: أَنَّ النَّبِيَ عَيِّ أَعْطَاهُ دِينَارًا يَشْتَرِي لَهُ بِهِ شَاةً، فَاشْتَرَى لَهُ بِهِ شَاتَيْنِ، فَبَاعَ إِحْدَاهُمَا بِدِينَارٍ، فَجَاءَ بِدِينَارٍ وَشَاةٍ، فَدَعَا لَهُ بِالْبَرَكَةِ فِي بَيْعِهِ، وَكَانَ لَوِ اشْتَرَى التُّرَابِ لَرَبِحَ فِي بَيْعِهِ،

قَالَ سُفْيَانُ: كَانَ الْحَسَنُ بْنُ عُمَارَةَ جَاءَنَا بِهَذَا الْحَدِيثِ عَنْهُ قَالَ: سَمِعَهُ شَبِيبٌ مِنْ عُرْوَةَ فَأَتَيْتُهُ، فَقَالَ شَبِيبٌ: إِنِّي لَمْ أَسْمَعْهُ مِنْ عُرْوَةَ، قَالَ: سَمِعْتُ الْحَيَّ يُخْبِرُونَهُ عَنْهُ.

٣٦٤٣ ـ وَلَكِنْ سَمِعْتُهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ يَشُولُ: «الْخَيْرُ مَعْقُودٌ بِنَوَاصِي الْخَيْلِ إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ». قَالَ: وَقَدْ رَأَيْتُ فِي دَارِهِ سَبْعِينَ فَرَسًا. قَالَ سُفْيَانُ: يَشْتَرِي لَهُ شَاةً كَأَنَّهَا أُضْحِيَّةٌ.

[تقدم في: ۲۸۵۰ ، طرفاه في : ۲۸۵۲ ، ۳۱۱۹]

/ ٣٦٤٤ \_ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ ٢٣٣ رضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيُهُ قَالَ: «الْخَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيهَا الْخَيْرُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ».

[تقدم في: ٢٨٤٩]

٣٦٤٥ حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ حَفْصٍ حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ الْحَارِثِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي التَّيَّاحِ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ عَنِ النَّبِيِّ قَالَ: «الْخَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيهَا الْخَيْرُ».

[تقدم في: ٢٨٥١]

٣٦٤٦ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ عَنْ مَالِكٍ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ أَبِي صَالِحِ السَّمَّانِ عَنْ

أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الْخَبْلُ لِثَلَاثَةٍ: لِرَجُلٍ أَجْرٌ، وَلِرَجُلٍ سِنْرٌ، وَعَلَى رَجُلٍ وِزْرٌ. فَأَمَّا الَّذِي لَهُ أَجْرٌ فَرَجُلٌ رَبْطَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ، فَأَطَالَ لَهَا فِي مَرْجِ أَوْ رَوْضَةٍ، فَمَا أَصَابَتْ فِي طِيلِهَا مِنَ الْمَرْجِ أَوِ الرَّوْضَةِ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٍ، وَلَوْ أَنَّهَا قَطَعَتْ طِيلَهَا فَاسْتَنَّتْ شَرَفًا أَوْ أَصَابَتْ فِي طِيلِهَا مِنَ الْمَرْجِ أَوِ الرَّوْضَةِ كَانَتْ لَهُ حَسَنَاتٍ، وَلَوْ أَنَّهَا قَطَعَتْ طِيلَهَا فَاسْتَنَّتْ شَرَفًا أَوْ شَرَفَيْنِ كَانَتْ أَرْوائُهُمَا حَسَنَاتٍ لَهُ مَوْدِهُا مَوْدُ اللهُ مِن كَانَتْ اللّهِ فِي رِقَابِهَا وَظُهُورِهَا، فَهِي لَهُ حَسَنَاتٍ. وَرَجُلٌ رَبَطَهَا فَخُرًا وَرِيَاءً وَنِوَاءً لأَهْلِ الإسْلام، فَهِي وَزُرٌ».

وَسُئِلَ رَسُولُ اللهِ عَلَى عَنِ الْحُمُو، فَقَالَ: «مَا أُنْزِلَ عَلَيَّ فَيهَا إلا هَذِهِ الآيَةُ الْجَامِعةُ الْفَاذَةُ: ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةِ شَرًّا يَهُ الزلزلة: ٧، ٨]».

[تقدم في: ٢٣٧١، الأطراف: ٢٨٦٠، ٤٩٦٢، ٤٩٦٣]

٣٦٤٧ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ حَدَّثَنَا أَيُّوبُ عَنْ مُحَمَّدٍ سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: صَبَّحَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ خَيْبَرَ بُكْرَةٌ وَقَدْ خَرَجُوا بِالْمَسَاحِي، فَلَمَّا رَأَوْهُ قَالُوا: مُحَمَّدٌ وَالْخَمِيسُ، فَأَجَالُوا إِلَى الْحِصْنِ يَسْعَوْنَ، فَرَفَعَ النَّبِيُ ﷺ يَدَيْهِ وَقَالَ: «اللَّهُ أَكْبَرُ، قَالُوا: مُحَمَّدٌ وَالْخَمِيسُ، فَأَجَالُوا إِلَى الْحِصْنِ يَسْعَوْنَ، فَرَفَعَ النَّبِيُ ﷺ يَدَيْهِ وَقَالَ: «اللَّهُ أَكْبَرُ، قَالُوا: خَرِبَتْ خَيْبَرُ، إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةِ قَوْم فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنذرينَ».

[تقدم في: ٢٧٦، الأطراف: ١٠، ١٤٥، ٢٢٢، ١٣٦٠، ١٨٨٢، ١٩٨٢، ١٩٨٢، ١٩٤٢، ١٩٢٤، ١٩٢٠، ١٩٤٤، ١٩٢٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤٤، ١٩٤

٣٦٤٨ - حَدَّثَ نَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْمُنْذِرِ حَدَّثَ نَا ابْنُ أَبِي الْفُدَيْكِ عَنِ ابْنِ أَبِي ذِئْبِ عَنِ الْمَقْبُرِيِّ عَنْ أَبِي الْفُدَيْكِ عَنِ ابْنِ أَبِي ذِئْبِ عَنِ الْمَقْبُرِيِّ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنِّي سَمِعْتُ مِنْكَ حَدِيثًا كَثِيرًا فَأَنْسَاهُ. قَالَ: «أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنْ فَمَا نَسِيتُ حَدِيثًا بَعْدُ. «ابشُطْ رِدَاءَكَ ». فَضَمَمْتُهُ ، فَمَا نَسِيتُ حَدِيثًا بَعْدُ. [تقدم في: ١١٨ ، الأطراف: ١١٩ ، ٢٠٤٧ ، ٢٣٥٠ ، ٢٣٥٤].

قوله: (باب) كذا في الأصول بغير ترجمة، وكان من حقه أن يكون قبل البابين اللذين قبله؛ لأنه ملحق بعلامات النبوة، وهو كالفصل منها، لكن لما كان كل من البابين راجعًا إلى الذي قبله وهو علامات النبوة سهل الأمر في ذلك.

وذكر فيه أحاديث:

الحديث الأول: حديث أنس:

قوله: (أن رجلين من أصحاب النبي ﷺ) هما أسيد بن حضير وعباد بن بشر، وسيأتي بيان ذلك في فضائل الصحابة (١) قريبًا إن شاء الله تعالى .

الحديث الثاني: حديث المغيرة بن شعبة/ «لا يزال ناس من أمتي ظاهرين. . . » \_\_\_\_\_\_\_ الحديث، وسيأتي الكلام عليه في الاعتصام (٢) إن شاء الله تعالى.

الحديث الثالث والرابع: حديث معاوية ومعاذ في المعنى، و(الوليد) في الإسناد هو ابن مسلم، و(ابن جابر) هو عبد الرحمن بن يزيد بن جابر، و(مالك بن يخامر) ـ بضم التحتانية بعدها معجمة خفيفة والميم مكسورة ـ وهو السكسكي نزل حمص، وما له في البخاري سوى هذا الحديث، وقد أعاده بإسناده ومتنه في التوحيد (٣)، وهو من كبار التابعين، وقد قيل: إن له صحبة، ولا يصح. ويأتي البحث في المراد بالذين لا يزالون ظاهرين قائمين بأمر الدين إلى يوم القيامة في كتاب الاعتصام (٤) إن شاء الله تعالى.

الحديث الخامس: حديث عروة وهو البارقي.

قوله: (حدثنا شبيب بن غرقدة) هو بفتح المعجمة وموحدتين وزن سعيد، وغرقدة بفتح المعجمة وسكون الراء بعدها قاف، تابعي صغير ثقة عندهم، ماله في البخاري سوى هذا الحديث.

قوله: (سمعت الحي يتحدثون) أي قبيلته، وهم منسوبون إلى بارق جبل باليمن، نزله بنو سعد بن عدي بن حارثة بن عمرو بن عامر مزيقيا فنسبوا إليه. وهذا يقتضي أن يكون سمعه من جماعة أقلهم ثلاثة.

قوله: (عن عروة) هو ابن الجعد أو ابن أبي الجعد، وقد تقدم بيان الصواب من ذلك في ذكر الخيل من كتاب الجهاد (٥٠).

قوله: (أعطاه دينارًا يشتري له به شاة) في رواية أبي لبيد: عند أحمد وغيره «عن عروة بن أبي الجعد قال: أي عرض للنبي ﷺ جلب، فأعطاني دينارًا فقال: أي عروة اثت الجلب فاشتر لنا

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٥٠٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ١٣، ح ٥٠٨٠.

<sup>(</sup>۲) (۲۰۱/۱۷)، كتاب الاعتصام، باب۱۰ م ۲۳۱۱.

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٤٦٤)، كتاب التوحيد، باب٢٩، ح٠٢٤٠.

<sup>(</sup>٤) (۱/۱۷)، كتاب الاعتصام، باب١٠ ، ح١٣١١.

<sup>(</sup>٥) (٧/ ١١٨)، كتاب الجهاد، باب٤٢، ح٠ ٢٨٥٠.

شاة. قال: فأتيت الجلب فساومت صاحبه، فاشتريت منه شاتين بدينار».

قوله: (فباع إحداهما بدينار) أي وبقي معه دينار، وفي رواية أبي لبيد: فلقيني رجل فساومني فبعته شاة بدينار، وجئت بالدينار والشاة.

قوله: (فدعاله بالبركة في ببعه) في رواية أبي لبيد عن عروة «فقال: اللهم بارك له في صفقة يمينه»، وفيه أنه أمضى له ذلك وارتضاه، واستدل به على جواز بيع الفضولي، وتوقف الشافعي فيه، فتارة قال: لايصح؛ لأن هذا الحديث غير ثابت. وهذه رواية المزني عنه، وتارة قال: إن صح الحديث قلت به. وهذه رواية البويطي، وقد أجاب من لم يأخذ بها بأنها واقعة عين، فيحتمل أن يكون عروة كان وكيلاً في البيع والشراء معا، وهذا بحث قوي يقف به الاستدلال بهذا الحديث على تصرف الفضولي. والله أعلم. وأما قول الخطابي (١) والبيهقي وغيرهما: أنه غير متصل؛ لأن الحي لم يسم أحد منهم فهو على طريقة بعض أهل الحديث يسمون ما في إسناده مبهم مرسلاً أو منقطعاً. والتحقيق إذا وقع التصريح بالسماع أنه متصل في إسناده مبهم، إذ لا فرق فيما يتعلق بالاتصال والانقطاع بين رواية المجهول والمعروف، فالمبهم نظير المجهول في ذلك، ومع ذلك فلا يقال في إسناد صرح كل من فيه بالسماع من في منقطع وإن كانوا أربعضهم غير معروف.

قوله: (وكان لو اشترى التراب لربح فيه) في رواية أبي لبيد المذكورة قال: «فلقد رأيتني أقف بكناسة الكوفة فأربح أربعين ألفًا قبل أن أصل إلى أهلي»، قال: وكان يشتري الجواري ويبيح.

قوله: (قال سفيان) هو ابن عيينة، وهو موصول بالإسناد المذكور.

قوله: (كان الحسن بن عمارة) هو الكوفي أحد الفقهاء المتفق على ضعف حديثهم، وكان قاضي بغداد في زمن المنصور ثاني خلفاء بني العباس، ومات في خلافته سنة ثلاث أو أربع وخمسين وماثة. وقال ابن المبارك: جرحه عندي شعبة وسفيان كلاهنما. وقال ابن حبان: كال يدلس عن الثقات ما سمعه من الضعفاء عنهم فالتصقت به تلك الموضوعات. قلت: وما له في البخاري إلا هذا الموضع.

قوله: (جاءنا بهذا الحديث عنه) أي عن شبيب بن غرقدة.

قوله: (قال:) أي الحسن (سمعه شبيب عن عروة فأتيته) القائل سفيان، والضمير لشبيب،

<sup>(</sup>١) معالم السنن (٣/ ٧٧)، باب المضارب إذا خالف.

وأراد البخاري بذلك بيان ضعف رواية الحسن بن عمارة وأن شبيبًا لم يسمع الخبر من عروة وإنما سمعه من الحي ولم يسمعه عن عروة/ فالحديث بهذا ضعيف للجهل بحالهم، لكن وجد له متابع عند أحمد وأبي داود والترمذي وابن ماجه من طريق سعيد بن زيد عن الزبير بن الخريت عن أبي لبيد قال: حدثني عروة البارقي . . . فذكر الحديث بمعناه، وقد قدمت ما في روايته من الفائدة، وله شاهد من حديث حكيم بن حزام، وقد أخرجه ابن ماجه عن أبي بكر بن أبي شيبة عن سفيان عن شبيب عن عروة ولم يذكر بينهما أحدًا، ورواية علي بن عبد الله وهو ابن المديني شيخ البخاري فيه \_ تدل على أنه وقعت في هذه الرواية تسوية . وقد وافق عليًا على إدخاله الواسطة بين شبيب وعروة أحمد والحميدي في مسنديهما، وكذا مسدد عند أبي داود وابن أبي عمر والعباس بن الوليد عند الإسماعيلي ، وهذا هو المعتمد .

قوله: (قال سفيان: يشتري له شاة كأنها أضحية) هو موصول أيضًا، ولم أر في شيء من طرقه أنه أراد أضحية، وحديث الخيل تقدم الكلام عليه في الجهاد (١) مستوفى. وزعم ابن القطان أن البخاري لم يرد بسياق هذا الحديث إلا حديث الخيل ولم يرد حديث الشاة، وبالغ في الرد على من زعم أن البخاري أخرج حديث الشاة محتجًا به لأنه ليس على شرطه لإبهام الواسطة فيه بين شبيب وعروة. وهو كما قال، لكن ليس بذلك ما يمنع تخريجه ولا ما يحطه عن شرطه؛ لأن الحي يمتنع في العادة تواطؤهم على الكذب، ويضاف إلى ذلك ورود الحديث من الطريق التي هي الشاهد لصحة الحديث، ولأن المقصود منه الذي يدخل في علامات النبوة دعاء النبي النبي النبوة في المتجيب له حتى كان لو اشترى التراب لربح فيه.

وأما مسألة بيع الفضولي فلم يردها إذ لو أرادها لأوردها في البيوع. كذا قرره المنذري، وفيه نظر؛ لأنه لم يطرد له في ذلك عمل، فقد يكون الحديث على شرطه ويعارضه عنده ما هو أولى بالعمل به من حديث آخر فلا يخرج ذلك الحديث في بابه ويخرجه في باب آخر أخفى لينبه بذلك على أنه صحيح، إلا أن ما دل ظاهره عليه غير معمول به عنده. والله أعلم.

الحديث السادس والسابع: حديث ابن عمر وأنس في الخيل أيضًا، وقد تقدم في الجهاد (٢) أيضًا.

الحديث الثامن: حديث أبي هريرة: «الخيل لثلاثة»، وقد تقدم الكلام عليه مستوفى في

<sup>(</sup>۱) (۱۱۸/۷)، كتاب الجهاد، باب٤٣، ح٠٢٨٥.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۱۱۸، ۱۱۹)، كتاب الجهاد، باب٤٢، -٢٨٥١، ٢٨٥١.

الجهاد(١١)، ولم يظهر لي وجه إيراد هذه الأحاديث في أبواب علامات النبوة إلا أن يكون من جملة ما أخبر به فوقع كما أخبر. وقد تقدم تقرير هذا التوجيه في أوائل الجهاد<sup>(٢)</sup> في «باب الجهاد ماض مع البر والفاجر؟ ...

الحديث التاسع: حديث أنس في قوله: «الله أكبر خربت خيبر»، وسيأتي شرحه مستوفى في المغازي<sup>(٣)</sup>. ووجه إيراده هنا من جهة أنه فهم من قوله: «خربت خيبر» الإخبار بذلك قبل وقوعه فوقع كذلك.

الحديث العاشر: حَدَيثُ أَبِي هريرة في سبب عدم نسيانه الحديث، وقد تقدم شرحه مستوفى في كتاب العلم (٤). والله أعلم.

#### خاتمة

اشتملت المناقب النبوية من أول المناقب إلى هنا من الأحاديث المرفوعة وما لهاحكم المرفوع على مائة وتسعة وتسعين حديثًا، المعلق منها سبعة عشر طريقًا والبقية موصولة، المكرر منها فيها وفيما مضى ثمانية وسبعون حديثًا، والخالص مائة حديث وحديث. وافقه مسلم على تبخريجها سوى ثمانية وعشرين حديثًا وهي: حديث ابن عباس في الشعوب، وحديث زينب بنت أبي سلمة «من مضر»، وفي النبيد، وحديث ابن عباس في تفسير ﴿ ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ ﴾، وحديث معاوية «إن هذا الأمر في قريش»، وحديث عائشة والمسور في النذر، وحديث وآثلة «من أعظم الفرى»، وحديث أبي هريرة «أسلم وغفار خير من أسد وتميم»، وحديث أبي هريرة في عمرو بن لحي، وحديث ابن عباس «إن سرك ان تعلم جهل العرب»، وحديث أبي هريرة «ألا تعجبون كيف يصرف الله/ عني شتم الله عني شتم قريش»، وحديث أبي بكر الصديق في قوله: «وا بأبي شبيه بالنبي»، وحديث عبد الله بن بسر في صفة شيب النبي على ، وحديث البراء «كان وجه رسول الله على مثل القمر» ، وحديث أبي هريرة «بعثت من خير قرون بني آدم»، وحديث جابر «كان النبي على تنام عيناه ولا ينام

<sup>(</sup>٧/ ١٣٤)، كتاب الجهاد، باب٤٨، ح٢٨٦٠.

<sup>(</sup>٧/ ١٢٢)، كتاب الجهاد، باب٤٤، ح٢٨٥٢. **(Y)** 

<sup>(</sup>٩/ ٢٩٩)، كتاب المغازي، باب ٣٨، ح١٩٧. (٣)

<sup>(</sup>١/ ٣٧٥، ٣٧٧)، كتاب العلم، باب٤٢، - ١١٩. (1)

قلبه» أورده معلقا، وحديث ابن مسعود «كنا نعد الآيات بركة»، وحديث البراء «كنا بالحديبية أربع عشرة ماثة والحديبية بثر فنزحناها» الحديث، وحديث جابر في حنين الجذع، وحديث ابن عمر فيه، وحديث عمرو بن تغلب في قتال الترك، وحديث خباب «ألا تستنصر لنا؟»، وحديث ابن عباس في الذي قال: «شيخ كبير، وبه حمى تفور»، وحديث ابن عباس في تفسير ﴿ إِذَا جَاءَ نَصَّرُ اللَّهِ ﴾، وحديثه في الوصية بالأنصار، وحديث سعد بن معاذ في قتل أمية بن خلف، وحديث معاذ في الذين لا يزالون ظاهرين بالشام. وفيه من الآثار عن الصحابة فمن بعدهم سبعة آثار. والله أعلم بالصواب.

\* \* \*

## क्रीलिक र. /

777

# ٦٢-كِتَابُ فَضَائِلِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ

### ١ ـ باب فَضَائِلِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْكُ

وَمَنْ صَحِبَ النَّبِيَّ ﷺ أَوْ رَآهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَهُوَ مِنْ أَصْحَابِهِ

٣٦٤٩ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَمْرِو قَالَ: سَمِعْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: حَدَّثَنَا أَبُو سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ: « يَأْتِي عَلَى النَّاسِ فَيَقُولُونَ : فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ؟ فَيَقُولُونَ لهم : النَّاسِ زَمَانٌ فَيَغُرُو فِنَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ نَعُمْ. فَيَعْنَحُ لَهُمْ، فَيَعْنَحُ لَهُمْ، ثُمَّ يَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَغُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَعُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى النَّاسِ ذَمَانٌ فَيَعُرُو فِئَامٌ مِنَ النَّاسِ فَيُقَالُ: فِيكُمْ مَنْ صَاحَبَ مَنْ صَاحَبَ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَلُونَ: نَعَمْ. فَيُعْتَعُ لَهُمْ».

[تقدم في: ٢٨٩٧، الأطراف: ٣٥٩٤]

٣٦٥٠ حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ حَدَّثَنَا النَّصْرُ أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي جَمْرَةَ سَمِعْتُ زَهْدَمَ بْنَ مُضَرِّبِ قَالَ: سَمِعْتُ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، قَالَ: سَمِعْتُ عِمْرَانَ بْنَ حُصَيْنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «خَيْرُ أُمَّتِي قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ - قَالَ عِمْرَانُ: فَلا أَدْرِي أَذَكَرَ بَعْدَ قَرْنِهِ قَرْنَيْنِ أَوْ ثَلاثًا - ثُمَّ إِنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَشْهَدُونَ وَلا يَشُونَ، وَيَتْخُونُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ، وَيَنْذُرُونَ وَلا يَفُونَ، ويَظْهَرُ فِيهِمُ السِّمَنُ».

[تقدم في: ٢٦٥١، الأطراف: ٦٤٢٨، ٦٦٩٥]

٣٦٥١ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا سُفْبَانُ عَنْ مَنْصُورِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَبِيدَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ: « خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمُ اللَّذِينَ يَلُونَهُمْ، ثُمَّ اللَّذِينَ يَلُونُهُمْ، ثُمَّ اللَّذِينَ يَلُونُونَهُمْ، ثُمُّ اللَّذِينَ يَلُونُ عَنْ مَنْ اللَّذِينَ يَلُونُهُمْ مُنْ اللَّذِينَ يَلُونُ اللَّهُمْ عَنْهُ إِلللَّهُ عَنْهُ أَنْ اللَّذِينَ عَلَى اللَّذَيْنَ اللَّهُ عَنْهُ إِنْ اللَّذِينَ يَلُونُ اللَّهُمُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُمُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَيْكُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينُ اللَّذِينَ عَلَى اللَّذَا عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّذِينُ عَلَيْكُونُ الللَّهِ عَلَى الْعَلَامِ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّذِينُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ

[تقدم في: ٢٦٥٢، الأطراف: ٢٤٢٩، ٢٦٥٨]

قوله: (باب فضائل أصحاب رسول الله عليه) أي بطريق الإجمال ثم التفصيل ؛ أما الإجمال فيشمل جميعهم، لكنه اقتصر فيه على شيء مما يوافق شرطه، وأما التفصيل فلمن ورد فيه شيء بخصوصه على شرطه، وسقط لفظ «باب» من رواية أبي ذر وحده.

قوله: (ومن صحب النبي عليه أو رآه من المسلمين فهو من أصحابه) يعني أن اسم صحبة النبي ﷺ مستحق لمن صحبه أقل ما يطلق عليه اسم صحبة لغة وإن كان العرف يخص ذلك ببعض الملازمة، ويطلق أيضًا على من رآه رؤية ولو على بعد، وهذا الذي ذكره البخاري هو الراجح، إلا أنه هل يشترط في الرائي أن يكون بحيث يميز ما رآه أو يكتفي بمجرد حصول الرؤية؟ محل نظر، وعمل من صنف في الصحابة يدل على الثاني، فإنهم ذكروا مثل محمد بن أبي بكر الصديق، وإنما ولد قبل وفاة النبي ﷺ بثلاثة أشهر وأيام، كما ثبت في الصحيح أن/ أمه ك أسماء بنت عميس ولدته في حجة الوداع قبل أن يدخلوا مكة، وذلك في أواخر ذي القعدة سنة عشر من الهجرة، ومع ذلك فأحاديث هذا الضرب مراسيل، والخلاف الجاري بين الجمهور وبين أبي إسحاق الإسفرايني ومن وافقه على رد المراسيل مطلقًا حتى مراسيل الصحابة لا يجري في أحاديث هؤلاء؛ لأن أحاديثهم لا من قبيل مراسيل كبار التابعين ولا من قبيل مراسيل الصحابة الذين سمعوا من النبي ﷺ ، وهذا مما يلغز به فيقال: صحابي حديثه مرسل لا يقبله من يقبل مراسيل الصحابة؟!

ومنهم من بالغ فكان لا يعد في الصحابة إلا من صحب الصحبة العرفية، كما جاء عن عاصم الأحول قال: «رأى عبدالله بن سرجس رسول الله على أنه لم يكن له صحبة "أخرجه أحمد، هذا مع كون عاصم قد روى عن عبدالله بن سرجس هذا عدة أحاديث، وهي عند مسلم وأصحاب السنن، وأكثرها من رواية عاصم عنه، ومن جملتها قوله: إن النبي ﷺ استغفر له، فهذا رأي عاصم أن الصحابي من يكون صحب الصحبة العرفية.

وكذا روى عن سعيد بن المسيب أنه كان لا يعد في الصحابة إلا من أقام مع النبي على الله سنة فصاعدًا أو غزا معه غزوة فصاعدًا، والعمل على خلاف هذا القول؛ لأنهم اتفقوا على عدجمع جم في الصحابة لم يجتمعوا بالنبي ﷺ إلا في حجة الوداع، ومن اشترط الصحبة العرفية أخرج من له رؤية أو من اجتمع به لكنه فارقه عن قرب، كما جاء عن أنس أنه قيل له: هل بقي من

أصحاب النبي ﷺ غيرك؟ قال: لا. مع أنه كان في ذلك الوقت عدد كثير ممن لقيه من الأعراب.

ومنهم من اشترط في ذلك أن يكون حين اجتماعه به بالغًا، وهو مردود أيضًا؛ لأنه يخرج مثل الحسن بن علي ونحوه من أحداث الصحابة، والذي جزم به البخاري هو قول أحمد والجمهور من المحدثين.

وقول البخاري: "من المسلمين" قيد يخرج به من صحبه أو من رآه من الكفار، فأما من أسلم بعد موته منهم فإن كان قوله: "من المسلمين" حالاً خرج من هذه صفته وهو المعتمد، ويرد على التعريف من صحبه أو رآه مؤمنًا به ثم ارتد بعد ذلك ولم يعد إلى الإسلام فإنه ليس صحابيًا اتفاقًا، فينبغي أن يزاد فيه "ومات على ذلك". وقد وقع في مسند أحمد حديث ربيعة بن أمية بن خلف الجمحي، وهو ممن أسلم في الفتح وشهد مع رسول وسول وحدث عنه بعد موته، ثم لحقه الخذلان فلحق في خلافة عمر بالروم وتنصر بسبب شيء أغضبه، وإخراج حديث مثل هذا مشكل، ولعل من أخرجه لم يقف على قصة ارتداده. والله أعلم. فلو ارتد ثم عاد إلى الإسلام لكن لم يره ثانيًا بعد عوده فالصحيح أنه معدود في الصحابة لإطباق المحدثين على عدالأشعث بن قيس ونحوه ممن وقع له ذلك، وإخراجهم أحاديثهم في المسانيد.

وهل يختص جميع ذلك ببني آدم أو يعم غيرهم من العقلاء؟ محل نظر. أما الجن: فالراجح دخولهم؛ لأن النبي المبيعة إليهم قطعًا، وهم مكلفون، فيهم العصاة والطائعون، فمن عرف اسمه منهم لا ينبغي التردد في ذكره في الصحابة وإن كان ابن الأثير عاب ذلك على أبي موسى فلم يستند في ذلك إلى حجة. وأما الملائكة: فيتوقف عدهم فيهم على ثبوت بعثته إليهم، فإن فيه خلافًا بين الأصوليين، حتى نقل بعضهم الإجماع على ثبوته، وعكس بعضهم، وهذا كله فيمن رآه وهو في قيد الحياة الدنيوية. أما من رآه بعد موته وقبل دفنه فالراجح أنه ليس بصحابي، وإلا لعد من إتفق أن يرى جسده المكرم وهو في قبره المعظم ولو في هذه الأعصار، وكذلك من كشف له عنه من الأولياء فرآه كذلك على طريق الكرامة، إذ حجة من أثبت الصحبة لمن رآه قبل دفنه أنه مستمر الحياة، وهذه الحياة ليست دنيوية وإنما هي أخروية لا تتعلق بها أحكام الدنيا، فإن الشهداء أحياء ومع ذلك فإن الأحكام المتعلقة بهم بعد القتل جارية على أحكام غيرهم من الموتى. والله أعلم.

وكذلك المراد بهذه الرؤية من اتفقت له ممن تقدم/ شرحه وهو يقظان، أما من رآه في

المنام وإن كان قد رآه حقًا فذلك مما يرجع إلى الأمور المعنوية لا الأحكام الدنيوية فلذلك لا يعد صحابيًا ولا يجب عليه أن يعمل بما أمره به في تلك الحالة . والله أعلم .

وقد وجدت ما جزم به البخاري من تعريف الصحابي في كلام شيخه علي بن المديني، فقر أت في «المستخرج لأبي القاسم بن منده» بسنده إلى أحمد بن سيار الحافظ المروزي قال: سمعت أحمد بن عتيك يقول: قال علي بن المديني: من صحب النبي على أو رآه ولو ساعة من نهار فهو من أصحاب النبي على . وقد بسطت هذه المسألة فيما جمعته من علوم الحديث، وهذا القدر في هذا المكان كاف.

ثم ذكر المصنف في الباب ثلاثة أحاديث:

أحدها: حديث جابر بن عبد الله عن أبي سعيد، وهو من رواية صحابي عن صحابي.

قوله: (يأتي على الناس زمان فيغزو فئام) بكسر الفاء ثم تحتانية بهمزة، وحكي فيه ترك الهمزة، أي: جماعة، وقد تقدم ضبطه في «باب من استعان بالضعفاء» في أوائل الجهاد (١١) ويستفاد منه بطلان قول من ادعى في هذه الأعصار المتأخرة الصحبة؛ لأن الخبر يتضمن استمرار الجهاد والبعوث إلى بلاد الكفار وأنهم يسألون: هل فيكم أحد من أصحابه؟ فيقولون: لا. وكذلك في التابعين وفي أتباع التابعين، وقد وقع كل ذلك فيما مضى، وانقطعت البعوث عن بلاد الكفار في هذه الأعصار، بل انعكس الحال في ذلك على ما هو معلوم مشاهد من مدة متطاولة ولاسيما في بلاد الأندلس، وضبط أهل الحديث آخر من مات من الصحابة، وهو على الإطلاق أبو الطفيل عامر بن واثلة الليثي كما جزم به مسلم في صحيحه، وكان موته سنة مائة، وقيل: سنة سبع ومائة، وقيل: سنة عشر ومائة، وهو مطابق لقوله على وجه الأرض ممن هو عليها اليوم أحد».

ووقع في رواية أبي الزبير عن جابر عند مسلم ذكر طبقة رابعة ولفظه «يأتي على الناس زمان يبعث منهم البعث فيقولون: انظروا هل تجدون فيكم أحدًا من أصحاب النبي على أي فيوجد الرجل فيفتح لهم، ثم يبعث البعث الثاني، فيقولون: انظروا ـ إلى أن قال ـ ثم يكون البعث الرابع . . . » وهذه الرواية شاذة، وأكثر الروايات مقتصر على الثلاثة كما سأوضح ذلك في الحديث الذي بعده، ومثله حديث واثلة رفعه: «لا تزالون بخير ما دام فيكم من رآني وصاحبني،

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۱۷۳)، كتاب الجهاد، باب۷، ح۲۸۹۷.

والله لا تزالون بخير ما دام فيكم من رأى من رآني وصاحبني، الحديث، أخرجه ابن أبي شيبة وإسناده حسن .

### الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا إسحاق) هو ابن راهويه (۱۱)، وبذلك جزم ابن السكن وأبو نعيم في «المستخرج» و(النضر) هو ابن شميل، و(أبو جمرة) ـ بالجيم والراء ـ صاحب ابن عباس وحدَّث هنا عن تابعي مثله.

قوله: (خير أمتي قرني) أي: أهل قرني، و(القرن) أهل زمان واحد متقارب اشتركوا في أمر من الأمور المقصودة، ويقال إن ذلك مخصوص بما إذا اجتمعوا في زمن نبي أو رئيس يجمعهم على ملة أو مذهب أو عمل، ويطلق القرن على مدة من الزمان، واختلفوا في تحديدها من عشرة أعوام إلى مأثة وعشرين، لكن لم أر من صرح بالسبعين ولا بمائة وعشرة، وما عدا ذلك فقد قال به قائل، وذكر الجوهري بين الثلاثين والثمانين، وقد وقع في حديث عبدالله بن بسر عند مسلم ما يدل على أن القرن مائة وهو المشهور، وقال صاحب المطالع: القرن أمة هلكت فلم يبق منهم أحد. وثبتت المائة في حديث عبد الله بن بسر وهي ما عند أكثر أهل العراق، ولم يذكر صاحب «المحكم» الخمسين، وذكر من عشر إلى سبعين، ثم قال: هذا هو القدر المتوسط من أعمار أهل كل زمن. وهذا أعدل الأقوال، وبه صرح ابن الأعرابي وقال: إنه مأخوذ من الأقران. ويمكن أن يحمل عليه المختلف من الأقوال المتقدمة ممن قال إن القرن أربعون فصاعدًا، أما من قال: إنه دون ذلك، فلا يلتئم على هذا القول. والله أعلم.

والمراد بقرن النبي على في هذا الحديث/ الصحابة، وقد سبق في صفة النبي على قوله: «وبعثت في خير قرون بني آدم» وفي رواية بريدة عند أحمد «خير هذه الأمة القرن الذين بعثت فيهم» وقد ظهر أن الذي بين البعثة وآخر من مات من الصحابة مائة سنة وعشر ون سنة أو دونها أو فوقها بقليل على الاختلاف في وفاة أبي الطفيل، وإن اعتبر ذلك من بعدوفاته على الاختلاف في وفاة أبي الطفيل، وإن اعتبر ذلك من بعدوفاته على الاختلاف في وفاة أبي التابعين فإن اعتبر من سنة مائة كان نحو سبعين أو سنة أو تسعين أو سبعين أو

<sup>(</sup>۱) كذا قال الجياني في التقييد (۳/ ٩٦٥)، وزاد: وفي نسخة الأصيلي في الوضوء من باب من لم ير الوضوء الامن المخرجين (ح ۱۸۰)، قال البخاري: حدثنا إسحاق بن منصور، أنا النضر، أنا شعبة . . . إلخ . قال أبو نصر الكلاباذي (الهداية والإرشاد ٢/ ٧٤٩، ترجمة النضر): النضر بن شميل يروى عنه إسحاق ابن منصور، وإسحاق بن إبراهيم.

ثمانين، وأما الذين بعدهم فإن اعتبر منها كان نحوًا من خمسين، فظهر بذلك أن مدة القرن تختلف باختلاف أعمار أهل كل زمان. والله أعلم.

واتفقوا أن آخر من كان من أتباع التابعين ممن يقبل قوله من عاش إلى حدود العشرين ومائتين، وفي هذا الوقت ظهرت البدع ظهورًا فاشيًا، وأطلقت المعتزلة ألسنتها، ورفعت الفلاسفة رءوسها، وامتحن أهل العلم ليقولوا بخلق القرآن، وتغيرت الأحوال تغيرًا شديدًا، ولم يزل الأمر في نقص إلى الآن، وظهر قوله عليه شرية: «ثم يفشو الكذب» ظهورًا بينًا حتى يشمل الأقوال والأفعال والمعتقدات. والله المستعان.

قوله: (ثم الذين يلونهم) أي القرن الذي بعدهم وهم التابعون (ثم الذين يلونهم) وهم أتباع التابعين، واقتضى هذا الحديث أن تكون الصحابة أفضل من التابعين، والتابعون أفضل من أتباع التابعين، لكن هل هذه الأفضلية بالنسبة إلى المجموع أو الأفراد؟ محل بحث، وإلى الثاني نحا الجمهور، والأول قول ابن عبد البر، والذي يظهر أن من قاتل مع النبي وأو في زمانه بأمره أو أنفق شيئًا من ماله بسببه لا يعدله في الفضل أحد بعده كائنًا من كان، وأما من لم يقع له ذلك فهو محل البحث، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِى مِنكُم مّن أَنفَقَ مِن قَبّلِ يقع له ذلك فهو محل البحث، والأصل في ذلك قوله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِى مِنكُم مّن أَنفَقَ مِن قَبّلِ الفَتْح وَقَائلًا أُولَئِك أَعْظُمُ دَرَجَة مِّن الذّين أَنفَقُواْ مِن بَعَدُ وَقَائلًا ﴾ الآية [الحديد: ١٠]، واحتج ابن عبد البر بحديث «مثل أمتي مثل المطر لا يدرى أوله خير أم آخره» وهو حديث حسن له طرق قد يرتقى بها إلى الصحة.

وأغرب النووي فعزاه في فتاويه (١) إلى مسند أبي يعلى من حديث أنس بإسناد ضعيف، مع أنه عند الترمذي بإسناد أقوى منه من حديث أنس، وصححه ابن حبان من حديث عمار، وأجاب عنه النووي بما حاصله: أن المراد من يشتبه عليه الحال في ذلك من أهل الزمان الذين يدركون عيسى ابن مريم عليه السلام ويرون في زمانه من الخير والبركة وانتظام كلمة الإسلام ودحض كلمة الكفر، فيشتبه الحال على من شاهد ذلك أي الزمانين خير، وهذا الاشتباه مندفع بصريح قوله على القرون قرنى والله أعلم.

وقد روى ابن أبي شيبة من حديث عبد الرحمن بن جبير بن نفير أحد التابعين بإسناد حسن قال: قال رسول الله ﷺ: «ليدركن المسيح أقوامًا إنهم لمثلكم أو خير ـثلاثًا ـولن يخزي الله أمة أنا أولها والمسيح آخرها» وروى أبو داود والترمذي من حديث أبي ثعلبة رفعه «تأتي أيام للعامل

<sup>(</sup>۱) فتاوي النووي (ص: ٤٨).

فيهن أجر خمسين. قيل: منهم أو منايا رسول الله؟ قال: بل منكم»، وهو شاهد لحديث «مثل أمتي مثل المطر»، واحتج ابن عبد البر أيضًا بحديث عمر رفعه «أفضل الخلق إيمانًا قوم في أصلاب الرجال يؤمنون في ولم يروني» الحديث أخرجه الطيالسي وغيره، لكن إسناده ضعيف فلا حجة فيه، وروى أحمد والدارمي والطبراني من حديث أبي جمعة قال: «قال أبو عبيدة: يا رسول الله، أأحد خير منا؟ أسلمنا معك، وجاهدنا معك. قال: قوم يكونون من بعدكم يؤمنون بي ولم يروني» وإسناده حسن، وقد صححه الحاكم، واحتج أيضًا بأن السبب في كون القرن الأول خير القرون أنهم كانوا غرباء في إيمانهم لكثرة الكفار حينئذ وصبرهم على أذاهم وتمسكهم بدينهم، قال: فكذلك أواخرهم إذا أقاموا الدين وتمسكوا به/ وصبروا على الطاعة حين ظهور المعاصي والفتن كانوا أيضًا عند ذلك غرباء، وزكت أعمالهم في ذلك الزمان كما زكت أعمال أولئك.

ويشهد له ما رواه مسلم عن أبي هريرة رفعه: «بدأ الإسلام غريبًا، وسيعود غريبًا كما بدأ، فطوبى للغرباء» وقد تعقب كلام ابن عبد البر بأن مقتضى كلامه أن يكون فيمن يأتي بعد الصحابة من يكون أفضل من بعض الصحابة، وبذلك صرح القرطبي (١)، لكن كلام ابن عبد البر ليس على الإطلاق في حق جميع الصحابة، فإنه صرح في كلامه باستثناء أهل بدر والحديبية، نعم، والذي ذهب إليه الجمهور أن فضيلة الصحبة لا يعدلها عمل لمشاهدة رسول الله على وأما من اتفق له الذب عنه والسبق إليه بالهجرة أو النصرة وضبط الشرع المتلقى عنه و تبليغه لمن بعده فإنه لا يعدله أحد ممن يأتي بعده ؟ لأنه ما من خصلة من الخصال المذكورة إلا وللذي سبق بها مثل أجر من عمل بها من بعده ، فظهر فضلهم .

ومحصل النزاع يتمحض فيمن لم يحصل له إلا مجرد المشاهدة كما تقدم، فإن جمع بين مختلف الأحاديث المذكورة كان متجها، على أن حديث «للعامل منهم أجر خمسين منكم» لا يدل على أفضلية غير الصحابة على الصحابة ؛ لأن مجرد زيادة الأجر لا يستلزم ثبوت الأفضلية المطلقة ، وأيضًا فالأجر إنما يقع تفاضله بالنسبة إلى ما يماثله في ذلك العمل ، فأما ما فاز به من شاهد النبي على من زيادة فضيلة المشاهدة فلا يعدله فيها أحد . فبهذه الطريق يمكن تأويل الأحاديث المتقدمة . وأما حديث أبي جمعة فلم تتفق الرواة على لغظه ، فقد رواه بعضهم بلفظ الخيرية كما تقدم ، ورواه بعضهم بلفظ «قلنا: يا رسول الله ، هل من قوم أعظم منا أجرًا؟ . . . »

<sup>(1)</sup> Ilahan (7/ FA3).

الحديث، أخرجه الطبراني، وإسناد هذه الرواية أقوى من إسناد الرواية المتقدمة، وهي توافق حديث أبى ثعلبة، وقد تقدم الجواب عنه. والله أعلم.

قوله: (فلا أدري أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة؟) وقع مثل هذا الشك في حديث ابن مسعود وأبي هريرة عند مسلم، وفي حديث بريدة عند أحمد، وجاء في أكثر الطرق بغير شك، منها عن النعمان بن بشير عند أحمد، وعن مالك عند مسلم عن عائشة «قال رجل: يا رسول الله أي الناس خير؟ قال: القرن الذي أنا فيه، ثم الثاني، ثم الثالث»، ووقع في رواية الطبراني وسمويه ما يفسر به هذا السؤال، وهو ما أخرجاه من طريق بلال بن سعد بن تميم عن أبيه قال: قلت: يا رسول الله أي الناس خير؟ فقال: «أنا وقرني»، فذكر مثله، وللطيالسي من حديث عمر رفعه «خير أمتي القرن الذي أنا منهم، ثم الثاني، ثم الثالث» ووقع في حديث جعدة بن هبيرة عند ابن أبي شيبة والطبراني إثبات القرن الرابع (١)، ولفظه «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الأخرون أردأ» ورجاله ثقات، إلا أن جعدة مختلف في صحبته. والله أعلم.

قوله: (ثم إن بعدهم قومًا) كذا للأكثر، ولبعضهم «قوم» فيحتمل أن يكون من الناسخ على طريقة من لا يكتب الألف في المنصوب، ويحتمل أن تكون «إن» تقريرية بمعنى (نعم)، وفيه بُعد وتكلف.

واستدل بهذا الحديث على تعديل أهل القرون الثلاثة وإن تفاوتت منازلهم في الفضل، وهذا محمول على الغالب والأكثرية، فقد وجد فيمن بعد الصحابة من القرنين من وجدت فيه الصفات المذكورة المذمومة لكن بقِلَّة، بخلاف من بعد القرون الثلاثة فإن ذلك كثر فيهم واشتهر. وفيه بيان من ترد شهادتهم وهم من اتصف بالصفات المذكورة، وإلى ذلك الإشارة بقوله: «ثم يفشو الكذب» أي يكثر. واستدل به على جواز المفاضلة بين الصحابة، قاله المازري (7)، وقد تقدم باقي شرحه في الشهادات (7).

الحديث الثالث: حديث ابن مسعود في المعنى، وقد تقدم في الشهادات سندًا ومتنًا (٤٠)، وتقدم من شرحه هناك ما يتعلق بالشهادات. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) عند الطبراني في الكبير (۲/ ۲۸۵، ۲۸۸) بإثبات الرابع، وعند ابن أبي شيبة كما رواه عنه الحاكم (۳/ ۱۹۱)بدون الرابع.

<sup>(</sup>Y) المعلم (T/ ۱۳۷، ۱۳۸).

<sup>(</sup>۳) (۱۱/٦)، كتاب الشهادات، باب۹، ح١٦٥١.

<sup>(</sup>٤) (٦/ ٥١١)، كتاب الشهادات، باب٩، - ٢٦٥٢.

### / ٢-باب مَناقِبِ الْمُهَاجِرِينَ وَفَضْلِهِم

مِنْهُمْ أَبُو بَكْرِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي قُحَافَةَ التَّيْمِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

وَقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيكِرِهِمْ وَأَمْوَلِهِمْ يَبْتَغُونَ هَضَّلًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِضَّوَنَا وَيَنصُرُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُمُّ أُوْلَئِكَ هُمُ ٱلصَّلِيقُونَ ﴿ ﴾ [الحشر: ٨]

وَقَالَ: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ ﴾ إِلَى قَوْلِهِ: ﴿ إِنْ اللّهُ مَعَنَا ﴾ [النوبة: ٤٠] قَالَتْ عَائِشَةُ وَأَبُو سَعِيدٍ وَابْنُ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ: وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ مَعَ النّبِيِّ ﷺ فِي الْغَارِ عَالَتْ عَبْدُ اللّه بْنُ رَجَاءٍ حَدَّثَنَا إِسْرَائِيلُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنِ الْبَرَاءِ قَالَ: اشْتَرَى أَبُو بَكْرٍ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُ مِنْ عَازِب رَحْلاً بِثلاثَةَ عَشَرَ دِرْهَمَا، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعَازِب: مُرِ الْمَتَرَى أَبُو بَكْرٍ لِعَازِب: مُرِ الْبَرَاءَ فَلْيَحْمِلْ إِلَيَّ رَحْلِي. فَقَالَ عَازِب رَحْلاً بِثلاثَةَ عَشَرَ دِرْهَمَا، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعَازِب: مُر الْبَرَاءَ فَلْيَحْمِلْ إِلَيَّ رَحْلِي. فَقَالَ عَازِب رَحْلًا بِثلاثَةَ عَشَرَ دِرْهَمَا، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعَازِب: مُر الْبَرَاءَ فَلْيَحْمِلْ إِلَيَّ رَحْلِي. فَقَالَ عَازِب رَحْلًا بِثلاثَةَ عَشَرَ دِرْهَمَا، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ لِعَازِب: مُر الْبَرَاءَ فَلْيَحْمِلْ إِلَي وَمَنْ اللّهُ عَنْهُ مِنْ عَلَا لَهُ وَيَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَيَعْمُ اللّهُ وَلَكُونَ يَطْلُهُ وَلَكُمْ ؟ قَالَ : ارْتَحَلْنَا مِنْ مَكَّةَ فَأَحْيَيْنَا وَقَامَ قَائِمُ الظّهِيرَةِ، فَرَمَيْتُ بِبَصَرِي هَلْ أَرَى مِنْ ظِلٌ فَآوِيَ إِلَيْهِ؟ فَإِذَا وَقَامَ قَائِمُ الظّهِيرَةِ، فَرَمَيْتُ بِبَصَرِي هَلْ أَرَى مِنْ ظِلٌ فَآوِيَ إِلَيْهِ؟ فَإِذَا وَقَامَ قَائِمُ الظّهِيرَةِ، فَرَمْتُ لِلنّبِي وَيَعِيْ فِيهِ، ثُمَّ قُلْتُ لَهُ: اضْطَجَعْ يَا لَيْنِي وَيَعْلَا فِي اللّهِ مِنْ فَاضْطَجَعَ النّبِي وَيَعْمُ النّبَي وَيَعْمُ اللّهُ مِنْ فَاضْطَجَعَ النَّبِي وَيَعْمُ النَّهِ فَيْ وَالْمُ الْمُعْرِقِي اللّهِ مَالَالًا فِي اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَوْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ مُنْ الْمُعْرَاتُ اللّهُ الْمُعْرَاتُ مُنْ الْمُعْرَاتُ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الْمُؤْلُونُ اللّهُ مِنْ اللّهُ الْمُعْرَاقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ثُمُّ انْطَلَقْتُ أَنْظُرُ مَا حَوْلِي ، هَلْ أَرَى مِنَ الطَّلَبِ أَحَدًا؟ فَإِذَا أَنَا بِرَاعِي عَنَم يَسُوقُ عَنَمَهُ إِلَى الصَّخْرَةِ يُرِيدُ مِنْهَا الَّذِي أَرَدْنَا، فَسَأَلْتُهُ فَقُلْتُ لَهُ: لِمَنْ أَنْتَ يَا غُلامُ؟ قَالَ: لِرَجُلٍ مِنْ قُرَيْشٍ. سَمَّاهُ فَعَرَفْتُهُ، فَقُلْتُ: هَلْ فِي عَنَمِكَ مِنْ لَبَنِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قُلْتُ: فَهَلْ أَنْتَ حَالِبٌ قُرَيْشٍ. سَمَّاهُ فَعَرَفْتُهُ، فَقُلْتُ: هَلْ فِي عَنَمِكَ مِنْ لَبَنِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قُلْتُ: فَهَلْ أَنْتَ حَالِبٌ لَنَا؟ قَالَ: نَعَمْ. فَلَمْ وَمُ الْغُبَارِ، ثُمَّ أَمَرْتُهُ أَنْ يَنْفُضَ ضَرْعَهَا مِنَ الْغُبَارِ، ثُمَّ أَمَرْتُهُ أَنْ يَنْفُضَ كَفَيْهِ، فَقَالَ هَكَذَا وَصَرَبَ إِحْدَى كَفَيْهِ بِالأُخْرَى وَعَكَلَبَ لِي كُثْبَةً مِنْ لَبَنِ، وَقَدْ جَعَلْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِدَاوَةً عَلَى فَمِهَا خِرْقَةٌ، فَصَبَبْتُ عَلَى اللَّبَنِ حَتَى بَرَدَ أَسْفَلُهُ، وَقَدْ جَعَلْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِدَاوَةً عَلَى فَمِهَا خِرْقَةٌ، فَصَبَبْتُ عَلَى اللَّبَنِ حَتَى بَرَدَ أَسْفَلُهُ، وَقَدْ جَعَلْتُ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَى فَوافَقْتُهُ قَدِ اسْتَيْقَظَ، فَقُلْتُ: اشْرَبْ يَا رَسُولَ اللَّهِ فَقُلْتُ الْمُرْتِ عَلَى اللَّبِي عَلَيْ إِلَى اللَّبِي عَلَيْهُ فَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَعَلَى فَرَسِ لَهُ مُ فَلْتُ وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَنَا، وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَنَا، وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَنَا، وَاللَّهُ مَعَنَا وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَنَا، وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا الْعُرْمُ وَلَهُ اللَّهُ مَعَنَا وَاللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعَنَا اللَّهُ مَعْلُهُ اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ

[تقدم في: ٢٤٣٩، الأطراف: ٣٦١٥، ١٩٣٨، ١٩٩٧، ٢٠٥٥]

٣٦٥٣ ـ حَدَّثَ مَا مُحَمَّدُ بْنُ سِنَانِ حَدَّثَ نَا هَمَّامٌ عَنْ ثَابِتِ عَنْ أَنسِ عَنْ أَبِي بَكْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ لِلنَّبِيِّ وَأَنَا فِي الْغَارِ: لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظَرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لاَ بْصَرَنَا! فَقَالَ: «مَا ظَنْكَ

۹

[الحديث: ٣٦٥٣، طرفاه في: ٣٩٢٢، ٣٦٢٣]

قوله: (باب مناقب المهاجرين وفضلهم) سقط لفظ «باب» من رواية أبي ذر، والمراد بالمهاجرين من عدا الأنصار ومن أسلم يوم الفتح وهلم جرا، فالصحابة من هذه الحيثية ثلاثة أصناف، والأنصار هم الأوس والخزرج وحلفاؤهم ومواليهم.

قوله: (منهم أبو بكر عبدالله بن أبي قحافة التيمي) هكذا جزم بأن اسم أبي بكر عبدالله وهو المشهور، ويقال كان اسمه قبل الإسلام عبدالكعبة، وكان يسمى أيضًا عتيقًا، واختلف هل هو اسم له أصلي أو قيل له ذلك لأنه ليس في نسبه ما يعاب به، أو لقدمه في الخير وسبقه إلى الإسلام، أو قيل له ذلك لحسنه، أو لأن أمه كان لا يعيش لها ولد فلما ولد استقبلت به البيت فقالت اللهم هذا عتيقك من الموت، أو لأن النبي على بشره بأن الله أعتقه من النار؟ وقد ورد في هذا الأخير حديث عن عائشة عند الترمذي، وآخر عن عبد الله بن الزبير عند البزار، وصححه ابن حبان وزاد فيه «وكان اسمه قبل ذلك عبد الله بن عثمان»، وعثمان اسم أبي قحافة لم يختلف في كنية الصديق.

ولُقِّبَ الصديق لسبقه إلى تصديق النبي ﷺ، وقيل: كان ابتداء تسميته بذلك صبيحة الإسراء. وروى الطبراني من حديث علي «أنه كان يحلف أن الله أنزل اسم أبي بكر من السماء الصديق» رجاله ثقات. وأما نسبه فهو عبدالله بن عثمان بن عامر بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب بن لؤي بن غالب، يجتمع مع النبي ﷺ في مرة بن كعب، وعدد آبائهما إلى مرة سواء، وأم أبي بكر سلمى \_ وتكنى أم الخير \_ بنت صخر بن مالك بن عامر بن عمرو المذكور، أسلمت وهاجرت، وذلك معدود من مناقبه؛ لأنه انتظم إسلام أبويه وجميع أولاده.

قوله: (وقول الله عز وجل: ﴿ لِلْفُقَرَآءِ ٱلْمُهَاجِرِينَ ﴾ الآية ) ساقها الأصيلي وكريمة إلى قوله: ﴿ هُمُ ٱلصَّلِوقُونَ ﴾ وأشار المصنف بهذه الآية إلى ثبوت فضل المهاجرين لما اشتملت عليه من أوصافهم الجميلة وشهادة الله تعالى لهم بالصدق.

قوله: (وقال الله تعالى: ﴿ إِلَّا نَصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ اللّهُ ﴾ الآية) ساق في رواية الأصيلي وكريمة إلى قوله: ﴿ إِنَ اللّهَ مَعَنَا ﴾ وأشار المصنف بها إلى ثبوت فضل الأنصار فإنهم امتثلوا الأمر في نصره، وكان نصر الله له في حال التوجه إلى المدينة بحفظه من أذى المشركين

الذين اتبعوه ليردوه عن مقصده، وفي الآية أيضًا فضل أبي بكر الصديق؛ لأنه انفرد بهذه المنقبة حيث صاحب رسول الله على في تلك السفرة ووقاه بنفسه كما سيأتي، وشهد الله له فيها بأنه صاحب نبيه.

قوله: (وقالت عائشة وأبو سعيد وابن عباس: كان أبو بكر مع النبي على في الغار) أي لما خرجا من مكة إلى المدينة، حديث عائشة سيأتي مطولاً في «باب الهجرة إلى المدينة» (۱) وفيه «ثم لحق رسول الله على وأبو بكر بغار في جبل ثور . . .» الحديث، وحديث أبي سعيد (۱) أخرجه ابن حبان من طريق أبي عوانة عن الأعمش عن أبي صالح عنه في قصة بعث أبي بكر إلى الحج، وفيه «فقال له رسول الله على: أنت أخي وصاحبي في الغار . . .» الحديث، وحديث ابن عباس في تفسير براءة (۱) في قصة ابن عباس مع ابن الزبير، وفيها قول ابن عباس «وأما جده فصاحب الغار» يريد أبا بكر، ولابن عباس حديث آخر لعله أمس بالمراد، أخرجه أحمد والحاكم من طريق عمرو بن ميمون عنه قال: «كان المشركون يرمون عليًا وهم يظنون أنه النبي على، فجاء أبو بكر فقال: يا رسول الله . فقال له علي: إنه انطلق نحو بئر ميمون فأدركه . قال: فانطلق أبو بكر فدخل معه الغار . . . » الحديث، وأصله في الترمذي والنسائي دون المقصود منه هنا .

- وروى الحاكم من طريق سعيد بن جبير عن ابن / عباس في قوله تعالى: ﴿ فَأَنْ زَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ ﴾ [التوبة: ٤٠] قال: «على أبي بكر»، وروى عبدالله بن أحمد في «زيادات المسند» من وجه آخر عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: «أبو بكر صاحبي ومؤنسي في الغار...» الحديث، ورجاله ثقات.

قوله: (حدثنا عبد الله بن رجاء) هو الغداني-بضم المعجمة وتخفيف الدال المهملة وبعد الألف نون-بصري ثقة، وكذابقية رجال الإسناد.

قوله: (فقال عازب: لاحتى تحدثنا) كذا وقع في رواية إسرائيل عن أبي إسحاق، وقد تقدم في «علامات النبوة» (٤) من رواية زهير عن أبي إسحاق بلفظ «فقال لعازب: ابعث ابنك

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۷۲)، کتاب مناقب الأنصار، باب ۶۵، ح ۳۹۰۰.

 <sup>(</sup>۲) قال الحافظ في التغليق (٤/ ٥٥): وأما حديث أبي سعيد فسيأتي بعد باب أيضًا، يشير إلى حديث رقم
 (٣٦٥٤) الآتي، وهنا في الفتح عزاه لابن حبان.

<sup>(</sup>٣) (١٧٨/١٠)، كتاب التفسير، باب ٩، ح ٢٦٦٥

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٢٩٠)، كتاب المناقب، باب، ٢٥، ٥٣، ٥٣٠.

يحمله معي. قال: فحملته معه وخرج أبي ينتقد ثمنه، فقال له أبي: يا أبا بكر حدثني...» وظاهرهما التخالف، فإن مقتضى رواية إسرائيل أن عازبًا امتنع من إرسال ولده مع أبي بكر حتى يحدثهم، ومقتضى رواية زهير أنه لم يعلق التحديث على شرط، ويمكن الجمع بين الروايتين بأن عازبًا اشترط أو لا وأجابه أبو بكر إلى سؤاله، فلما شرعوا في التوجه استنجز عازب منه ما وعده به من التحديث ففعل.

قال الخطابي<sup>(۱)</sup>: تمسك بهذا الحديث من استجاز أخذ الأجرة على التحديث، وهو تمسك باطل؛ لأن هؤلاء اتخذوا التحديث بضاعة، وأما الذي وقع بين عازب وأبي بكر فإنما هو على مقتضى العادة الجارية بين التجاربأن أتباعهم يحملون السلعة مع المشتري سواء أعطاهم أجرة أم لا. كذا قال، ولا ريب أن في الاستدلال للجواز بذلك بعدًا، لتوقفه على أن عاز بالو استمر على الامتناع من إرسال ابنه لاستمر أبو بكر على الامتناع من التحديث. والله أعلم.

قوله: (فإذا أنا براع) لم أقف على تسميته ولا على تسمية صاحب الغنم، إلا أنه جاء في حديث عبد الله بن مسعود شيء تمسك به من زعم أنه الراعي، وذلك فيما أخرجه أحمد وابن حبان من طريق عاصم، عن زرعن ابن مسعود قال: «كنت أرعى غنمًا لعقبة بن أبي معيط، فمر بي رسول الله على وأبو بكر فقال: يا غلام هل من لبن؟ قلت: نعم، ولكني مؤتمن...» الحديث، وهذا لا يصلح أن يفسر به الراعي في حديث البراء؛ لأن ذاك قيل له: «هل أنت حالب؟ فقال: نعم» وهذا أشار بأنه غير حالب، وذاك حلب من شاة حافل، وهذا من شاة لم تطرق ولم تحمل، ثم إن في بقية هذا الحديث ما يدل على أن قصته كانت قبل الهجرة لقوله فيه: «ثم أتيته بعد هذا فقلت: يا رسول الله علمني من هذا القول» فإن هذا يشعر بأنها كانت قبل إسلام ابن مسعود كان قديمًا قبل الهجرة بزمان، فبطل أن يكون هو صاحب القصة في الهجرة. والله أعلم.

قوله: (فشرب حتى رضيت) وقع في رواية أوس عن خديج عن أبي إسحاق «قال أبو إسحاق: فتكلم بكلمة والله ما سمعتها من غيره » كأنه يعني قوله: «حتى رضيت» فإنها مشعرة بأنه أمعن في الشرب، وعادته المألوفة كانت عدم الإمعان.

قوله: (قد آن الرحيل يا رسول الله) أي دخل وقته، وتقدم في علامات النبوة (٢) «فقال

<sup>(</sup>۱) الأعلام (۳/ ۱۲۰۸).

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۲۹۰)، کتاب المناقب، باب۲۰، ح۲۵۱۰.

رسول الله على: ألم يأن الرحيل؟ قلت: بلى " فيجمع بينهما بأن يكون النبي على بدأ فسأل، فقال له أبو بكر: بلى. ثم أعاد عليه بقوله: "قد آن الرحيل" قال المهلب بن أبي صفرة: إنما شرب النبي على من لبن تلك الغنم لأنه كان حينئذ في زمن المكارمة، ولا يعارضه حديثه "لا يحلبن أحد ماشية أحد إلا بإذنه"؛ لأن ذلك وقع في زمن التشاح، أو الثاني محمول على التسور والاختلاس والأول لم يقع فيه ذلك، بل قدم أبو بكر سؤال الراعي هل أنت حالب؟ فقال: نعم. كأنه سأله هل أذن لك صاحب الغنم في حلبها لمن يرد عليك؟ فقال: نعم. أو جرى على العادة المألوفة للعرب في إباحة ذلك والإذن في الحلب على المار ولابن السبيل، فكان كل راع مأذونًا له في ذلك. وقال الداودي: إنما شرب من ذلك على أنه ابن سبيل وله شرب ذلك إذا احتاج، ولاسيما النبي على وأبعد من قال: "إنما استجازه لأنه مال الحربي"؛ لأن/ القتال لم يكن فرض بعد ولا أبيحت الغنائم، وقد تقدم شيء من هذه المباحث في هذه المسألة في آخر القطة" "كن فرض بعد ولا أبيحت الغنائم، وقد تقدم شيء من هذه المباحث في هذه المسألة في آخر اللقطة (١٠)، وفيها الكلام على إباحة ذلك للمسافر مطلقاً.

وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم: حدمة التابع الحر للمتبوع في يقظته والذب عنه عند نومه، وشدة محبة أبي بكر للنبي على وأدبه معه وإيثاره له على نفسه. وفيه أدب الأكل والشرب، واستحباب التنظيف لما يؤكل ويشرب. وفيه استصحاب آلة السفر كالإداوة والسفرة ولا يقدح ذلك في التوكل. وستأتي قصة سراقة في الهجرة (٢) مستوفاة إن شاء الله تعالى، وأوردها هنا مختصرة جدًا (٣) وفي علامات النبوة أتم منه.

(تنبيه): أورد الإسماعيلي هذا الحديث عن أبي خليفة عن عبد الله بن رجاء شيخ البخاري فيه، فزاد في آخره «ومضى رسول الله ﷺ وأنا معه حتى أتينا المدينة ليلاً، فتنازعه القوم أيهم ينزل عليه» فذكر القصة مطولة، وسأذكر ما فيها من الفوائد في «باب الهجرة» (٤) إن شاء الله تعالى.

قوله: (تريحون بالعشي، تسرحون بالغداة) هو تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ تُرِيعُونَ وَحِينَ تَشَرَحُونَ ﴾ [النحل: ٦] وهو تفسير أبي عبيدة في «المجاز»(٥) وثبت هذا

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٢٤٨)، كتاب اللقطة، باب٨، ح ٢٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٦٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٥، ح٢٠٦٠.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٦٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٦.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٦٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب٥٥، ح٥٩٠٦.

<sup>(0) (1/107).</sup> 

في رواية الكشميهني وحده، والصواب أن يثبت في حديث عائشة في قصة الهجرة فإن فيه «ويرعى عليها عامر بن فهيرة ويريحهما عليهما» فهذا هو محل شرح هذه اللفظة، بخلاف حديث البراء فلم يجر فيه لهذه اللفظة ذكر. والله تعالى أعلم.

قوله: (عن ثابت) في رواية حبان بن هلال في التفسير (١) عن همام «حدثنا ثابت».

قوله: (عن أنس عن أبي بكر) في رواية حبان المذكورة «حدثنا أنس حدثني أبو بكر».

قوله: (قلت للنبي ﷺ وأنا في الغار) زاد في رواية حبان المذكورة «فرأيت آثار المشركين»، وفي رواية موسى بن إسماعيل عن همام في الهجرة (٢) «فر فعت رأسي فإذا أنا بأقدام القوم».

قوله: (لو أن أحدهم نظر تحت قدميه) فيه مجيء «لو» الشرطية للاستقبال خلافًا للأكثر، واستدل من جوزه بمجيء الفعل المضارع بعدها، كقوله تعالى: ﴿ لَوَ يُطِيعُكُمُ فِي كَثِيرِ مِنَ ٱلأَكْرِ مَن ٱلأكثر لَيْتُمُ ﴾ [الحجرات: ٧]، وعلى هذا فيكون قاله حالة وقوفهم على الغار، وعلى القول الأكثر يكون قاله بعد مضيهم شكرًا لله تعالى على صيانتهما منهم، قوله: «لو أن أحدهم نظر تحت قدميه» في رواية موسى «لو أن بعضهم طأطأبصره»، وفي رواية حبان «رفع قدميه»، ووقع مثله في حديث حبشي بن جنادة، أخرجه ابن عساكر، وهي مشكلة؛ فإن ظاهرها أن باب الغار استتر بأقدامهم، وليس كذلك إلا أن يحمل على أن المراد أنه استتر بثيابهم، وقد أخرجه مسلم من رواية حبان المذكورة بلفظ «لو أن أحدهم نظر إلى قدميه أبصرنا تحت قدميه». وكذا أخرجه أحمد عن عفان عن همام، ووقع في مغازي عروة بن الزبير في قصة الهجرة قال: «وأتى المشركون على الجبل الذي فيه الغيل الذي فيه النبي على حتى طلعوا فوقه، وسمع أبو بكر أصواتهم، فأقبل عليه الهم والخوف، فعند ذلك يقول له النبي على ﴿ لاَ تَحْرَنُ إِنَ اللّه مَعَنَ ﴾ الآية [التوبة: ٤٤]» وهذا يقوي أنه قال ما في حديث لصريعيه ولذلك أجابه بقوله: ﴿ لاَ تَحْرَنُ إِنَ اللّه عَلَيْ وبذل على الباب حينئذ، ولذلك أجابه بقوله: ﴿ لاَ تَحْرَنُ ﴾ الآية [التوبة: ٤٤]» وهذا يقوي أنه قال ما في حديث الباب حينئذ، ولذلك أجابه بقوله: ﴿ لاَ تَحْرَنُ ﴾ .

قوله: (ماظنك يا أبا بكر باثنين الله ثالثهما) في رواية موسى «فقال: اسكت يا أبا بكر، اثنان الله ثالثهما»، وقوله: (اثنان) خبر مبتدأ محذوف تقديره (نحن اثنان)، ومعنى (ثالثهما)

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۱۷۷)، كتاب التفسير، باب ٩، ح ٢٦٦٣.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٧١٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب٥٥، ح٣٩٢٢.

ناصرهما ومعينهما، وإلا فالله ثالث كل اثنين بعلمه. وستأتي الإشارة إلى ذلك في تفسير براءة (١).

وفي الحديث منقبة ظاهرة لأبي بكر، وفيه أن باب الغاركان منخفضًا إلا أنه كان ضيقًا، فقد جاء في «السير للواقدي» أن رجلاً كشف عن فرجه وجلس يبول، فقال أبو بكر: «قدرآنا يا رسول الله. قال: لو رآنا لم يكشف عن فرجه». وسيأتي مزيد لذلك في قصة الهجرة (٢) إن شاء الله تعالى.

٧ (تنبيه): اشتهر أن حديث الباب تفرد به همام/ عن ثابت، وممن صرح بذلك الترمذي البزار، وقد أخرجه ابن شاهين في «الأفراد» من طريق جعفر بن سليمان عن ثابت بمتابعة همام، وقد قدمت له شاهدًا من حديث حبشي بن جنادة، ووجدت له آخر عن ابن عباس أخرجه الحاكم في «الإكليل».

# ٣-باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «سُدُّوا الأَبْوَابَ إِلابابَ أَبِي بَكْرٍ » ٣-باب قَوْلِ النَّبِي ﷺ

٣٦٥٤ - حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا أَبُو عَامِرٍ حَدَّثَنَا فُلَيْحٌ قَالَ: حَدَّثِنِ سَالِمٌ أَبُو النَّضْرِ عَنْ بُسْرِ بْنِ سَعِيدٍ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: خَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ النَّاسَ وَقَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ خَيْرَ عَبْدُ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ خُيِّرَ. فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ هُوَ النَّاسِ وَقَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَنْ عَبْدِ خُيِّرَ. فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ هُو فَبَكَى أَبُو بَكْرٍ، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَنْ عَبْدِ خُيِّرَ. فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ هُو اللَّهِ عَلَيْ عَنْ عَبْدِ خُيِّرَ. فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ هُو اللَّهِ عَلَيْ فَي اللَّهُ عَلَيْ فِي صُحْبَتِهِ وَمَالِهِ أَبُو اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلْمَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى الْمَسْحِدِ بِاللَّهُ إِللْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْمَسْحِدِ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُسْحِدِ بَابٌ إِلا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَ

[تقدم في: ٤٦٦، الأطراف: ٣٩٠٤]

<sup>(</sup>۱) (۱۷/ ۱۷۷)، كتاب التفسير، باب٩، ح٤٦٦٣.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٨٦٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٦.

قوله: (حدثنا أبو عامر) هو العقدي و (فليح) هو ابن سليمان، وهو ومن فوقه مدنيون.

قوله: (عن عبيد بن حنين) تقدم بيان الاختلاف في إسناده في «باب الخوخة في المسجد» في أوائل الصلاة (١).

قوله: (خطب رسول الله على المنبر فقال»، وفي حديث ابن عباس الماضي (٣) تلو حديث أبي سعيد المدينة (٢) «جلس على المنبر فقال»، وفي حديث ابن عباس الماضي (٣) تلو حديث أبي سعيد في «باب الخوخة» من أوائل الصلاة «في مرضه الذي مات فيه»، ولمسلم من حديث جندب «سمعت النبي على يقول قبل أن يموت بخمس ليال»، وفي حديث أبي بن كعب الذي سأنبه عليه قريبًا «إن أحدث عهدي بنبيكم قبل وفاته بثلاث» فذكر الحديث في خطبة أبي بكر، وهو طرف من هذا، وكأن أبا بكر رضي الله عنه فهم الرمز الذي أشار به النبي على من قرينة ذكره ذلك في مرض موته، فاستشعر منه أنه أراد نفسه فلذلك بكى.

قوله: (بين الدنيا وبين ما عنده) في رواية مالك المذكورة (٤) «بين أن يؤتيه من زهرة الدنيا ما شاء وبين ما عنده».

قوله: (فعجبنا لبكائه) وقع في رواية محمد بن سنان في «باب الخوخة» (٥) المذكورة «فقلت في نفسي»، وفي رواية مالك «فقال الناس: انظروا إلى هذا الشيخ يخبر رسول الله عن عبد، وهو يقول: فديناك»، ويجمع بأن أبا سعيد حدث نفسه بذلك فوافق تحديث غيره بذلك فنقل جميع ذلك.

قوله: (وكان أبو بكر أعلمنا) في رواية مالك «وكان أبو بكر هو أعلمنا به» أي بالنبي على الله الله الله الله الله المذكور، زاد في رواية محمد بن سنان «فقال: يا أبا بكر لا تبك».

قوله: (إن أمَنَّ الناس عليَّ في صحبته وماله أبو بكر) في رواية مالك كذلك، وفي رواية محمد بن سنان «إن من أمنِّ الناس عليَّ» بزيادة (من)، وقال فيها «أبا بكر» بالنصب للأكثر،

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۲۱۵)، كتاب الصلاة، باب ۸۰، ح ٤٦٦، زاد في التغليق (٤/ ٥٦): أسنده في كتاب الصلاة، بلفظ: سدّوا عني كل خوخة إلا خوخة أبي بكر، فكأنه ذكر هنا بالمعنى، ولفظ الباب ثابت عنده من حديث أبي سعيد في هذا الباب.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٦٦٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٤.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٢١٥)، كتاب الصلاة، باب ٨٠، ح ٢٦٧.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٦٦٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٥، ح ٣٩٠٤.

<sup>(</sup>٥) (٢/ ٢١٥)، كتاب الصلاة، باب ٨٠، -٢٦٦.

 ولبعضهم «أبوبكر» بالرفع، وقدقيل: إن الرفع خطأ/ والصواب النصب؛ لأنه اسم إن، ووجه الرفع بتقدير ضمير الشأن أي (إنه)، والجار والمجرور بعده خبر مقدم و (أبو بكر) مبتدأ مؤخر، أو على أن مجموع الكنية اسم، فلا يعرب ما وقع فيها من الأداة أو «إن» بمعنى (نعم)، أو إن «من» زائدة على رأي الكسائي. وقال ابن بري: يجوز الرفع إذا جعلت (من) صفة لشيء محذوف تقديره: إن رجلًا ـ أو إنسانًا ـ من أمن الناس، فيكون اسم إن محذوفًا، والجار والمجرور في موضع الصفة. وقوله: «أبو بكر» الخبر، وقوله: «أمن» أفعل تفضيل، من المن بمعنى العطاء والبذل، بمعنى: إن أبذل الناس لنفسه وماله، لا من المنة التي تفسد الصنيعة. وقد تقدم تقرير ذلك في «باب الخوخة» (١٠). وأغرب الداودي فشرحه على أنه من المنة ، وقال : تقديره لو كان يتوجه لأجد الامتنان على نبي الله علي لتوجه له. والأول أولى.

وقوله: «أمن الناس» في رواية الباب ما يوافق حديث ابن عباس بلفظ «ليس أحد من الناس أمن عليَّ في نفسه وماله من أبي بكر»، وأما الرواية التي فيها «من» فإن قلنا زائدة فلا تخالف، وإلا فتحمل على أن المراد أن لغيره مشاركة ما في الأفضلية، إلا أنه مقدم في ذلك، بدليل ما تقدم من السياق وما تأخر، ويؤيده ما رواه الترمذي من حديث أبي هريرة بلفظ «ما لأحد له عندنا يد إلا كافأناه عليها؛ ما خلا أبا بكر فإن له عندنا يدًا يكافئه الله بها يوم القيامة» فإن ذلك يدل على ثبوت يد لغيره، إلا أن لأبي بكر رجحانًا، فالحاصل أنه حيث أطلق أراد أنه أرجحهم في ذلك، وحيث لم يطلق أراد الإشارة إلى من شاركه في شيء من ذلك. ووقع بيان ذلك في حديث آخر لابن عباس رفعه نحو حديث الترمذي وزاد «منة أعتق بلالاً، ومنة هاجر بنسه» أخرجه الطبراني، وعنه في طريق أخرى «ما أحد أعظم عندي يدًا من أبي بكر؟ واساني بنفسه وماله، وأنكحني ابنته» أخرجه الطبراني.

وفي حديث مالك بن دينار عن أنس رفعه «إن أعظم الناس علينا منّا أبو بكر ، زوجني ابنته ، وواساني بنفسه، وإن خير المسلمين مالاً أبو بكر، أعتق منه بلالاً، وحملني إلى دار الهجرة» أخرجه ابن عساكر، وأخرج من رواية ابن حبان التيمي عن أبيه عن علي نحوه. وجاء عن عائشة مقدار المال الذي أنفقه أبو بكر، فروى ابن حبان من طريق هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أنها قالت: «أنفق أبو بكر على النبي على أربعين ألف درهم» وروى الزبير بن بكار عن عروة عن عائشة «أنه لما مات ما ترك دينارًا ولا درهمًا».

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۲۱۵)، كتاب الصلاة، باب ۸، ح ٤٦٦.

قوله: (لو كنت متخذًا خليلاً) يأتي الكلام عليه بعدباب. قال الداودي: لا ينافي هذا قول أبي هريرة وأبي ذر وغيرهما: «أخبرني خليلي ﷺ»؛ لأن ذلك جائز لهم، ولا يجوز للواحد منهم أن يقول: أنا خليل النبي ﷺ. ولهذا يقال: «إبراهيم خليل الله» ولا يقال: «الله خليل إبراهيم». قلت: ولا يخفى ما فيه.

قوله: (ولكن أخوة الإسلام ومودته) أي حاصلة، ووقع في حديث ابن عباس الآتي بعد باب (۱) «أفضل»، وكذا أخرجه الطبراني من طريق عبيد الله بن تمام عن خالد الحذاء بلفظ «ولكن أخوة الإيمان والإسلام أفضل»، وأخرجه أبو يعلى من طريق يعلى بن حكيم عن عكرمة بلفظ «ولكن خلة الإسلام أفضل»، وفيه إشكال؛ فإن الخلة أفضل من أخوة الإسلام لأنها تستلزم ذلك وزيادة، فقيل: المراد أن مودة الإسلام مع النبي على أفضل من مودته مع غيره. وقيل: أفضل بمعنى فاضل. ولا يعكر على ذلك اشتراك جميع الصحابة في هذه الفضيلة؛ لأن رجحان أبي بكر عرف من غير ذلك، وأخوة الإسلام ومودته متفاوتة بين المسلمين في نصر الدين وإعلاء كلمة الحق وتحصيل كثرة الثواب، ولأبي بكر من ذلك أعظمه وأكثره. والله أعلم.

ووقع في بعض الروايات (ولكن خوة الإسلام) بغير ألف، فقال ابن بطال (٢): لا أعرف معنى هذه الكلمة، ولم أجد خوة بمعنى خلة في كلام العرب، وقد وجدت في بعض الروايات/ (ولكن خلة الإسلام) وهو الصواب. وقال ابن التين: لعل الألف سقطت من ٧ الرواية، فإنها ثابتة في سائر الروايات. ووجهه ابن مالك بأنه نقلت حركة الهمزة إلى النون فحذف الألف، وجوز مع حذفها ضم نون (لكن) وسكونها، قال: ولا يجوز مع إثبات الهمزة إلا سكون النون فقط.

وفي قوله: «ولو كنت متخذًا خليلاً . . . » إلخ منقبة عظيمة لأبي بكر لم يشاركه فيها أحد ، ونقل ابن التين عن بعضهم أن معنى قوله: «ولو كنت متخذًا خليلاً » لو كنت أخص أحدًا بشيء من أمر الدين لخصصت أبا بكر . قال : وفيه دلالة على كذب الشيعة في دعواهم أن النبي على كان خص عليًا بأشياء من القرآن وأمور الدين لم يخص بها غيره . قلت : والاستدلال بذلك متوقف على صحة التأويل المذكور وما أبعدها .

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۳۳۵)، بابه، ح۲۵۷.

<sup>(1) (1/0/1).</sup> 

قوله: (لا يبقين) بفتح أوله وبنون التأكيد، وفي إضافة النهي إلى الباب تجوز؛ لأن عدم بقائه لازم للنهي عن إبقائه، فكأنه قال: لا تبقوه حتى لا يبقى، وقد رواه بعضهم بضم أوله وهو واضح.

قوله: (إلا سد) بضم المهملة، وفي رواية مالك (١) «خوخة» بدل «باب»، والخوخة طاقة في الجدار تفتح لأجل الضوء، ولا يشترط علوها، وحيث تكون سفلي يمكن الاستطراق منها لاستقراب الوصول إلى مكان مطلوب، وهو المقصود هنا، ولهذا أطلق عليها باب. وقيل: لا يطلق عليها باب إلا إذا كانت تغلق.

قوله: (إلا باب أبي بكر) هو استثناء مفرغ، والمعنى: لا تبقوا بابًا غير مسدود إلا باب أبي بكر فاتركوه بغير سد. قال الخطابي (٢) وابن بطال (٣) وغير هما: في هذا الحديث اختصاص ظاهر لأبي بكر، وفيه إشارة قوية إلى استحقاقه للخلافة، ولاسيما وقد ثبت أن ذلك كان في آخر حياة النبي على في الوقت الذي أمرهم فيه أن لا يؤمهم إلا أبو بكر، وقد ادعى بعضهم أن الباب كناية عن الخلافة، والأمر بالسدكناية عن طلبها، كأنه قال: لا يطلبن أحد الخلافة إلا أبا بكر فإنه لا حرج عليه في طلبها، وإلى هذا جنح ابن حبان فقال بعد أن أخرج هذا الحديث في هذا دليل على أنه الخليفة بعد النبي على النه حسم بقوله: «سدوا عني كل خوخة في المسجد» أطماع الناس كلهم عن أن يكونوا خلفاء بعده. وقوى بعضهم ذلك بأن منزل أبي بكر كان بالسنح من عوالى المدينة حكما سيأتي قريبًا بعد باب فلا يكون له خوخة إلى المسجد.

وهذا الإسناد ضعيف؛ لأنه لا يلزم من كون منزله كان بالسنح أن لا يكون له دار مجاورة للمسجد، ومنزله الذي كان بالسنح هو منزل أصهاره من الأنصار، وقد كان له إذ ذاك زوجة أخرى وهي أسماء بنت عميس بالاتفاق وأم رومان على القول بأنها كانت باقية يومئذ. وقد تعقب المحب الطبري كلام ابن حبان فقال: وقد ذكر عمر بن شبة في «أخبار المدينة» أن دار أبي بكر التي أذن له في إبقاء الخوخة منها إلى المسجد كانت ملاصقة للمسجد، ولم تزل بيد أبي بكر حتى احتاج إلى شيء يعطيه لبعض من وفد عليه فباعها، فاشترتها منه حفصة أم المؤمنين بأربعة آلاف درهم، فلم تزل بيدها إلى أن أرادوا توسيع المسجد في خلافة عثمان فطلبوها منها

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٦٦٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٤.

<sup>(</sup>٢) الأعلام(١/٤٠٤،٥٠٤).

<sup>.(110/1) (4)</sup> 

ليوسعوا بها المسجد فامتنعت وقالت: كيف بطريقي إلى المسجد؟ فقيل لها: نعطيك دارًا أوسع منها، ونجعل لك طريقًا مثلها. فسلمت ورضيت.

قوله: (إلا باب أبي بكر) زاد الطبراني من حديث معاوية في آخر هذا الحديث بمعناه «فإني رأيت عليه نورا».

(تنبيه): جاء في سد الأبواب التي حول المسجد أحاديث يخالف ظاهرها حديث الباب، منها حديث سعد بن أبي وقاص قال: «أمرنا رسول الله على بسد الأبواب الشارعة في المسجد وترك باب علي» أخرجه أحمد والنسائي وإسناده قوي، وفي رواية للطبراني في «الأوسط» رجالها ثقات \_ من الزيادة «فقالوا: يا رسول الله سددت أبوابنا. فقال: ما أنا سددتها ولكن الله سدها». وعن زيد بن أرقم قال: «كان لنفر من الصحابة أبواب شارعة في المسجد، فقال رسول الله على: / فتكلم ناس في ذلك، فقال رسول الله على: \_ ٧ إني والله ما سددت شيئًا ولا فتحته ولكن أمرت بشيء فاتبعته» أخرجه أحمد والنسائي والحاكم ورجاله ثقات. وعن ابن عباس قال: «أمر رسول الله على بأبواب المسجد فسدت إلا باب علي»، وفي رواية «وأمر بسد الأبواب غير باب علي فكان يدخل المسجد وهو جنب ليس له طريق غيره» أخرجهما أحمد والنسائي ورجالهما ثقات.

وعن جابر بن سمرة قال: «أمرنا رسول الله على بسد الأبواب كلها غير باب علي، فربما مر فيه وهو جنب» أخرجه الطبراني. وعن ابن عمر قال: «كنا نقول في زمن رسول الله على: رسول الله على خير الناس، ثم أبو بكر، ثم عمر، ولقد أعطي علي بن أبي طالب ثلاث خصال لأن يكون لي واحدة منهن أحب إليّ من حمر النعم: زوجه رسول الله على ابنته وولدت له، وسد الأبواب إلا بابه في المسجد، وأعطاه الراية يوم خيبر» أخرجه أحمد وإسناده حسن. وأخرج النسائي من طريق العلاء بن عرار بمهملات قال: «فقلت لابن عمر: أخبرني عن علي وعثمان فذكر الحديث وفيه وأما علي فلا تسأل عنه أحدًا وانظر إلى منزلته من رسول الله على أوغيره، وهذه في المسجد وأقر بابه» ورجاله رجال الصحيح إلا العلاء وقد وثقه يحيى بن معين وغيره، وهذه الأحاديث يقوي بعضها بعضًا، وكل طريق منها صالح للاحتجاج فضلاً عن مجموعها.

وقد أورد ابن الجوزي هذا الحديث في الموضوعات، أخرجه من حديث سعدبن أبي وقاص وزيد بن أرقم وابن عمر مقتصرًا على بعض طرقه عنهم، وأعله ببعض من تكلم فيه من رواته، وليس ذلك بقادح لما ذكرت من كثرة الطرق، وأعله أيضًا بأنه مخالف للأحاديث الصحيحة

الثابتة في باب أبي بكر، وزعم أنه من وضع الرافضة قابلوا به الحديث الصحيح في باب أبي بكر. انتهى. وأخطأ في ذلك خطأً شنيعًا فإنه سلك في ذلك رد الأحاديث الصحيحة بتوهمه المعارضة، مع أن الجمع بين القصتين ممكن، وقد أشار إلى ذلك البزار في مسنده فقال: ورد من روايات أهل الكوفة بأسانيد حسان في قصة على، وورد من روايات أهل المدينة في قصة أبي بكر، فإن ثبتت روايات أهل الكوفة فالجمع بينهما بما دل عليه حديث أبي سعيد الخدري\_ يعني الذي أخرجه الترمذي أن النبي علية قال: «لا يحل لأحد أن يطرق هذا المسجد جنبًا غيرى وغيرك»، والمعنى أن باب على كان إلى جهة المسجد، ولم يكن لبيته باب غيره، فلذلك لم يؤمر بسده. ويؤيد ذلك ما أخرجه إسماعيل القاضي في «أحكام القرآن» من طريق المطلب بن عبدالله بن حنطب «أن النبي على لله للأحد أن يمر في المسجد وهو جنب إلا لعلي بن أبي طالب؛ لأن بيته كان في المسجد». ومحصل الجمع أن الأمر بسد الأبواب وقع مرتين، ففي الأولى استثني علي لما ذكره، وفي الأخرى استثني أبو بكر، ولكن لا يتم ذلك إلا بأن يحمل ما في قصة على على الباب الحقيقي، وما في قصة أبي بكر على الباب المجازي، والمراديه الخوخة كما صرح به في بعض طرقه، وكأنهم لما أمروا بسد الأبواب سدوها، وأحدثوا خوخًا يستقربون الدخول إلى المسجد منها فأمروا بعد ذلك بسدها. فهذه طريقة لا بأس بها في الجمع بين الحديثين، وبها جمع بين الحديثين المذكورين أبو جعفر الطحاوي في «مشكل الآثار»، وهو في أوائل الثلث الثالث منه، وأبو بكر الكلاباذي في «معاني الأخبار»، وصرح بأن بيت أبي بكر كان له باب من خارج المسجد وخوخة إلى داخل المسجد، وبيت على لم يكن له باب إلا من داخل المسجد. والله أعلم.

وفي حديث الباب من الفوائد غير ما تقدم: فضيلة ظاهرة لأبي بكر الصديق، وأنه كان متأهلاً لأن يتخذه النبي على خليلاً لولا المانع المتقدم ذكره، ويؤخذ منه أن للخليل صفة خاصة تقتضي عدم المشاركة فيها، وأن المساجد تصان عن التطرق إليها لغير ضرورة مهمة، والإشارة بالعلم الخاص دون التصريح لإثارة أفهام/ السامعين، وتفاوت العلماء في الفهم، وأن من كان أرفع في الفهم استحق أن يطلق عليه أعلم. وفيه الترغيب في اختيار ما في الآخرة على ما في الدنيا. وفيه شكر المحسن والتنويه بفضله والثناء عليه. وقال ابن بطال (۱۱): فيه أن المرشح للإمامة يخص بكرامة تدل عليه، كما وقع في حق الصديق في هذه القصة.

<sup>(1) (1/0/1).</sup> 

## ٤ - باب فَضْلِ أَبِي بِكْرٍ بِعُدَ النَّبِيِّ ﷺ

٣٦٥٥ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَ نَا سُلَيْمَانُ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ عَنْ نَافِعِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنَّا نُخَيِّرُ بَيْنَ النَّاسِ فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ، فَنُخَيِّرُ أَبَا بَكْرٍ، ثُمَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ، ثُمَّ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ.

[الحديث: ٣٦٥٥، طرفه في: ٣٦٩٧]

قوله: (باب فضل أبي بكر بعد النبي ﷺ) أي في رتبة الفضل، وليس المراد البعدية الزمانية؛ فإن فضل أبي بكركان ثابتًا في حياته ﷺ كما دل عليه حديث الباب.

قوله: (حدثنا سليمان) هو ابن بلال، ويحيى بن سعيد هو الأنصاري، والإسناد كله مدنيون.

قوله: (كنا نخير بين الناس في زمان رسول الله على أي نقول: فلان خير من فلان. . . إلخ، وفي رواية عبيد الله بن عمر عن نافع الآتية في مناقب عثمان (۱) «كنا لا نعدل بأبي بكر أحدًا، ثم عمر، ثم عثمان، ثم نترك أصحاب رسول الله على فلا نفاضل بينهم». وقوله: «لا نعدل بأبي بكر» أي لا نجعل له مثلاً. وقوله: «ثم نترك أصحاب رسول الله على يأتي الكلام فيه. ولأبي داود من طريق سالم عن ابن عمر «كنا نقول ورسول الله على حي: أفضل أمة النبي بعده أبو بكر ثم عمر ثم عثمان» زاد الطبراني في رواية «فيسمع رسول الله في ذلك فلا ينكره». وروى خيثمة بن سليمان في فضائل الصحابة من طريق سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن ابن عمر «كنا نقول: إذا ذهب أبو بكر وعمر وعثمان استوى الناس، فيسمع النبي في ذلك فلا ينكره»، وهكذا أخرجه الإسماعيلي من طريق ابن أبي أويس عن سليمان بن بلال في حديث الباب دون آخره.

وفي الحديث تقديم عثمان بعد أبي بكر وعمر ، كما هو المشهور عند جمهور أهل السنة . وذهب بعض السلف إلى تقديم على على عثمان ، وممن قال به سفيان الثوري ويقال إنه رجع عنه ، وقال به ابن خزيمة ، وطائفة قبله وبعده . وقيل : لا يفضل أحدهما على الآخر . قاله مالك في «المدونة» ، وتبعه جماعة منهم يحيى القطان ، ومن المتأخرين ابن حزم ، وحديث الباب حجة للجمهور ، وقد طعن فيه ابن عبد البر ، واستند إلى ما حكاه عن هارون بن إسحاق قال :

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ح٣٦٩٧.

سمعت ابن معين يقول: من قال أبو بكر وعمر وعثمان وعلي وعرف لعلي سابقيته وفضله فهو صاحب سنة. قال: فذكرت له من يقول أبو بكر وعمر وعثمان ويسكتون، فتكلم فيهم بكلام غليظ.

وتُعقب بأن ابن معين أنكر رأي قوم وهم العثمانية الذين يغالون في حب عثمان وينتقصون عليًا، ولاشك في أن من اقتصر على ذلك ولم يعرف لعلي بن أبي طالب فضله فهو مذموم، وادعى ابن عبد البر أيضًا أن هذا الحديث خلاف قول أهل السنة: إن عليًا أفضل الناس بعد الثلاثة، فإنهم أجمعوا على أن عليًا أفضل الخلق بعد الثلاثة، ودل هذا الإجماع على أن حديث ابن عمر غلط وإن كان السند إليه صحيحًا. وتُعقب أيضًا بأنه لا يلزم من سكوتهم إذ ذاك عن تفضيله على الدوام، وبأن الإجماع المذكور إنما حدث بعد الزمن الذي قيده ابن عمر، فيخرج حديثه عن أن يكون غلطًا، والذي أظن أن ابن عبد البر إنما أنكر الزيادة التي/ وقعت في رواية عبيد الله بن عمر وهي قول ابن عمر: "ثم نترك أصحاب رسول الله على ... الله الماجشون عن أبيه عن ابن عمر «كنا نقول في عهد رسول الله على أبو بكر وعمر وعثمان، ثم الماجشون عن أبيه عن ابن عمر «كنا نقول في عهد رسول الله على من تركهم التفاضل إذ ذاك أن لا يكزم من تركهم التفاضل إذ ذاك أن لا يكونو ااعتقدوا بعد ذلك تفضيل على على من سواه. والله أعلم.

وقد اعترف ابن عمر بتقديم على على غيره كما تقدم في حديثه الذي أوردته في الباب الذي قبله، وقد جاء في بعض الطرق في حديث ابن عمر تقييد الخيرية المذكورة والأفضلية بما يتعلق بالخلافة، وذلك فيما أخرجه ابن عساكر عن عبد الله بن يسار عن سالم عن ابن عمر قال: «إنكم لتعلمون أنّا كنا نقول على عهد رسول الله على أبو بكر وعمر وعثمان، يعني في الخلافة» كذا في أصل الحديث، ومن طريق عبيد الله عن نافع عن ابن عمر «كنا نقول في عهد رسول الله على عن من يكون أولى الناس بهذا الأمر؟ فنقول: أبو بكر ثم عمر».

وذهب قوم إلى أن أفضل الصحابة من استشهد في حياة النبي على وعين بعضهم، منهم جعفر بن أبي طالب، ومنهم من ذهب إلى العباس، وهو قول مرغوب عنه ليس قائله من أهل السنة بل ولا من أهل الإيمان، ومنهم من قال: أفضلهم مطلقًا عمر متمسكًا بالحديث الآتي في ترجمته في المنام الذي فيه في حق أبي بكر «وفي نزعه ضعف» وهو تمسك واه. ونقل البيهقي في «الاعتقاد» بسنده إلى أبي ثور عن الشافعي أنه قال: أجمع الصحابة وأتباعهم على أفضلية أبي بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على .

17

## ٥ ـ باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: « لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا» قَالَهُ أَبُو سَعِيدٍ

٣٦٥٦ حَدَّنَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّنَنَا وُهَيْبٌ حَدَّثَنَا أَيُّوبُ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ أُمَّتِي خَلِيلاً لاَتَّخَذْتُ أَبَا بِكْرٍ، وَلَكِنْ أَنَّتِي خَلِيلاً لاَتَّخَذْتُ أَبَا بِكْرٍ، وَلَكِنْ أَنِّي وَلَكِنْ أَمَّتِي خَلِيلاً لاَتَّخَذْتُ أَبَا بِكْرٍ، وَلَكِنْ أَنْتِي وَصَاحِبِي».

[تقدم في: ٤٦٧ ، الأطراف: ٣٦٥٧، ٣٧٣٨]

٣٦٥٧ ـ حَدَّثَنَا مُعلَّى بْنُ أَسَدٍ وَمُوسَىٰ بْنُ إِسْماعِيلَ التَّبُوذَكِيُّ قَالا: حَدَّثَنَا وَهَيْبٌ عَنْ أَيُوبَ وَقَالَ: «لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلاً لانْخَذْتُهُ خَلِيلاً، وَلَكِنْ أُخَوَّةُ الإِسْلام أَفْضَلُ».

حَدَّثَنَا قُتَنْبَةُ حَدَّثَنَا عَبْدُ الوَهَّابِ عَنْ أَيُّوبَ. . مِثْلَه .

[تقدم في: ٤٦٧، الأطراف: ٣٦٥٦، ٦٧٣٨]

٣٦٥٨ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ أَخْبَرَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ قَالَ: كَتَبَ أَهْلُ الْكُوفَةِ إِلَى ابْنِ الزُّبَيْرِ فِي الْجَدِّ فَقَالَ: أَمَّا الَّذِي قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ خَلِيلاً لاَتَّخَذْتُهُ» أَنْزَلَهُ أَبًا، يَعْنِي أَبَا بَكْدِ.

٣٦٥٩ حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُّ وَمُحَمَّدُ بْنُ عَبدِ اللَّهِ قَالاً: حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَتِ امْرَأَةُ النَّبِيَّ يَكُ فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ، قَالَتْ: أَرَأَيْتَ مُحَمَّدِ بْنِ جُبَيْرِ بْنِ مُطْعِم عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَتِ امْرَأَةُ النَّبِيَّ يَكُ فَأَمَرَهَا أَنْ تَرْجِعَ إِلَيْهِ، قَالَتْ: أَرَأَيْتَ إِنْ جَنْتُ وَلَمْ أَجِدْكَ؟ حَكَانَهَا تَقُولُ الْمَوْتَ -، قَالَ يَكِيْ : «إِنْ لَمْ تَجِدِينِي فَأْتِي أَبَا بِكُرٍ».

[الحديث: ٣٦٥٩، طرفاه في: ٧٣٢٠، ٧٣٢٠]

/ ٣٦٦٠ حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ أَبِي الطَّيِّبِ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُجَالِدٍ حَدَّثَنَا بَيَانُ بْنُ بِشْرِ عَنْ ﴿ لَكَ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَنْ مَمَامِ قَالَ: سَمِعْتُ عَمَّارًا يَقُولُ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ وَمَا مَعَهُ إِلاَ اللَّهِ عَبْدِ الرَّحْمَٰنِ عَنْ هَمَّامٍ قَالَ: سَمِعْتُ عَمَّارًا يَقُولُ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ وَمَا مَعَهُ إِلاَ اللَّهِ عَنْ هَمَّامٍ وَمَا مَعَهُ إِلا اللَّهِ عَلَيْ وَمَا مَعَهُ إِلا اللَّهُ عَبْدٍ وَامْرَأَتَانِ وَأَبُو بَكْرٍ .

[الحديث: ٣٦٦٠، طرفه في: ٣٨٥٧]

٣٦٦١ حَدَّثَنَا هِشَامُ بْنُ عَمَّارِ حَدَّثَنَا صَدَقَةُ بْنُ خَالِدِ حَدَّثَنَا زَيْدُ بْنُ وَاقِدِ عَنْ بُسْرِ بْنِ عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ عَائِذِ اللَّهِ أَبِي إِذْرِيسَ عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ إِذْ أَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ آخِذَا بِطَرَفِ ثَوْبِهِ حَتَّى أَبْدَى عَنْ رُكْبَتِهِ ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَمَّا صَاحِبُكُمْ فَقَدْ غَامَرَ فَسَلَّمَ» ، أَبُو بَكْرٍ آخِذَا بِطَرَفِ ثَوْبِهِ حَتَّى أَبْدَى عَنْ رُكْبَتِهِ ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «أَمَّا صَاحِبُكُمْ فَقَدْ غَامَرَ فَسَلَّمَ» ، وَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنِّي كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ ابْنِ الْخَطَّابِ شَيْءٌ فَأَسْرَعْتُ إِلَيْهِ ، ثُمَّ نَدِمْتُ فَسَأَلْتُهُ أَنْ يَعْفِرُ إِلِيهُ فَلَ اللَّهُ لَكَ يَا أَبَا بِكْرٍ » (ثَلاثًا) ، ثُمَّ إِلَيْكَ . فَقَالَ: «يَغْفِرُ اللَّهُ لَكَ يَا أَبَا بِكْرٍ » (ثَلاثًا) ، ثُمَّ إِلَى عُمَرَ نَدِمَ فَأَتَى

مَنْزِلَ أَبِي بَكْرٍ فَسَأَلَ: أَنَّمَ أَبُو بَكْرٍ؟ فَقَالُوا: لا. فَأَتَى إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَسَلَّمَ، فَجَعَلَ وَجْهُ النَّبِيِّ ﷺ مَنْزِلَ أَبِي بَكْرٍ فَسَأَلَ : يَارَسُولَ اللَّهِ، وَاللَّهِ أَنَا كُنْتُ أَظْلَمَ (مَرَّتَيْنِ). يَتَمَعَّرُ حَتَّى أَشُفْقَ أَبُو بَكْرٍ : صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ : «إِنَّ اللَّه بَعَثْنِي إِلَيْكُمْ، فَقُلْتُمْ : كذَبْت، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : صَدَقَ، وَوَاسَانِي بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُو لِي صَاحِبِي؟» (مَرَّتَيْن) فَمَا أُوذِي بَعْدَهَا.

[الحديث: ٣٦٦١، طرفه في: ٤٦٤٠]

٣٦٦٢ حَدَّثَنَا مُعَلَّى بْنُ أَسَدِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ الْمُخْتَارِ: قَالَ خَالِدٌ الْحَذَّاءُ: حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ الْمُخْتَارِ: قَالَ خَالِدٌ الْحَذَّاءُ: حَدَّثَنِي عَثْمُ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَهُ عَلَى جَيْشِ ذَاتِ عَنْ أَبِي عُثْمُانَ قَالَ: حَدَّثَنِي عَشْرُو بْنُ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ بَعَثَهُ عَلَى جَيْشِ ذَاتِ السُّلاسِلِ، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ قَالَ: «السُّلاسِلِ، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ قَالَ: «السُّلاسِلِ، فَأَتَيْتُهُ فَقُلْتُ: مِنَ الرِّجَالِ؟ قَالَ: «اللَّهُ عَمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ» فَعَدَّ رِجَالاً.

[الحديث: ٣٦٦٢، طرفه في: ٤٣٥٨]

٣٦٦٣ حَدَّثَ نَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ابْنِ عَوْفٍ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «بَيْنَمَا رَاعٍ فِي خَنَمِهِ عَدَا عَلَيْهِ الذَّيْبُ فَقَالَ: مَنْ لَهَا يَوْمَ السَّبُع، يَوْمَ عَلَيْهِ الذَّيْبُ فَقَالَ: مَنْ لَهَا يَوْمَ السَّبُع، يَوْمَ لَيْسَ لَهَا رَاعٍ غَيْرِي؟ وَبَيْنَمَا رَجُلٌ يَسُوقُ بَقَرَةً قَدْ حَمَلَ عَلَيْهَا، فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ فَكَلَّمَتُهُ فَقَالَتْ: إِنِّي لَمْ لَيْسَ لَهَا رَاعٍ غَيْرِي؟ وَبَيْنَمَا رَجُلٌ يَسُوقُ بَقَرَةً قَدْ حَمَلَ عَلَيْهَا، فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ فَكَلَّمَتُهُ فَقَالَتْ: إِنِّي لَمْ أَخْلَقْ لِهَذَا، وَلَكِنِي خُلِقْتُ لِلْحَرْثِ». فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ. قَالَ النَّبِيُ ﷺ : "فَإِنِّي أُومِنُ إِلَى وَلَيْنَ الْخَوْلُ فِي اللَّهُ عَنْهُمَا.

[تقدم في: ٢٣٢٤، الأطراف: ٣٤٧١]

٣٦٦٤ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ عَنْ يُونُسَ عَنِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ الْمُسَيَّبِ سَمِعَ أَبَا هُرَيْرَةَ / رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَ ﷺ يَقُولُ: «بَيْنَا أَنَا نَاثِمٌ رَأَيْتُنِي عَلَى قَلِيبٍ عَلَى قَلِيبٍ عَلَى قَلِيبٍ عَلَى اللَّهُ، ثُمَّ أَخَذَهَا ابْنُ أَبِي قُحَافَةَ، فَنَزَعَ بِهَا ذَنُوبًا أَوْ ذَنُوبَيْنِ، وَفِي عَلَى هَلَهُ اللَّهُ مَعْفَهُ، ثُمَّ اسْتَحَالَتْ غَرْبًا فَأَخَذَهَا ابْنُ الْخَطَّابِ، فَلَمْ أَرَ عَبْقُرِيًّا مِنَ نَزْعِهِ ضَعْفَ ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ ضَعْفَهُ، ثُمَّ اسْتَحَالَتْ غَرْبًا فَأَخَذَهَا ابْنُ الْخَطَّابِ، فَلَمْ أَرَ عَبْقُرِيًّا مِنَ النَّاسِ يَنْزِعُ نَزْعُ مُمَرَ، حَتَّى ضَرَبَ النَّاسُ بِعَطَنِ».

[الحديث: ٣٦٦٤، أطرافه في: ٧٠٢١، ٧٠٢٠، ٧٤٧٥]

٣٦٦٥ ـ حَدَّنَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ مُقَاتِلٍ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ أَخْبَرَنَا مُوسَى بْنُ عُقْبَةَ عَنْ سَالِم بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بَنِ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «مَنْ جَرَّ ثَوْبِهُ خُيلاءَ لَمْ يَنْظُرِ اللَّهُ إِللَّهُ عَنْهُ مَا قَالَ وَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ عَنْهُ مَا قَالَ أَنُو بَكْرٍ: إِنَّ أَحَدَ شِقَيْ ثَوْبِي يَسْتَرْخِي إِلا أَنْ أَتَعَاهَدَ ذَلِكَ مِنْهُ. فَقَالَ إِلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: إِنَّ أَحَدَ شِقَيْ ثَوْبِي يَسْتَرْخِي إِلا أَنْ أَتَعَاهَدَ ذَلِكَ مِنْهُ. فَقَالَ

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «إِنَّكَ لَسْتَ تَصْنَعُ ذَلِكَ خُيلاءً». قَالَ مُوسَى: فَقُلْتُ لِسَالِمٍ: أَذَكَرَ عَبْدُ اللَّهِ مَنْ جَرَّ إِزَارَهُ؟ قَالَ: لَمْ أَسْمَعْهُ ذَكَرَ إِلا «ثَوْبَهُ».

[الحديث: ٣٦٦٥، أطرافه في: ٣٧٨٥، ٥٧٨٤، ٥٧٩١، ٢٠٦٢]

٣٦٦٦ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي حُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ ابْنِ عَوْفٍ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ يَقُولُ: «مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْنِ مِنْ شَيْءِ مِنَ الْأَشْيَاءِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ دُعِيَ مِنْ أَبُوابٍ - يَعْنِي الْجَنَةَ -: يَا عَبْدَ اللَّهِ، هَذَا خَيْرٌ. فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاةِ فَي سَبِيلِ اللَّهِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصَّلاةِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَهَادِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الْجِهَادِ، وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الصَّلاةِ الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصِّيامِ وَبَابِ الرَّيَّانِ»، الصَّدَقَةِ دُعِيَ مِنْ بَابِ الصِّيامِ وَبَابِ الرَّيَّانِ»، فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: مَا عَلَى هَذَا الَّذِي يُدْعَى مِنْ يَلْكَ الأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ. وَقَالَ: هَلْ يُدْعَى مِنْهَا كُلِّهَا أَكُلُهَا أَبُو بَكْرٍ: مَا عَلَى هَذَا الَّذِي يُدْعَى مِنْ يَلْكَ الأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ. وَقَالَ: هَلْ يُدْعَى مِنْهَا كُلَّهَا أَجَدٌ يَارَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: هَلْ يُدْعَى مِنْ يَلْكَ الأَبُوابِ مِنْ ضَرُورَةٍ. وَقَالَ: هَلْ يُدْعَى مِنْهَا كُلَّهَا أَجَدٌ يَارَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «نَعَمْ، وَأَرْجُو أَنْ تَكُونَ مِنْهُمْ يَا أَبَا بِكْرٍ».

[تقدم في: ١٨٩٧ ، الأطراف: ٣٢١٦، ٢٨٤١]

٣٦٦٧ حدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ بِلالِ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُرُوةَ بْنُ الزُّبَيْرِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا زَوْجِ النَّبِيِّ ﷺ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَاتَ وَأَبُو بَكْرِ بِالسُّنْحِ ـ قَالَ إِسْمَاعِيلُ: يَعْنِي بِالْعَالِيةِ ـ فَقَامَ عُمَرُ يَقُولُ: وَاللَّهِ مَا مَاتَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. قَالَتْ: وَقَالَ عُمَرُ: وَاللَّهِ مَا كَانَ يَقَعُ فِي نَفْسِي إِلا ذَاكَ، وَلَيَبْعَثَنَّهُ اللَّهُ فَلَيَقْطَعَنَّ أَيْدِي رِجَالٍ وَأَرْجُلَهُمْ. وَقَالَ عُمَرُ: وَاللَّه مَا كَانَ يَقَعُ فِي نَفْسِي إِلا ذَاكَ، وَلَيَبْعَثَنَّهُ اللَّهُ فَلَيَقْطَعَنَّ أَيْدِي رِجَالٍ وَأَرْجُلَهُمْ. فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَكَشَفَ عَنْ رَسُولِ اللَّه ﷺ فَقَبَلَهُ، فقَالَ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، طِبْتَ حَيًّا وَمَيِّتًا، وَالَّذِي فَحَاءَ أَبُو بَكْرٍ فَكَشَفَ عَنْ رَسُولِ اللَّه يَّ فَقَبَلَهُ، فقَالَ: بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي، طِبْتَ حَيًّا وَمَيِّتًا، وَالَّذِي فَضَي بِيَدِهِ لا يُذِيقُكَ اللَّهُ الْمُو تَتَيْنِ أَبَدًا. ثُمَّ خَرَجَ فَقَالَ: أَيُّهَا الْحَالِفُ، عَلَى رِسْلِكَ. فَلَمَّا تَكَلَّمَ أَبُوبَكُر جَلَسَ عُمَرُ.

[تقدم في: ١٢٤١، الأطراف: ٣٦٦٩، ٤٤٥٧، ٤٤٥٥، ٥٧١٠]

٣٦٦٨ فَحَمِدَ اللَّهَ أَبُو بَكُرٍ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، وَقَالَ: أَلا مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّدًا يَنِيُّ فَإِنَّ مُحَمَّدًا قَدْ مَاتَ، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ فَإِنَّ اللَّهَ حَيِّ لا يَمُوثُ. وَقَالَ: ﴿ إِنِّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُم مَّيِتُونَ فَيَ الله الزَّمِ الآمِر: ٣٦، وَقَالَ: ﴿ إِنِّكَ مَيِّتُ وَلِنَّهُم مَّيِتُونَ فَيَ الله الزَّمِ الله وَمَا مُحَمَّدُ إِلَا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْقُتِلَ انقَلَبَتُم عَلَى آعَقْبِكُم وَمَن وَقَالَ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِين مَّاتَ أَوْقُتِلَ انقَلَبَتُم عَلَى آعَقْبِكُم وَمَن يَن عَلَى الله الله وَمَا الله عَلَى الله الله وَالله عَلَى الله الله وَالله عَم الله الله وَالله عَلَى الله الله وَالله عَم وَالله وَالله مَا أَرَدْتُ بِذَلِكَ إِلا أَنِي قَدْ هَيًا تُ فَذَهَبَ عِنَى مَا عَدُ الله عَمْ وَيَعَمُ وَالله مَا أَرَدْتُ بِذَلِكَ إِلا أَنِي قَدْ هَيًا تُ فَذَهَبَ عُمَرُ يَتَكَلَّمُ ، فَأَسْكَتَهُ أَبُو بَكُرٍ ، وَكَانَ عُمَرُ يَقُولُ: وَاللّهِ مَا أَرَدْتُ بِذَلِكَ إِلا أَنِي قَدْ هَيًا تُ فَذَهَبَ عُمَرُ يَتَكَلَّمُ ، فَأَسْكَتَهُ أَبُو بَكْرٍ ، وَكَانَ عُمَرُ يَقُولُ: وَاللّهِ مَا أَرَدْتُ بِذَلِكَ إِلا أَنِي قَدْ هَيًا تُ

٧

كَلامًا قَدْ أَعْجَينِي خَشِيتُ أَنْ لا يَبْلُغَهُ أَبُو بَكْر.

ثَمَّ تَكَلَّمَ أَبُو بَكْرٍ، فَتَكَلَّمَ أَبْلَغَ النَّاسِ، فَقَالَ فِي كَلامِهِ: نَحْنُ الأَمْرَاءُ وَأَنْتُمُ الْوُزَرَاءُ، فَقَالَ حُبَابُ بْنُ الْمُنْذِرِ: لَا وَاللَّهِ لا نَفْعَلُ، مِنَّا أَمِيرٌ وَمِنْكُمْ أَمِيرٌ. فَقَالَ أَبُو بَكْدِ: لا، وَلَكِنَّا الأَمَرَاءُ وَأَنْتُمُ الْوُزَرَاءُ، هُمْ أَوْسَطُ الْعَرَبِ دَارًا وَأَعرَبُهُمْ أَحْسَابًا، فَبَايِعُوا عُمَرَ أَوْ أَبَا عُبَيْدَةَ، فَقَالَ عُمَرُ: بَلْ نُبَايِعُكَ أَنْتَ، فَأَنْتَ سَيِّدُنَا وَخَيْرُنَا، وَأَحَبُّنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ. فَأَخَذَ عُمَرُ بِيَدِهِ فَبَايَعَهُ، وَبَايَعَهُ النَّاسُ، فَقَالَ قَائِلٌ: قَتَلْتُمْ سَعْدَبْنَ عُبَادَةً، فَقَالَ عُمَرُ: قَتَلَهُ اللَّهُ.

[تقدم في: ١٢٤٢، الأطراف: ٣٦٧٠، ٤٤٥٤، ٤٤٥٤، ١٢٤٥، ١٧١٥]

٣٦٦٩ \_ وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَالِم عَنِ الزَّبَيْدِيِّ: قَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ القَاسِم: أَخْبَرَنِي الْقَاسِمُ: أَنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: شَخَصَ بَصَرُ النَّبِيِّ ﷺ ثُمَّ قَالَ: «فِي الرّفِيقِ الأعْلَى» (ثَلاثًا)، وَقَصَّ الْحَدِيثَ. قَالَتْ: فَمَا كَانَ مِنْ خُطْبَتِهِمَا مِنْ خُطْبَةٍ إِلا نَفَعَ اللَّهُ بِهَا، لَقَدْ خَوَّفَ عُمَرُ النَّاسَ وَإِنَّ فِيهِمْ لَيَفَاقًا، فَرَدَّهُمُ اللَّهُ بِذَلِكَ.

[تقدم في: ١٢٤١، الأطراف: ٣٦٦٧، ٤٤٥١، ٥٤٤٥، ٥٧١٠]

• ٣٦٧ - ثُمَّ لَقَدْ بَصَّرَ أَبُو بَكْرِ النَّاسَ الْهُدَى، وَعَرَّفَهُمُ الْحَقَّ الَّذِي عَلَيْهِمْ، وَخَرَجُوابهِ يَتْلُونَ ﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن تَبْلِهِ ٱلرُّسُلُّ ﴾ إِلَى ﴿ ٱلشَّلْكِرِينَ شَكَّ

[تقدم في: ١٢٤٢، الأطراف: ٣٦٦٨، ٤٤٥٤، ٤٤٥٤، ٢٤٥٧، ٥٤١٥]

٣٦٧١ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بَنَّ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا شَفْيَانُ حَدَّثَنَا جَامِعُ بْنُ أَبِي رَاشِدٍ حَدَّثَنَا أَبُو يَعْلَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَنَفِيَّةِ قَالَ: قُلْتُ لَأَبِي: أَيُّ النَّاسِ خَيْرٌ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ؟ قَالَ: أَبُو بَكُو. قُلْتُ: ثُمَّ مَنْ؟ قَالَ: ثُمَّ عُمَرُ. \_وَخَشِيتُ أَنْ يَقُولَ عُثْمَانُ \_قُلْتُ: ثُمَّ أَنْتَ؟ قَالَ: مَا أَنَا إِلارَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

٣٦٧٢ - حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ عَنْ مَالِكِ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْقَاسِمِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، حَتَّى ۗ إِذَا كُنَّا بِالْبَيْدَاءِ ـ أَوْ بِذَاتِ الْجَيْشِ - انْقَطَعَ عِقْدٌ لِي، فَأَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَى الْتِمَاسِهِ، وَأَقَامَ النَّاسُ مَعَهُ، وَلَيْسُوا عَلَى مَاءٍ وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ، فَأَتَى النَّاسَ أَبَا بَكْرِ فَقَالُوا: أَلا تَرَى مَا صَنَعَتْ عَائِشَةُ؟ أَقَامَتْ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَبِالنَّاسِ مَعَهُ وَلَيْسُوا عَلَى مَاءٍ وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ. فَجَاءَ أَبُو بَكْرٍ ـ وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَاضِعٌ رَأَسَهُ عَلَى فَخِذِي قَدْنَامَ - فَقَالَ: حَبَسْتِ رَسُولَ اللَّهِ عَيْلِيْ وَالنَّاسَ، وَلَيْسُوا عَلَى مَاءِ وَلَيْسَ مَعَهُمْ مَاءٌ. قَالَتْ فَعَاتَيْنِي وَقَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ يَقُولَ، وَجَعَلَ يَطْعُنُنِي بِيكِهِ فِي خَاصِرَتِي، فلا/ يمْنَعُنِي مِنَ التَّحَرُّكِ إِلا مَكَانُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ عَلَى فَخِذِي، فَنَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حَتَّى أَصْبَحَ عَلَى غَيْرِ مَاءٍ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ آيَةَ التَّيَمُّمِ ﴿فَتَيَمَّمُوا﴾ [النساء: ٤٣]، فَقَالَ أُسَيْدُ بْنُ الْحُضَيْرِ: مَا هِيَ بِأُوّلِ بَرَكَتِكُمْ يَا آلَ أَبِي بَكْرٍ. فَقَالَتْ عَائِشَةُ: فَبَعَثْنَا الْبَعِيرَ الَّذِي كُنْتُ عَلَيْهِ، فَوَجَدْنَا الْعِقْدَ تَحْتَهُ.

[تقدم في: ٣٣٤، الأطراف: ٣٣٦، ٣٧٧٣، ٣٨٥٤، ٢٠٢٤، ٢٠٢٨، ١٦٤٥، ٥٢٥٠، ٢٨٨٥، ١٤٨٤، ١٩٨٥]

٣٦٧٣ حَدَّثَ نَا آدَمُ بْنُ أَبِي إِيَاسِ حَدَّثَ نَا شُعْبَةُ عَنِ الأَعْمَشِ قَالَ: سَمِعْتُ ذَكُوانَ يُحَدِّثُ عَنْ أَبِي سِعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ: «لا تَسُبُّوا أَصْحَابِي؛ فَلَوْ أَنَّ أَحَدَكُمْ أَنْفَقَ مِثْلَ أُحُدِ ذَهَبًا مَا بَلَغَ مُدَّ أَحَدِهِمْ وَلا نَصِيفَهُ». تَابَعَهُ جَرِيرٌ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ دَاوُدَ وَأَبُو مُعَاوِيَةَ وَمُحَاضِرٌ عَنِ الأَعْمَشِ. عَنِ الأَعْمَشِ.

٣٦٧٤ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ مِسْكِينٍ أَبُو الْحَسَنِ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَسَّانَ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ عَنْ شَرِيكِ بْنِ أَبِي نَمِرٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو مُوسَى الْأَشْعَرِيُّ: أَلَهُ تَوضَّأَ فِي بَيْتِهِ ثُمَّ خَرَجَ، فَقَلْتُ : لَأَلْزَمَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ وَلا كُونَنَّ مَعَهُ يَوْمِي هَذَا. قَالَ: فَجَاءَ الْمَسْجِدَ فَسَأَلَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالُوا: خَرَجَ وَوَجَّهَ هَاهُنَا. فَخَرَجْتُ عَلَى إِثْرِهِ أَسْأَلُ عَنْهُ، حَتَّى دَخَلَ بِئْرَ أَرِيسٍ، فَجَلَسْتُ عِنْدَ الْبَابِ \_ وَبَابُهَا مِنْ جَرِيدٍ \_ حَتَّى قَضَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حَاجَتَهُ، فَتَوَضَّأَ، فَقُمْتُ إِلَيْهِ، فَإِذَا هُوَجَالِسٌ عَلَى بِثْرِ أَرِيسٍ وَتَوَسَّطَ قُفَّهَا، وَكَشَفَ عَنْ سَاقَيْهِ، وَدَلاهُمَا فِي الْبِئْرِ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، ثُمَّ انْصَرَفْتُ فَجَلَسْتُ عَنْدُ الْبَابِ، فَقُلْتُ: لأَكُونَنَّ بَوَّابَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الْيَوْمَ. فَجَاءَ أَبُو بَكْرِ فَلَافَعَ الْبَابَ، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: أَبُو بَكْرِ. فَقُلْتُ: عَلَى رِسْلِكَ. ثُمَّ ذَهَبْتُ فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَذَا أَبُو بَكْرِ يَسْتَأْذِنُ. فَقَالَ: «اثْذَنْ لَهُ، وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ» فَأَفَّبَلْتُ حَتَّى قُلْتُ لأبي بَكْرِ: ادْخُلْ، وَرَسُولُ اللَّهِ ﷺ يُبَشِّرُكَ بِالْجَنَّةِ. فَدَخَلَ أَبُو بَكْرٍ، فَجَلَسَ عَنْ يَمِينِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مَعَهُ فِي الْقُفِّ، وَدَلَّى رِجْلَيْهِ فِي الْبِئْرِ كَمَا صَنَعَ النَّبِيُّ ﷺ، وَكَشَّفَ عَنْ سَاقَيْهِ، ثُمَّ رَجَعْتُ فَجَلَسْتُ وَقَدّْ تَرَكْتُ أَخِي يَتَوَضَّأُ وَيَلْحَقُنِيَ، فَقُلْتُ: إِنْ يُرِدِ اللَّهُ بِفُلانٍ خَيْرًا - يُرِيدُ أَخَاهُ - يَأْتِ بِهِ. فَإِذَا إِنْسَانٌ يُحَرِّكُ الْبَابَ، فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ. فَقُلْتُ: عَلَى رِسْلِكَ. ثُمَّ جِئْتُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقُلْتُ: هَذَا عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ يَسْتَأْذِنُ. فَقَالَ: «اثدَّنْ لَهُ، وَبَشِّرْهُ بِالْجَنَّةِ» فَجِئْتُ فَقُلْتُ: ادْخُلْ، وَبَشَّرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْجَنَّةِ. فَدَخَلَ فَجَلَسَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْقُفِّ عَنْ يَسَارِهِ ، وَدَلِّي رِجْلَيْهِ فِي الْبِئْرِ.

ثُمَّ رَجَعْتُ فَجَلَسْتُ، فَقُلْتُ: إِنْ يُرِدِ اللَّهُ بِفُلانِ خَيْرًا يَأْتِ بِهِ. فَجَاءَ إِنْسَانٌ يُحَرِّكُ الْبَابَ،

فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ: عُثْمَانُ بْنُ عَفَّانَ. فَقُلْتُ: عَلَى رِسْلِكَ. فَجِنْتُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: «اثْدَنْ لَهُ، وَبَشَّرُهُ بِالْجَنَّةِ عَلَى بِلْوَى تُصِيبُهُ \* فَجِثْتُهُ، فَقُلْتُ لَهُ: اذْخُلْ، وَبَشَّرَكَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِالْجَنَّةِ عَلَى بَلْوَى تُصِيبُكَ. فَدَخَلَ، فَوَجَدَ الْقُفَّ قَدْ مُلِئ، فَجَلَسَ وِجَاهَهُ مِنَ الشَّقِ الآخَر.

قَالَ شَرِيكُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ: قَالَ/ سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ: فَأَوَّلْتُهَا قُبُورَهُمْ.

[الحديث: ٣٦٧٤، أطرافه في: ٣٦٩٣، ٣٦٩٥، ٢١٢٢، ٧٠٩٧، ٢٢٢٧]

٣٦٧٥ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ سَعِيدٍ عَنْ قَتَادَةً أَنَّ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَهُمْ: أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ صَعِدَ أُحُدًا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ، فَرَجَفَ بِهِمْ، فَقَالَ: «اثْبُتُ أُحُدُ؛ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ نَبِيٍّ وَصِدُينٌ وَشَهِيدَانِ».

[الحديث: ٣٦٧٥، طرفاه في: ٣٦٨٦، ٣٦٩٩]

٣٦٧٦ حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بِنُ سَعِيدِ أَبُو عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا وَهْبُ بْنُ جَرِيرٍ حَدَّثَنَا صَخْرٌ عَنْ نَافِع : - أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بِنْنَ عُمَوَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ : (بَيْنَمَا أَنَا عَلَى بِثْرِ أَنْزِعُ مِنْهَا ، أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بَنْنَ عُمَور وَعُمَرُ ، فَأَخَذَ أَبُو بِكُرِ الدَّلُو فَنَزَعَ ذَنُوبا أَوْ ذَنُوبيّنِ ، وَفِي نَزْعِهِ ضَعْفٌ ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ جَاءَنِي أَبُو بِكُرْ وَعُمَرُ ، فَأَخَذَ أَبُو بِكُرِ الدَّلُو فَنَزَعَ ذَنُوبا أَوْ ذَنُوبيّنِ ، وَفِي نَزْعِهِ ضَعْفٌ ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ اللَّهُ يَعْفِرُ لَهُ النَّاسِ فَهُ النَّاسُ بِعَطَن النَّاسُ بِعَطَن » . فَنْزَعَ حَتَّى ضَرَبُ النَّاسُ بِعَطَن » .

قَالَ وَهْبٌ: الْعَطَنُ مَبْرَكُ الإبلِ، يَقُولُ: حَتَّى رَوِيَتِ الإبِلُ فَأَنَاخَتْ.

[تقدم في: ٣٦٣٣، الأطراف: ٣٦٨٢، ٧٠١٩، ٧٠٢٠]

٣٦٧٧ حَدَّفَنَا الْوَلِيدُ بْنُ صَالِح حَدَّثَنَا عِيسَى بْنُ يُوشُ حَدَّفَنَا عُمَرُ بْنُ سَعِيدِ بْنِ أَبِي الْحُسَيْنِ الْمَكِيُّ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةً عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: إِنِّي لَوَاقِفٌ فِي قَوْم، فَلَ عَوُا اللَّهَ لِعُمَرَ ابْنِ الْخَطَّابِ وَقَدْ وُضِعَ عَلَى سَرِيرِهِ -، إِذَا رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي قَدْ وَضَعَ مِرْ فَقَهُ عَلَى مَنْكِبِي يَقُولُ: ابْنِ الْخَطَّابِ - وَقَدْ وُضِعَ عَلَى سَرِيرِهِ -، إِذَا رَجُلٌ مِنْ خَلْفِي قَدْ وَضَعَ مِرْ فَقَهُ عَلَى مَنْكِبِي يَقُولُ: رَحِمَكَ اللَّهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ ؛ لأنِّي كَثِيرًا مَا كُنْتُ أَسْمَعُ رَحِمَكَ اللَّهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ ؛ لأنِّي كَثِيرًا مَا كُنْتُ أَسْمَعُ رَسُولَ اللَّه ﷺ يَقُولُ: «كُنْتُ لأرْجُو أَنْ يَجْعَلَكَ اللَّهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ ؛ لأنِي وَعُمَرُ . . . وَانْطَلَقْتُ وَأَبُو بِكُو وَعُمَرُ . . . وَفَعَلْتُ وَأَبُو بِكُو وَعُمَرُ . . . وَانْطَلَقْتُ وَأَبُو بِكُو وَعُمَرُ . . . »، فَإِنْ كُنْتُ لأرْجُو أَنْ يَجْعَلَكَ اللَّهُ مَعَهُمَا. فَالْتَفَتُ فَإِذَاهُو عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ .

[الحديث: ٣٦٧٧، طرفه في: ٣٦٨٥]

٣٦٧٨ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يَزِيدَ الْكُوفِيُّ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ عَنِ الْأَوْزَاعِيِّ عَنْ يَخْيَى بْنِ أَبِي كَثِيرٍ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عُزْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ قَالَ: سَأَلَّتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرٍ و عَنْ أَشَدُ مَا صَنَعَ الْمُشْرِكُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّي، الْمُشْرِكُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ يُصَلِّي،

فَوَضَعَ رِدَاءَهُ فِي عُنُقِهِ فَخَنَقَهُ بِهِ خَنْقًا شَدِيدًا، فَجَاءَ أَبُو بَكْرِ حَتَّى دَفَعَهُ عَنْهُ، فَقَالَ: ﴿ أَلْقَتْلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِيَ ٱللَّهُ وَقَدْ جَآءَكُم بِٱلْبَيِّنَاتِ مِن رَّبِكُمْ ﴾ [غافر: ٢٨].

[الحديث: ٣٦٧٨، طرفاه في: ٣٨٥٦، ٤٨١٥]

ثم ذكر المصنف في الباب أحاديث:

الحديث الأول: حديث أبي سعيد المذكور.

الحديث الثاني: حديث ابن عباس أخرجه من طرق ثلاثة: الأولى:

قوله: (لو كنت متخذًا خليلاً) زاد في حديث أبي سعيد «غير ربي»، وفي حديث ابن مسعو دعند مسلم «وقد اتخذالله صاحبكم خليلاً»، وقد تواردت هذه الأحاديث على نفي الخلة من النبي على لأحد من الناس، وأما ما روي عن أبي بن كعب قال: «إن أحدث عهدي بنبيكم قبل موته بخمس، دخلت عليه وهو يقول: إنه لم يكن نبي إلا وقد اتخذ من أمته خليلاً، وإن خليلي أبو بكر، ألا وإن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً» أخرجه أبو الحسن الحربي في فوائده، وهذا يعارضه ما في رواية جندب عند مسلم كما قدمته أنه سمع النبي على يقول قبل أن يموت بخمس: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل» فإن ثبت حديث أبي أمكن أن يجمع بينهما بأنه لما برىء من ذلك تواضعًا لربه وإعظامًا له أذن الله تعالى له فيه من ذلك اليوم لما رأى من تشوفه إليه وإكرامًا لأبي بكر بذلك، فلا يتنافى الخبران. أشار إلى ذلك المحب الطبري، وقد روى من حديث أبي أمامة نحو حديث أبي بن كعب دون التقييد بالخمس، أخرجه الواحدي في تفسيره، والخبران واهيان. والله أعلم.

قوله: (ولكن أخي وصاحبي) في رواية خيثمة في «فضائل الصحابة» عن أحمد بن الأسود عن مسلم بن إبراهيم وهو شيخ البخاري فيه «ولكنه أخي وصاحبي في الله تعالى»، وفي الرواية التي بعدها «ولكن أخوة الإسلام أفضل» وقد تقدم توجيهها قبل باب، وقوله: في الرواية الثانية «حدثنا معلى بن أسد وموسى بن إسماعيل التبوذكي» كذا للأكثر وهو الصواب، ووقع في رواية أبي ذر وحده «التنوخي» وهو تصحيف (٢)، وقد تقدم تفسير الخليل في ترجمة إبراهيم

<sup>(</sup>۱) (۸/۲۲۳)، باب۳، ح۱۵۶.

<sup>(</sup>٢) نبه على ذلك الجياني في تقييد المهمل (٢/ ٦٦٣).

عليه السلام من أحاديث الأنبياء (١) ، واختلف في المودة والخلة والمحبة والصداقة هل هي متر ادفة أو مختلفة ، قال أهل اللغة: الخلة أرفع رتبة ، وهو الذي يشعر به حديث الباب ، وكذا قوله عليه السلام: «لو كنت متخذًا خليلاً غير ربي » فإنه يشعر بأنه لم يكن له خليل من بني آدم ، وقد ثبتت محبته لجماعة من أصحابه كأبي بكر وفاطمة وعائشة والحسنين وغيرهم . ولا يعكر على هذا اتصاف إبراهيم عليه السلام بالخلة ومحمد على بالمحبة فتكون المحبة أرفع رتبة من الخلة ؛ لأنه يجاب عن ذلك بأن محمدًا على قد ثبت له الأمران معًا ، فيكون رجحانه من الجهتين . والله أعلم .

وقال الزمخشري: الخليل هو الذي يوافقك في خلالك ويسايرك في طريقك، أو الذي يسد خللك وتسد خلله، أو يداخلك خلال منزلك. انتهى. وكأنه جوز أن يكون اشتقاقه مما ذكر، وقيل: أصل الخلة انقطاع الخليل إلى خليله. وقيل: الخليل من يتخلله سرك. وقيل: من لا يسع قلبه غيرك. وقيل: أصل الخلة الاستصفاء. وقيل: المختص بالمودة. وقيل: اشتقاق الخليل من الخلة بفتح الخاء وهي الحاجة، فعلى هذا فهو المحتاج إلى من يخاله، وهذا كله بالنسبة إلى الإنسان، أما خلة الله للعبد فبمعنى نصره له ومعاونته (٢).

الحديث الثالث: حديث ابن الزبير في المعنى، وسيأتي الكلام على ما يتعلق منه بالجد في كتاب الفرائض (٢) إن شاء الله تعالى، والمراد بقوله: «كتب أهل الكوفة» بعض أهلها وهو عبد الله بن عتبة بن مسعود، وكان ابن الزبير جعله على قضاء الكوفة، أخرجه أحمد من طريق سعيد بن جبير قال: «كنت عند عبد الله بن عتبة، وكان ابن الزبير جعله على القضاء فجاءه كتابه: كتبت تسألني عن الجد» فذكره نحوه وزاد بعد قوله: «لا تخذت أبا بكر: ولكنه أخي في الدين، وصاحبي في الغار»، ووقع في رواية أحمد من طريق ابن جريج عن ابن أبي مليكة في هذا 

- الحديث «لو كنت متخذًا خليلاً سوى الله حتى ألقاه».

الحديث الرابع: حديث محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه .

قوله: (أتت امرأة) لم أقف على اسمها.

قوله: (أرأيت)أي أخبرني.

قوله: (إن جئت ولم أجدك. كأنها تقول الموت) في رواية يزيد بن هارون عن إبراهيم بن

<sup>(</sup>١) (٧/ ٦٤٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٨.

<sup>(</sup>٢) في هذا صرف للكلام عن ظاهره بغير دليل، وانظر ما تقدم من التعليق في (٧/ ٦٤٣)، هامش رقم ١ . [البراك].

<sup>(</sup>٣) (٤٤٣/١٥)، كتاب الفرائض، باب٩، ح ٦٧٣٨.

سعد عند البلاذري «قالت: فإن رجعت فلم أجدك؟ تعرض بالموت»، وكذا عند الإسماعيلي من طريق ابن معمر عن إبراهيم، وهو يقوي جزم القاضي عياض أنه كلام جيد، وفي رواية الحميدي الآتي ذكرها في الأحكام (۱) «كأنها تعني الموت». ومرادها إن جئت فوجدتك قد مت ماذا أعمل؟ واختلف في تعيين قائل «كأنها»، فجزم عياض (۲) بأنه جبير بن مطعم راوي الحديث وهو الظاهر، ويحتمل من دونه، وروى الطبراني من حديث عصمة بن مالك قال: «قلنا: يا رسول الله إلى من ندفع صدقات أموالنا بعدك؟ قال: إلى أبي بكر الصديق»، وهذا لو ثبت كان أصرح في حديث الباب من الإشارة إلى أنه الخليفة بعده، لكن إسناده ضعيف، وروى الإسماعيلي في معجمه من حديث سهل بن أبي خيثمة قال: «بايع النبي على أعرابيًا فسأله إن أتى عليه أجله من يقضيه؟ فقال: أبو بكر، ثم سأله من يقضيه بعده؟ قال: عمر »الحديث، وأخرجه الطبراني في «الأوسط» من هذا الوجه مختصرًا.

وفي الحديث أن مواعيد النبي ﷺ كانت على من يتولى الخلافة بعده تنجيزها، وفيه رد على الشيعة في زعمهم أنه نص على استخلاف على والعباس، وسيأتي شيء من ذلك في «باب الاستخلاف» (٣) من كتاب الأحكام إن شاء الله تعالى .

#### الحديث الخامس:

قوله: (حدثنا أحمد بن أبي الطيب) هو المروزي، بغدادي الأصل يكنى أبا سليمان واسم أبيه سليمان، وصفه أبو زرعة بالحفظ، وضعفه أبو حاتم؛ وليس له في البخاري غير هذا الحديث، وقد أخرجه من رواية غيره كما سيأتي في «باب إسلام أبي بكر» (٤٠).

قوله: (حدثنا إسماعيل بن مجالد) بالجيم هو الكوفي، قواه يحيى بن معين وجماعة، ولينه بعضهم، وليس له عند البخاري أيضًا غير هذا الحديث، ووبرة بفتح الواو والموحدة تابعي صغير.

قوله: (عن همام) هو ابن الحارث، وعند الإسماعيلي من طريق جهور بن منصور عن إسماعيل «سمعت همام بن الحارث» وهو من كبار التابعين، وعمار هو ابن ياسر، والإسناد من إسماعيل فصاعدًا كوفيون.

<sup>(</sup>۱) بل في الاعتصام (۱۷/ ۲۶۰)، باب۲۶، ح٧٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) الإكمال(٧/ ٣٨٩).

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٥٨)، كتاب الأحكام، باب٥١، ح٧٢٢٠.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٥٧٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٣٠، ح٣٨٥٧.

قوله: (ومامعه) أي ممن أسلم.

قوله: (إلا خمسة أعبد وامرأتان وأبو بكر) أما الأعبد فهم بلال وزيد بن حارثة وعامر بن فهيرة مولى أبي بكر، فإنه أسلم قديمًا مع أبي بكر، وروى الطبراني من طريق عروة أنه كان ممن كان يعذب في الله فاشتراه أبو بكر وأعتقه، وأبو فكيهة مولى صفوان بن أمية بن خلف ذكر ابن إسحاق أنه أسلم حين أسلم بلال فعذبه أمية فاشتراه أبو بكر فأعتقه، وأما الخامس فيحتمل أن يفسر بشقران، فقد ذكر ابن السكن في "كتاب الصحابة" عن عبد الله بن داود أن النبي ورثه من أبيه هو وأم أيمن، وذكر بعض شيوخنا بدل أبي فكيهة عمار بن ياسر وهو محتمل، وكان ينبغي أن يكون منهم أبوه وأمه فإن الثلاثة كانوا ممن يعذب في الله وأمه أول من استشهدت في ينبغي أن يكون منهم أبوه وأمه فإن الثلاثة كانوا ممن يعذب في الله وأمه أول من استشهدت في سمية، وذكر بعض شيوخنا تبعًا للدمياطي أنها أم الفضل زوج العباس، وليس بواضح لأنها وإن كانت قديمة الإسلام إلا أنها لم تذكر في السابقين، ولو كان كما قال لعد أبو رافع مولى وإن كانت قديمة الإسلام إلا أنها لم تذكر في السابقين، ولو كان كما قال لعد أبو رافع مولى العباس؛ لأنه أسلم حين أسلمت أم الفضل، كذا عند ابن إسحاق. وفي هذا الحديث أن أبابكر أول من أسلم من الأحرار مطلقًا، ولكن مراد عمار بذلك ممن أظهر إسلامه، وإلا فقد كان ثلث ويئذ جماعة ممن أسلم لكنهم كانوا يخفونه من أقاربهم، وسيأتي قول سعد إنه كان ثلث الإسلام، وذلك بالنسبة إلى من اطلع على إسلامه ممن سبق إسلامه.

الحديث السادس:

قوله: (حدثنا زيدبن واقد)/ هو الدمشقي، ثقة قليل الحديث، وليس له في البخاري غير هذا الحديث الواحد، وكلهم دمشقيون، وبسر بضم الموحدة وبالمهملة.

قوله: (عن بسر بن عبيد الله) في رواية عبد الله بن العلاء بن زيد عند المصنف في التفسير «حدثني بسر بن عبيد الله حدثني أبو إدريس سألت أبا الدرداء».

قوله: (أما صاحبكم) في رواية الكشميهني «أما صاحبك» بالإفراد.

قوله: (فقد غامر) بالغين المعجمة أي خاصم، والمعنى دخل في غمرة الخصومة، والغامر الذي يرمي بنفسه في الأمر العظيم كالحرب وغيره، وقيل: هو من الغمر بكسر المعجمة وهو الحقد، أي صنع أمرًا اقتضى له أن يحقد على من صنعه معه ويحقد الآخر عليه، ووقع في تفسير الأعراف (١) في رواية أبي ذر وحده «قال أبو عبدالله هو المصنف : غامر أي

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۰)، كتاب التفسير «الأعراف»، باب٣، ح. ٤٦٤.

سبق أي سبق بالخير»، وذكر عياض (١) أنه في رواية المستملي وحده عن أبي ذر، وهو تفسير مستغرب والأول أظهر، وقد عزاه المحب الطبري لأبي عبيدة بن المثنى أيضًا، فهو سلف البخاري فيه، وقسيم قوله: «أما صاحبكم» محذوف أي وأما غيره فلا.

قوله: (فسلم) بتشديد اللام من السلام، ووقع في رواية محمد بن المبارك عن صدقة بن خالد عند أبي نعيم في الحلية «حتى سلم على النبي ﷺ»، ولم يقع في الحديث ذكر الرد وهو مما يحذف للعلم به.

قوله: (كان بيني وبين ابن الخطاب شيء) في الرواية التي في التفسير «محاورة»، وهو بالحاء المهملة أي مراجعة، وفي حديث أبي أمامة عند أبي يعلى «معاتبة»، وفي لفظ «مقاولة».

قوله: (فأسرعت إليه) في التفسير «فأغضب أبو بكر عمر فانصرف عنه مغضبًا فاتبعه أبو بكر».

قوله: (ثمندمت) زاد محمد بن المبارك «على ماكان».

قوله: (فسألته أن يغفر لي) في الرواية التي في التفسير «أن يستغفر لي فلم يفعل حتى أغلق بابه في وجهه».

قوله: (فأبى علي) زاد محمد بن المبارك «فتبعته إلى البقيع حتى خرج من داره»، وللإسماعيلي عن الهسنجاني عن هشام بن عمار «وتحرز مني بداره»، وفي حديث أبي أمامة «فاعتذر أبو بكر إلى عمر فلم يقبل منه».

قوله: (يغفر الله لك يا أبابكر «ثلاثًا») أي أعاد هذه الكلمة ثلاث مرات.

قوله: (يتمعّر) بالعين المهملة المشددة أي تذهب نضارته من الغضب، وأصله من العروه و الجرب يقال أمعر المكان إذا أجرب، وفي بعض النسخ "يتمغر" بالغين المعجمة أي يحمر من الغضب فصار كالذي صبغ بالمغرة، وللمؤلف في التفسير (٢) "وغضب رسول الله على في نحو هذه القصة "فجلس عمر فأعرض عنه أي النبي على في نحو هذه القصة "فجلس عمر فأعرض عنه أي النبي على في نحو هذه القصة تحول فجلس بين يديه فأعرض عنه، فقال: يا تحول فجلس إلى الجانب الآخر فأعرض عنه، ثم قام فجلس بين يديه فأعرض عنه، فقال: يا رسول الله ما أرى إعراضك إلا لشيء بلغك عني، فما خير حياتي وأنت معرض عني؟! فقال:

مشارق الأنوار (٢/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) (١٤٠/١٠)، كتاب التفسير «الأعراف»، باب ٣، ح ٤٦٤.

أنت الذي اعتذر إليك أبو بكر فلم تقبل منه ، ووقع في حديث ابن عمر عند الطبراني في نحو هذه القصة «يسألك أخوك أن تستغفر له فلا تفعل. فقال: والذي بعثك بالحق ما من مرة يسألني إلا وأنا أستغفر له ، وما خلق الله من أحد أحب إلي منه بعدك. فقال أبو بكر: وأنا والذي بعثك بالحق كذلك.

قوله: (حتى أشفق أبو بكر) زاد محمد بن المبارك «أن يكون من رسول الله علي إلى عمر ما يكره».

قوله: (فجثا) بالجيم والمثلثة أي برك.

قوله: (والله أنا كنت أظلم) في القصة المذكورة «وإنما قال ذلك لأنه الذي بدأ» ، كما تقدم في أول القصة .

قوله: (مرتين) أي قال ذلك القول مرتين، ويحتمل أنه من قول أبي بكر فيكون معلقًا بقوله: «كنت أظلم».

قوله: (وواساني) في رواية الكشميهني وحده «واساني»، والأول أوجه، وهو من المواساة وهي بلفظ المفاعلة من الجانبين، والمرادبه أن صاحب المال يجعل يده ويد صاحبه في ماله سواء.

قوله: (تاركولي صاحبي) في التفسير "تاركون لي صاحبي"، وهي الموجهة حتى قال ولام، أبو البقاء (۱): إن حذف النون من خطأ الرواة؛ لأن الكلمة/ ليست مضافة ولا فيها ألف ولام، وإنما يجوز الحذف في هذين الموضعين. ووجهها غيره بوجهين: أحدهما: أن يكون "صاحبي" مضافًا وفصل بين المضاف إليه بالجار والمجرور عناية بتقديم لفظ الإضافة، وفي ذلك جمع بين إضافتين إلى نفسه تعظيمًا للصديق، ونظيره قراءة ابن عامر ﴿وَكَذَلِكَ زَيِّنَ لِكَثِيْرِ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ قَتْلَ أَوْلادَهُم شُركائهم ﴾ [الأنعام: ١٣٧] بنصب (أولادهم) وخفض من المشافين بالمفعول. والثاني: أن يكون استطال الكلام فحذف النون (شركائهم)، وفصل بين المضافين بالمفعول. والثاني: أن يكون استطال الكلام فحذف النون كما يحذف من الموصول المطول، ومنه ما ذكروه في قوله تعالى: ﴿وَخُضَمُمُ كَالَذِي

قوله: (مرتين) أي قال ذلك القول مرتين، وفي رواية محمد بن المبارك «ثلاث مرات». قوله: (فما أوذي بعدها) أي لما أظهره النبي على الله لهم من تعظيمه، ولم أر هذه الزيادة من

<sup>(</sup>١) إعراب الحديث النبوي (ص: ٢٩١، ح٣٣٣، مسند أبي الدرداء) ، و و ا

غير رواية هشام بن عمار، ووقع لأبي بكر مع ربيعة بن جعفر قصة نحو هذه: فأخرج أحمد من حديث ربيعة «أن النبي ﷺ أعطاه أرضًا وأعطى أبا بكر أرضًا، قال: فاختلفا في عذق نخلة، فقلت أنا: هي في حدي. وقال أبو بكر: هي في حدي. فكان بيننا كلام، فقال له أبو بكر كلمة ثم ندم فقال: رد عليً مثلها حتى يكون قصاصًا. فأبيت، فأتى النبي ﷺ فقال: ما لك وللصديق؟ فذكر القصة فقال: أجل فلا ترد عليه، ولكن قل: غفر الله لك يا أبا بكر، فقلت: فولى أبو بكر وهو يبكي».

وفي الحديث من الفوائد: فضل أبي بكر على جميع الصحابة، وأن الفاضل لا ينبغي له أن يغاضب من هو أفضل منه. وفيه جواز مدح المرء في وجهه، ومحله إذا أمن عليه الافتتان والاغترار. وفيه ما طبع عليه الإنسان من البشرية حتى يحمله الغضب على ارتكاب خلاف الأولى، لكن الفاضل في الدين يسرع الرجوع إلى الأولى كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوّا إِذَا مَنَّهُمْ طَلَيْفَ مِنَ الفاضل في الدين يسرع الرجوع الى الأولى كقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّيْكِ التَّقَوّا إِذَا مَنَّهُمْ طَلَيْفَ مِنَ الشَيْطُنِ تَذَكَّرُوا ﴾ [الأعراف: ٢٠١]. وفيه أن غير النبي ولو بلغ من الفضل الغاية ليس بمعصوم. وفيه استحباب سؤال الاستغفار والتحلل من المظلوم. وفيه أن من غضب على صاحبه نسبه إلى أبيه أو جده ولم يسمه باسمه وذلك من قول أبي بكر لما جاء وهو غضبان من عمر «كان بيني وبين ابن الخطاب»، فلم يذكره باسمه، ونظيره قوله ﷺ: «إلا إن غضبان أبي طالب يريد أن ينكح ابنتهم». وفيه أن الركبة ليست عورة.

#### الحديث السابع:

قوله: (خالد الحذاء حدثنا) هو من تقديم الاسم على الصفة وقد استعملوه كثيرًا، والإسنادكله بصريون إلا الصحابي، وأبو عثمان هو النهدي.

قوله: (بعثه على جيش ذات السلاسل) بالمهملتين والمشهور أنها بفتح الأولى على لفظ جمع السلسلة، وضبطه كذلك أبو عبيد البكري<sup>(۱)</sup>، قيل سمي المكان بذلك لأنه كان به رمل بعضه على بعض كالسلسلة، وضبطها ابن الأثير بالضم، وقال هو بمعنى السلسال أي السهل، وسيأتي شرحها وتسميتها في المغازي<sup>(۲)</sup> إن شاء الله تعالى.

قوله: (أي الناس أحب إليك) زاد في رواية قيس بن أبي حازم عن عمرو بن العاص "يا رسول الله فأحبه" أخرجه ابن عساكر من طريق علي بن مسهر عن إسماعيل عن قيس، وقع عند

<sup>(1)</sup> معجم ما استعجم (٣/ ٧٤٤).

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٤٩٨)، كتاب المغازي، باب٦٣، ح ٤٣٥٨.

ابن سعد سبب هذا السؤال وأنه وقع في نفس عمر و لما أمره النبي على الجيش وفيهم أبو بكر وعمر أنه مقدم عنده في المنزلة عليهم فسأله لذلك.

قوله: (فقلت من الرجال) في رواية قيس بن أبي حازم عن عمرو عند ابن خزيمة وابن حبان «قلت: إني لست أعني النساء إني أعني الرجال»، وفي حديث أنس عند ابن حبان أيضًا «سئل رسول الله على من أحب الناس إليك؟ قال: عائشة، قيل له: ليس عن أهلك نسألك»، وعرف بحديث عمر اسم السائل في حديث أنس.

قوله: (فقلت: ثم من؟ قال: ثم عمر بن الخطاب، فعد رجالاً) زاد في المغازي من وجه آخر «فسكت مخافة أن يجعلني في آخرهم»، ووقع في حديث عبد الله بن شقيق قال: «قلت لعائشة: أي أصحاب النبي كل كان أحب إليه؟ قالت: أبو بكر. قلت: ثم من؟ قالت: عمر. قلت: ثم من؟ قالت: ثم من؟ قالت: ثم من؟ قالت: ثم من قالت: ثم من قالت: أبو عبيدة بن الجراح. قلت: ثم من؟ فسكتت أخرجه الترمذي وصححه، فيمكن أن يفسر بعض الرجال الذي أبهموا في حديث الباب بأبي عبيدة، وأخرج أحمد وأبو داود والنسائي بسند صحيح عن النعمان بن بشير قال: «استأذن أبو بكر على النبي كل فسمع صوت عائشة عاليًا وهي تقول: والله لقد علمت أن عليًا أحب إليك من أبي "الحديث، فيكون علي ممن أبهمه عمر وبن العاص، وهو أيضًا، وإن كان في الظاهر يعارض حديث عمرو فيكون علي ممن أبهمه عمرو أنه من قول النبي كل وهذا من تقريره، ويمكن الجمع باختلاف جهة المحبة: فيكون في حق أبي بكر على عمومه بخلاف علي، ويصح حينئذ دخوله فيمن أبهمه عمرو، ومعاذ الله أن نقول كما تقول الرافضة من إبهام عمرو فيما روى لما كان بينه وبين علي عمرو، ومعاذ الله أن نقول كما تقول الرافضة من إبهام عمرو فيما روى لما كان بينه وبين علي رضي الله عنهما، فقد كان النعمان مع معاوية على علي ولم يمنعه ذلك من التحديث بمنقبة علي، و لا ارتياب في أن عمرًا أفضل من النعمان. والله أعلم.

الحديث الثامن: حديث أبي هريرة في قصة الذنب الذي كلم الراعي، وفي قصة البقرة التي كلمت من حملها، وقد تقدم الكلام على ما في إسناده في ذكر بني إسرائيل(١).

قوله: (بينما راع في غنمه عدا عليه الذئب) الحديث لم أقف على اسم هذا الراعي، وقد أورد المصنف الحديث في ذكر بني إسرائيل، وهو مشعر بأنه عنده ممن كان قبل الإسلام، وقد وقع كلام الذئب لبعض الصحابة في نحو هذه القصة، فروى أبو نعيم في «الدلائل» من طريق ربيعة بن أوس عن أنيس بن عمرو عن أهبان بن أوس قال: «كنت في غنم لي، فشد الذئب على

<sup>(</sup>١) (٨/ ١٢٢)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح ٣٤٧١.

شاة منها، فصحت عليه فأقعى الذئب على ذنبه يخاطبني وقال: من لها يوم تشتغل عنها؟ تمنعني رزقًا رزقنيه الله تعالى. فصفقت بيدي، وقلت: والله ما رأيت شيئًا أعجب من هذا. فقال: أعجب من هذا، هذا رسول الله على بين هذه النخلات يدعو إلى الله. قال: فأتى أهبان إلى النبي على فأخبره وأسلم»، فيحتمل أن يكون أهبان لما أخبر النبي على بذلك كان أبو بكر وعمر حاضرين، ثم أخبر النبي على بذلك وأبو بكر وعمر غائبين، فلذلك قال النبي على «فإني اؤمن بذلك وأبو بكر وعمر غائبين، فلذلك قال النبي على «فإني سلمة أومن بذلك وأبو بكر وعمر»، وقد تقدمت هذه الزيادة في هذه القصة من وجه آخر عن أبي سلمة في المزارعة (١) وفيه: «قال أبو سلمة: وما هما يومئذ في القوم» أي عند حكاية النبي على ذلك، ويحتمل أن يكون على قال ذلك لما اطلع عليه من غلبة صدق إيمانهما وقوة يقينهما، وهذا أليق بدخوله في مناقبهما.

قوله: (يوم السبع) قال عياض (٢): يجوز ضم الموحدة وسكونها، إلا أن الرواية بالضم. وقال الحربي: هو بالضم والسكون. وجزم بأن المراد به الحيوان المعروف. وقال ابن العربي: هو بالإسكان والضم تصحيف. كذا قال، وقال ابن الجوزي (٣): هو بالسكون والمحدثون يروونه بالضم وعلى هذا \_ أي الضم \_ فالمعنى إذا أخذها السبع لم يقدر على خلاصها منه فلا يرعاها حينئذ غيري، أي إنك تهرب منه وأكون أنا قريبًا منه أرعى ما يفضل لي منها. وقال الداودي: معناه من لها يوم يطرقها السبع \_ أي الأسد \_ فتفر أنت منه فيأخذ منها حاجته وأتخلف أنا لا راعي لها حينئذ غيري. وقيل: إنما يكون ذلك عند الاشتغال بالفتن فتصير الغنم هملًا فتنهبها السباع فيصير الذئب كالراعي لها لانفراده بها، وأما بالسكون فاختلف في المراد به فقيل: هو اسم الموضع الذي يقع فيه الحشر يوم القيامة، وهذا نقله الأزهري في «تهذيب اللغة» عن ابن الأعرابي، ويؤيده أنه وقع في بعض طرقه عن محمد بن عمرو بن علقمة عن أبي سلمة عن أبي هريرة «يوم القيامة»، وقد تعقب هذا بأن الذئب حينئذ لا يكون راعيًا للغنم ولا تعلق له بها.

وقيل: هو اسم يوم عيد كان لهم في الجاهلية يشتغلون فيه باللهو واللعب فيغفل الراعي عن غنمه فيتمكن الذئب من الغنم، وإنما قال: «ليس لها راع غيري» مبالغة في تمكنه منها،

<sup>(</sup>١) (٦/ ١١٨)، كتاب الحرث والمزارعة، باب٤، ح٢٣٢٤.

<sup>(</sup>۲) مشارق الأنوار (۲/ ۲۵٤).

<sup>(</sup>۳) کشف المشکل (۳/ ۳۲۳)، رقم ۱۷۹۸/ ۲۲۳۲.

٧ ــ وهذا نقله/ الإسماعيلي عن أبي عبيدة. وقيل: هو من سبعت الرجل إذا ذعرته، أي من لها يوم الفزع؟ أو من أسبعته إذا أهملته، أي من لها يوم الإهمال، قال الأصمعي: السبع الهمل، وأسبع الرجل أغنامه إذا تركها تصنع ما تشاء، ورجح هذا القول النووي(١١)، وقيل: يوم الأكل، يقال سبع الذئب الشاة إذا أكلها. وحكى صاحب «المطالع» أنه روي بسكون التحتانية آخر الحروف وفسره بيوم الضياع، يقال: أسبعت وأضيعت بمعنى، وهذا نقله ابن دحية عن إسماعيل القاضي عن علي بن المديني عن معمر بن المثنى . وقيل : المرادبيوم السبع يوم الشدة كما روي عن ابن عباس أنه سئل عن مسألة فقال: أجرأ من سبع، يريد أنها من المسائل الشداد التي يشتد فيها الخطب على المفتى. والله أعلم.

قوله: (وبينما رجل يسوق بقرة) تقدم الكلام عليه في المزارعة (٢)، ووقع عند ابن حبان من طريق محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن أبي هريرة في آخره في القصتين «فقال الناس: آمنا بما آمن به رسول الله ﷺ . وفي الحديث جواز التعجب من خوارق العادات، وتفاوت الناس في المعارف.

الحديث التاسع: حديث أبي هريرة في رؤيا النزع من القليب، وسيأتي شرحه في التعبير (٢) إن شاء الله تعالى.

الحديث العاشر أحديث أبن عمر في الزجر عن جر الثوب خيلاء، وسيأتي شرحه في كتاب اللباس(٤)، وفيه فضيلة ظاهرة لأبي بكر لشحه على دينه، ولشهادة النبي عَلَيْ بما ينافي ما

قوله: (فقلت لسالم) هو مقولة موسى بن عقبة، وسيأتي هناك الإشارة(٥) إلى تسوية ابن عمربين الثوب والإزار في الحكم.

> الحديث الحادي عشر: حديث أبي هريرة فيمن أنفق زوجين أي شيئين: قوله: (من شيء من الأشياء) أي من أصناف المال.

المنهاج (١٥٦/١٥١). (1)

<sup>(</sup>٦/ ١١٨)، كتاب الحرث والمزارعة، باب٤، ح٢٣٢٤. **(Y)** 

<sup>(</sup>١٦/ ٣٧٩)، كتاب التعبير، باب٢٩، ح٧٠٢١. (٣)

<sup>(</sup>١٣/ ٢٥٧)، كتاب اللباس، بابه، ح١ ٧٩٥. (٤)

<sup>(</sup>٢٥٧/١٣)، كتاب اللباس، بابه، ح ٥٧٩١. (0)

قوله: (في سبيل الله) أي في طلب ثواب الله، وهو أعم من الجهاد وغيره من العبادات.

قوله: (دعي من أبواب يعني الجنة) كذا وقع هنا وكأن لفظة «الجنة» سقطت من بعض الرواة فلأجل مراعاة المحافظة على اللفظ زاد «يعني»، وقد تقدم في الصيام (١) من وجه آخر عن الزهري بلفظ «من أبواب الجنة» بغير تردد، ومعنى الحديث أن كل عامل يدعى من باب ذلك العمل، وقد جاء ذلك صريحًا من وجه آخر عن أبي هريرة «لكل عامل باب من أبواب الجنة يدعى منه بذلك العمل» أخرجه أحمد وابن شيبة بإسناد صحيح.

قوله: (يا عبد الله هذا خير) لفظ «خير» بمعنى فاضل لا بمعنى أفضل وإن كان اللفظ قد يوهم ذلك، ففائدته زيادة ترغيب السامع في طلب الدخول من ذلك الباب، وتقدم في أواثل الجهاد (٢) بيان الداعي من وجه آخر عن أبي هريرة ولفظه «دعاه خزنة الجنة كل خزنة باب» أي خزنة كل باب «أي فل هلم»، ولفظة «فل» لغة في فلان، وهي بالضم، وكذا ثبت في الرواية، وقيل (٣) إنها ترخيمها فعلى هذا فتفتح اللام.

قوله: (فمن كان من أهل الصلاة دعي من باب الصلاة) وقع في الحديث ذكر أربعة أبواب من أبواب الجنة، وتقدم في أوائل الجهاد (٤) «وإن أبواب الجنة ثمانية»، وبقي من الأركان الحج فله باب بلا شك، وأما الثلاثة الأخرى فمنها باب الكاظمين الغيظ والعافين عن الناس، رواه أحمد بن حنبل عن روح بن عبادة عن أشعث عن الحسن مرسلا «إن لله بابًا في الجنة لا يدخله إلا من عفا عن مظلمة»، ومنها الباب الأيمن وهو باب المتوكلين الذي يدخل منه من لا حساب عليه ولا عذاب، وأما الثالث فلعله باب الذكر فإن عند الترمذي ما يومئ إليه، ويحتمل أن يكون باب العلم. والله أعلم. ويحتمل أن يكون المراد بالأبواب التي يدعى منها أبواب من داخل أبواب الجنة الأصلية ؛ لأن الأعمال الصالحة أكثر عددًا من ثمانية. والله أعلم.

قوله: (فقال أبو بكر ما على هذا الذي يدعى من تلك الأبواب من ضرورة) زاد في الصيام (٥) «فهل يدعى أحد من تلك الأبواب كلها؟»، وفي الحديث إشعار بقلة من يدعى من

<sup>(</sup>١) (٥/ ٢٢٥)، كتاب الصوم، باب٤، ح١٨٩٧.

<sup>(</sup>٢) (٧/ ١٠٩)، كتاب الجهاد، باب٣٧، ح ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٣) عزاه ابن حجر في (٧/ ١٠٩)، كتاب الجهاد، باب٣٧، ح١ ٢٨٤، إلى الخطابي وهو في الأعلام (٢/ ١٣٧٢ ، ١٣٧٢).

<sup>(</sup>٤) (٧/ ١٠٩)، كتاب الجهاد، باب٣٧، ح ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٥) (٥/ ٢٢٥)، كتاب الصوم، باب٤، ح١٨٩٧.

4

تلك الأبواب كلها، وفيه إشارة إلى أن المراد ما يتطوع به من الأعمال المذكورة/ لا واجباتها لكثرة من يجتمع له العمل بالواجبات كلها، بخلاف التطوعات فقل من يجتمع له العمل بجميع أنواع التطوعات، ثم من يجتمع له ذلك إنما يدعى من جميع الأبواب على سبيل التكريم له، وإلا فدخوله إنما يكون من باب واحد، ولعله باب العمل الذي يكون أغلب عليه. والله أعلم. وأما ما أخرجه مسلم عن عمر «من توضأ ثم قال: أشهد أن لا إله إلا الله. . . » الحديث وفيه «فتحت له أبواب الجنة يدخل من أيها شاء» فلا ينافي ما تقدم وإن كان ظاهره أنه يعارضه ؛ لأنه يحمل على أنها تفتح له على سبيل التكريم، ثم عند دخوله لا يدخل إلا من باب العمل الذي يكون أغلب عليه كما تقدم. والله أعلم.

(تنبيه): الإنفاق في الصلاة والجهاد والعلم والحج ظاهر، وأما الإنفاق في غيرها فمشكل، ويمكن أن يكون المراد بالإنفاق في الصلاة فيما يتعلق بوسائلها من تحصيل آلاتها من طهارة وتطهير ثوب وبدن ومكان، والإنفاق في الصيام بما يقويه على فعله وخلوص القصد فيه، والإنفاق في العفو عن الناس يمكن أن يقع بترك ما يجب له من حق، والإنفاق في التوكل بما ينفقه على نفسه في مرضه المانع له من التصرف في طلب المعاش مع الصبر على المصيبة، أو ينفق على من أصابه مثل ذلك طلبًا للثواب، والإنفاق في الذكر على نحو من ذلك. والله أعلم. وقيل: المراد بالإنفاق في الصلاة والصيام بذل النفس فيهما، فإن العرب تسمي ما يبذله المرء من نفسه نفقة كما يقال: أنفقت في طلب العلم عمري وبذلت فيه نفسي، وهذا معنى حسن. وأبعد من قال: المراد بقوله: «زوجين» النفس والمال؛ لأن المال في الصلاة والصيام ونحوهما ليس بظاهر إلا بالتأويل المتقدم، وكذلك من قال: النفقة في الصيام تقع بتفطير الصائم والإنفاق عليه. لأن ذلك يرجع إلى باب الصدقة.

قوله: (وأرجو أن تكون منهم) قال العلماء: الرجاء من الله ومن نبيه واقع، وبهذا التقرير يدخل الحديث في فضائل أبي بكر، ووقع في حديث ابن عباس عند ابن حبان في نحو هذا الحديث التصريح بالوقوع لأبي بكر ولفظه «قال: أجل، وأنت هو يا أبا بكر».

وفي الحديث من الفوائد: أن من أكثر من شيء عرف به، وأن أعمال البر قل أن تجتمع جميعها لشخص واحد على السواء، وأن الملائكة يحبون صالحي بني آدم ويفرحون بهم، فإن الإنفاق كلماكان أكثر كان أفضل، وأن تمنى الخير في الدنيا والآخرة مطلوب.

الحديث الثاني عشر: حديث عائشة في الوفاة وقصة السقيفة، وسيأتي ما يتعلق بالوفاة في

مكانها في أواخر المغازي<sup>(۱)</sup>، وأما السقيفة فتتضمن بيعة أبي بكر بالخلافة، وقد أوردها المصنف أيضًا من طريق ابن عباس عن عمر في الحدود<sup>(۲)</sup>، وذكر شيئًا منها في الأحكام<sup>(۳)</sup> من طريق أنس عن عمر أيضًا، وأتمها رواية ابن عباس، وسأذكر هنا ما فيها من فائدة زائدة.

قوله: (مات النبي عَلَيْ وأبو بكر بالسنح) تقدم ضبطه في أول الجنائز (٤) وأنه بسكون النون، وضبطه أبو عبيد البكري (٥) بضمها وقال: إنه منازل بني الحارث من الخزرج بالعوالي، وبينه وبين المسجد النبوي ميل.

قوله: (قال إسماعيل) هو شيخ المصنف فيه وهو ابن أبي أويس، وقوله: «يعني بالعالية» أراد تفسير قول عائشة بالسنح.

قوله: (ما كان يقع في نفسي إلا ذاك) يعني عدم موته ﷺ حينئذ، وقد ذكر عمر مستنده في ذلك كما سأبينه في موضعه.

قوله: (لا يذيقك الله الموتتين) تقدم شرحه في أوائل الجنائز (٢)، وقد تمسك به من أنكر الحياة في القبر، وأجيب عن أهل السنة المثبتين لذلك بأن المراد نفي الموت اللازم من الذي أثبته عمر بقوله: «وليبعثه الله في الدنيا ليقطع أيدي القائلين بموته»، وليس فيه تعرض لما يقع في البرزخ، وأحسن من هذا الجواب أن يقال: إن حياته على في القبر لا يعقبها موت بل يستمر حيًا، والأنبياء أحياء في قبورهم (٧)، ولعل هذا هو الحكمة في تعريف الموتتين حيث قال: لا يذيقك الله الموتتين، أي المعروفتين المشهورتين الواقعتين لكل أحد غير الأنبياء،/ وأما وقوع الحلف من عمر على ما ذكره فبناه على ظنه الذي أداه إليه اجتهاده. وفيه بيان رجحان علم أبي بكر على عمر فمن دونه، وكذلك رجحانه عليهم لثباته في مثل ذلك الأمر العظيم.

قوله: (أيها الحالف على رسلك) بكسر الراء أي هينتك ولا تستعجل، وتقدم في الطريق الذي بالجنائز أن أبا بكر خرج وعمر يكلم الناس فقال: اجلس، فأبى، فتشهد أبو بكر، فمال

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۲۱۹)، كتاب المغازي، باب۸۵.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ١٤٤)، كتاب الحدود، باب٣١، ح١٨٣٠، و(١٥/ ١٣٣)، باب٣٠، ح١٨٢٩.

<sup>(</sup>٣) (٧/١٧)، كتاب الأحكام، باب٥١، ح٢١٩٠.

<sup>(</sup>٤) (٣/ ٦٨٢)، كتاب الجنائز، باب٣، ح ١٢٤٢، ١٢٤٢.

<sup>(</sup>٥) معجم مااستعجم (٣/ ٧٦٠).

<sup>(</sup>٦) (٣/ ٦٨٢)، كتاب الجنائز، باب٣، ح١٢٤٢، ١٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) انظر ما تقدم من التعليق في (٨/ ١١)، هامش رقم (٢). [البراك].

الناس إليه وتركوا عمر، وقد اعتذر عمر عن ذلك كما سيأتي في «باب الاستخلاف» من كتاب الأحكام (١).

قوله: (فنشج الناس) بفتح النون وكسر المعجمة بعدها جيم أي بكوا بغير انتحاب، والنشج ما يعرض في حلق الباكي من الغصة، وقيل: هو صوت معه ترجيع كما يردد الصبي بكاءه في صدره.

قوله: (واجتمعت الأنصار إلى سعد بن عبادة في سقيفة بني ساعدة) هو سعد بن عبادة بن دليم بن حارثة الخزرجي ثم الساعدي، وكان كبير الخزرج في ذلك الوقت، وذكر ابن إسحاق في آخر السيرة أن أسيد بن حضير في بني عبد الأشهل انحاز وا إلى أبي بكر ومن معه وهؤلاء من الأوس، وفي حديث ابن عباس عن عمر «تخلفت عنا الأنصار بأجمعها في سقيفة بني ساعدة»، في حديث ابن عباس عن عمر «تخلفت عنا الأنصار بأجمعها في سقيفة بني ساعدة»، في عجمع بأنهم اجتمعوا أولاً ثم افترقوا، وذلك أن الخزرج والأوس كانوا فريقين، وكان بينهم في الجاهلية من الحروب ما هو مشهور، فزال ذلك بالإسلام وبقي من ذلك شيء في النفوس، فكأنهم اجتمعوا أولاً، فلما رأى أسيد ومن معه من الأوس أبا بكر ومن معه افترقوا من الخزرج إيثار التأمير المهاجرين عليهم دون الخزرج. وفيه أن عليًا والزبير ومن كان معهما تخلفوا في بيت رسول الله عليه وانجتمع المهاجرون إلى أبي بكر.

قوله: (فذهب إليهم أبو بكر الصديق وعمر بن الخطاب وأبو عبيدة) في رواية ابن عباس المذكورة «فقلت له: يا أبا بكر انطلق بنا إلى إخواننا من الأنصار»، وزاد أبو يعلى من رواية مالك عن الزهري فيه «فبينما نحن في منزل رسول الله عليه إذا رجل ينادي من وراء الجدار أن اخرج إلي يا ابن الخطاب. فقلت: إليك عني فإنا عنك مشاغيل ـ يعني بأمر رسول الله علي فقال له: إنه قد حدث أمر، فإن الأنصار اجتمعوا في سقيفة بني ساعدة فأدركوهم قبل أن يحدثوا أمرًا يكون فيه حرب. فقلت لأبي بكر: انطلق ـ فذكره -، قال: فانطلقنا نؤمهم حتى لقينا رجلان صالحان فقالا: لا عليكم ألا تقربوهم، واقضوا أمركم. قال: فقلت: والله لنأتينهم. فانطلقنا، فإذا بين ظهرانيهم رجل مزمل، فقلت: من هذا؟ قالوا: سعد بن عبادة»، وذكر في آخر الحديث عن عروة: أن الرجلين الذين لقياهم هما عويمر بن ساعدة ابن عباس بن قيس بن النعمان من بني مالك بن عوف، ومعن بن عدي بن الجعد بن العجلان حليفهم وهما من الأوس أيضًا وكذا وقعت تسميتهما في رواية ابن عيينة عن الزهري، أخرجه حليفهم وهما من الأوس أيضًا وكذا وقعت تسميتهما في رواية ابن عيينة عن الزهري، أخرجه

<sup>(</sup>۱) (۷۲/۷۷)، كتاب الأحكام، باب ٥١، ح ٧٢١٨.

الزبير بن بكار.

قوله: (فذهب عمر يتكلم، فأسكته أبو بكر . . . ) إلخ، وفي رواية ابن عباس «قال عمر: أردت أن أتكلم، وقد كنت زورت\_أي هيأت وحسنت\_مقالة أعجبتني أريد أن أقدمها بين يدي أبى بكر، وكنت أداري منه بعض الحد ـ أي الحدة ـ فقال: على رسلك، فكرهت أن

قوله: (ثم تكلم أبو بكر فتكلم أبلغ الناس) بنصب (أبلغ) على الحال، ويجوز الرفع على الفاعلية ، أي تكلم رجل هذه صفته ، وقال السهيلي النصب أوجه ليكون تأكيدًا لمدحه وصرف الوهم عن أن يكون أحد موصوفًا بذلك غيره. وفي رواية ابن عباس قال: «قال عمر: والله ما ترك كلمة أعجبتني في تزويري إلا قالها في بديهته وأفضل حتى سكت».

قوله: (فقال في كلامه) وقع في رواية حميد بن عبد الرحمن بيان ما قال في روايته: «فتكلم أبو بكر فلم يترك شيئًا أنزل في الأنصار ولا ذكره رسول الله علي من شأنهم إلا ذكره»، ووقع في رواية ابن عباس بيان بعض ذلك الكلام وهو «أما بعد فما ذكرتم من خير فأنتم أهله، ولن تعرف العرب/ هذا الأمر إلا لهذا الحي من قريش، وهم أوسط العرب نسبًا ودارًا»، وعرف المراد  $\frac{V}{}$ بقوله بعد في هذه الرواية: «هم أوسط العرب دارًا وأعربهم أحسابًا»، والمراد بالدار مكة. وقال الخطابي (١) أراد بالدار أهل الدار، ومنه قوله: «خير دور الأنصار بنو النجار». وقوله: «أحسابًا» الحسب الفعال الحسان مأخوذ من الحساب إذا عدوا مناقبهم، فمن كان أكثر كان أعظم حسبًا، ويقال النسب للآباء والحسب للأفعال.

قوله: (فقال حباب) بضم المهملة وموحدتين الأولى خفيفة (ابن المنذر) أي ابن عمروبن الجموح الخزرجي ثم السلمي بفتحتين، وكان يقال له ذو الرأي.

قوله: (لا والله لا نفعل، منا أمير ومنكم أمير) زاد في رواية ابن عباس أنه قال: «أنا جديلها المحكك، وعذيقها المرجب»، وشرح هاتين الكلمتين أن العذيق بالذال المعجمة تصغير عذق وهو النخلة، والمرجب بالجيم والموحدة أي يدعم النخلة إذا كثر حملها، والجديل بالتصغير أيضًا وبالجيم، والجدل عود ينصب للإبل الجرباء لتحتك فيه، والمحكك بكافين الأولى مفتوحة فأراد أنه يستشفى برأيه. ووقع عندابن سعد من رواية يحيى بن سعيد عن القاسم ابن محمد «فقام حباب بن المنذر\_وكان بدريًا\_فقال: منا أمير ومنكم أمير، فإنا والله ما ننفس

<sup>(</sup>۱) الأعلام(٣/ ٢٢١، ١٦٢٠).

عليكم هذا الأمر، ولكنا نخاف أن يليه أقوام قتلنا آباءهم وإخوتهم. قال: فقال له عمر: إذا كان ذلك فمت إن استطعت. قال: فتكلم أبو بكر فقال: نحن الأمراء وأنتم الوزراء، وهذا الأمر بيننا وبينكم. قال: فبايع الناس وأولهم بشير بن سعد والدالنعمان»، وعند أحمد من طريق أبي نضرة عن أبي سعيد «فقام خطيب الأنصار فقال: إن رسول الله على كان إذا استعمل رجلاً منكم قرنه برجل منا، فتبايعوا على ذلك، فقام زيد بن ثابت فقال: إن رسول الله على كان من المهاجرين، فنحن أنصار الله كما كنا أنصار رسول الله على فقال أبو بكر: جزاكم الله خيرًا، فبايعوه».

ووقع في آخر المغازي لموسى بن عقبة عن ابن شهاب أن أبا بكر قال في خطبته: «وكنا معشر المهاجرين أول الناس إسلامًا، ونحن عشيرته وأقاربه وذوو رحمه، ولن تصلح العرب إلا برجل من قريش، فالناس لقريش تبع، وأنتم إخواننا في كتاب الله، وشركاؤنا في دين الله، وأحب الناس إلينا، وأنتم أحق الناس بالرضا بقضاء الله، والتسليم لفضيلة إخوانكم، وأن لا تحسدوهم على خير»، وقال فيه: «إن الأنصار قالوا أولاً: نختار رجلاً من المهاجرين، وإذا مات اخترنا رجلاً من المهاجرين، كذلك أبدًا فيكون أجدر أن يشفق القرشي إذا زاغ أن ينقض عليه الأنصاري وكذلك الأنصاري. قال: فقال عمر: لا والله لا يخالفنا أحد إلا قتلناه. فقام حباب بن المنذر فقال كما تقدم وزاد: وإن شئتم كررناها خدعة أي أعدنا الحرب.. قال: فكثر القول حتى كاد أن يكون بينهم حرب، فوثب عمر فأخذ بيد أبي بكر»، وعند أحمد من طريق حميد بن عبد الرحمن بن عوف قال: «توفي رسول الله على وأبو بكر في طائفة من المدينة فذكر الحديث قال فتكلم أبو بكر فقال: والله لقد علمت يا سعد أن رسول الله على قال وأنت قاعد علمت يا سعد أن رسول الله على فقال وأنت قاعد قريش ولاة هذا الأمر. فقال له سعد: صدقت».

قوله: (هم أوسط العرب) أي قريش.

قوله: (فبايعوا عمر بن الخطاب أو أبا عبيدة) في رواية ابن عباس عن عمر «وقد رضيت لكم أحد هذين الرجلين وأخذ بيدي ويد أبي عبيدة، فلم أكره مما قال غيرها»، وقد استشكل قول أبي بكر هذا مع معرفته بأنه الأحق بالخلافة بقرينة تقديمه في الصلاة وغير ذلك، والجواب أنه استحيا أن يزكي نفسه فيقول مثلاً رضيت لكم نفسي، وانضم إلى ذلك أنه علم أن كلاً منهما لا يقبل ذلك، وقد أفصح عمر بذلك في القصة، وأبو عبيدة بطريق الأولى؛ لأنه دون عمر في

الفضل باتفاق أهل السنة، ويكفي أبا بكر كونه جعل الاختيار في ذلك لنفسه فلم ينكر ذلك عليه أحد، ففيه إيماء/ إلى أنه الأحق، فظهر أنه ليس في كلامه تصريح بتخليه من الأمر. ٣٢

قوله: (فقال عمر: بل نبايعك أنت، فأنت سيدنا وخيرنا وأحبنا إلى رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله العديم بعض الرواة هذا القدر من هذا الحديث، فأخرجه الترمذي عن إبراهيم بن سعيد الجوهري عن إسماعيل بن أبي أويس شيخ المصنف فيه بهذا الإسناد «إن عمر قال لأبي بكر: أنت سيدنا. . . » إلخ ، وأخرجه ابن حبان من هذا الوجه ، وهو أوضح ما يدخل في هذا الباب من هذا الحديث.

قوله: (فأخذ عمر بيده فبايعه) في رواية ابن عباس عن عمر «قال: فكثر اللغط وارتفعت الأصوات حتى خشينا الاختلاف، فقلت: ابسط يدك يا أبا بكر، فبسط يده فبايعته وبايعه المهاجرون ثم الأنصار»، وفي مغازي موسى بن عقبة عن ابن شهاب «قال: فقام أسيد بن الحضير وبشير بن سعد وغيرهما من الأنصار فبايعوا أبا بكر، ثم وثب أهل السقيفة يبتدرون البيعة»، ووقع في حديث سالم بن عبيد عند البزار وغيره في قصة الوفاة «فقالت الأنصار: منا أمير ومنكم أمير، فقال عمر وأخذ بيد أبي بكر: أسيفان في غمد واحد؟ لا يصطلحان، وأخذ بيد أبي بكر فقال: من له هذه الثلاثة؟ ﴿ إِذْهُمَا فِي الْغَارِ ﴾ من هما؟ ﴿ إِذْ يَكُولُ لِصَنجِهِ هِ عَلى من صاحبه؟ ﴿ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠] مع من؟ ثم بسط يده فبايعه ثم قال: بايعوه، فبايعه من الناس.».

قوله: (فقال قائل: قتلتم سعد بن عبادة) أي كدتم تقتلونه، وقيل: هو كناية عن الإعراض والخذلان، ويرده ما وقع في رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب «فقال قائل من الأنصار: أبقوا سعد بن عبادة لا تطئوه. فقال عمر: اقتلوه قتله الله»، نعم لم يُرِدْ عمر الأمر بقتله حقيقة، وأما قوله: «قتله الله» فهو دعاء عليه، وعلى الأول هو إخبار عن إهماله والإعراض عنه، وفي حديث مالك «فقلت وأنا مغضب: قتل الله سعدًا؛ فإنه صاحب شر وفتنة»، قال ابن التين: إنما قالت الأنصار: «منا أمير ومنكم أمير» على ما عرفوه من عادة العرب أن لا يتأمر على القبيلة إلا من يكون منها، فلما سمعوا حديث «الأئمة من قريش» رجعوا عن ذلك وأذعنوا. قلت: حديث «الأئمة من قريش» رجعوا عن ذلك وأذعنوا. قلت: حديث القصة إلا بمعناه، وقد جمعت طرقه عن نحو أربعين صحابيًا لما بلغني أن بعض فضلاء العصر القصة إلا بمعناه، وقد جمعت طرقه عن نحو أربعين صحابيًا لما بلغني أن بعض فضلاء العصر

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۲۱۲)، كتاب الأحكام، باب۲، -۷۱۳۹.

ذكر أنه لم يُرو إلا عن أبي بكر الصديق.

واستدل به الداودي على أن إقامة الخليفة سنة مؤكدة ؛ لأنهم أقاموا مدة لم يكن لهم إمام حتى بويع أبو بكر . وتُعقب بالاتفاق على فرضيتها ، وبأنهم تركوا لأجل إقامتها أعظم المهمات وهو التشاغل بدفن النبي على ختى فرغوا منها ، والمدة المذكورة زمن يسير في بعض يوم يغتفر مثله لاجتماع الكلمة . واستدل بقول الأنصار : «منا أمير ومنكم أمير» على أن النبي الله لي المستخلف ، وبذلك صرح عمر - كما سيأتي - ، ووجه الدلالة أنهم قالوا ذلك في مقام من لا يخاف شيئًا ولا يتقيه ، وكذلك ما أخرجه مسلم عن ابن أبي مليكة «سألت عائشة : من كان رسول الله على مستخلفا ؟ قالت : أبو بكر . قيل : ثم من ؟ قالت : عمر . قيل : ثم من ؟ قالت : أبو عبدة بن الجراح» ، ووجدت في الترمذي من طريق عبد الله بن شقيق ما يدل على أنه هو الذي سأل عائشة عن ذلك .

قال القرطبي في «المفهم» (١): لو كان عند أحد من المهاجرين والأنصار نص من النبي عليه على تعيين أحد بعينه للخلافة لما اختلفوا في ذلك ولا تفاوضوا فيه. قال: وهذا قول جمهور أهل السنة، واستند من قال: «إنه نص على خلافة أبي بكر» بأصول كلية وقرائن حالية تقتضي و المناد من قال: قلت: وقد تقدم بعضها في ترجمته (٢)، وسيأتي بعضها في الوفاة النبوية آخر المغازي (٢) إن شاء الله تعالى.

#### الحديث الثالث عشر:

قوله: (قال عبد الله بن سالم) هو الحمصي الأشعري، تقدم ذكره في المزارعة (٤)، والزبيدي هو محمد بن الوليد صاحب الزهري، وعبد الرحمن بن القاسم أي ابن أبي بكر الصديق، وهذه الطريق لم يوردها البخاري إلا معلقة ولم يسقها بتمامها، وقد وصلها الطبراني في مسند الشاميين (٥)، وقوله: «شخص» بفتح المعجمتين ثم مهملة أي ارتفع. وقوله: «وقص الحديث» يعني فيما يتعلق بالوفاة. وقول عمر: «إنه لم يمت ولن يموت

<sup>(</sup>١) المقهم (٦/ ٢٤٧).

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب، ح٣٦٥٤.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٦٠٣)، كتاب المغازي، باب٨٨، ح ٤٤٤٠.

<sup>(</sup>٤) (١١٣/٦)، كتاب الحرث والمزارعة، باب٢، ح ٢٣٢١.

<sup>(</sup>٥) تغليق التعليق (٤/ ٥٨).

حتى يقطع أيدي رجال من المنافقين وأرجلهم»، وقول أبي بكر: «إنه مات» وتلاوته الآيتين كما تقدم.

قوله: (قالت عائشة: فما كانت من خطبتهما من خطبة إلا نفع الله بها) أي من خطبتي أبي بكر وعمر، و «من» الأولى تبعيضية أوبيانية، والثانية زائدة، ثم شرحت ذلك فقالت: (لقد خوف عمر الناس) أي بقوله المذكور، ووقع في رواية الأصيلي «لقد خوف أبو بكر الناس» وهو غلط، وقولها: (وإن فيهم لنفاقًا) أي أن في بعضهم منافقين، وهم الذين عرض بهم عمر في قوله المتقدم، ووقع في رواية الحميدي في الجمع بين الصحيحين (۱۱) «وإن فيهم لتقى»، فقيل إنه من إصلاحه، وإنه ظن أن قوله: «وإن فيهم لنفاقًا» تصحيف فصيره «لتقى» كأنه استعظم أن يكون في المذكورين نفاقًا. وقال عياض: لا أدري هو إصلاح منه أو رواية؟ وعلى الأول فلا استعظام، فقد ظهر في أهل الردة ذلك، ولاسيما عند الحادث العظيم الذي أذهل عقول الأكابر فكيف بضعفاء الإيمان، فالصواب ما في النسخ. انتهى. وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق البخاري، وقال فيه: «إن فيهم لنفاقًا».

### الحديث الرابع عشر:

قوله: (حدثنا أبو يعلى) هو منذر بن يعلى الكوفي الثوري، وهو ممن وافقت كنيته اسم أبيه، والإسناد كله كوفيون، ومحمد ابن الحنفية هو ابن علي بن أبي طالب، واسم الحنفية خولة بنت جعفر كما تقدم.

قوله: (قلت لأبي: أي الناس خير؟) في رواية محمد بن سوقة عن منذر عن محمد بن علي «قلت لأبي: يا أبتي من خير الناس بعد رسول الله ﷺ؟ قال: أو ما تعلم يا بني؟ قلت: لا. قال: أبو بكر» أخرجه الدارقطني، وفي رواية الحسن بن محمد ابن الحنفية عن أبيه «قال: سبحان الله يا بني، أبو بكر»، وفي رواية أبي جحيفة عند أحمد «قال لي علي: يا أبا جحيفة ألا أخبرك بأفضل هذه الأمة بعد نبيها؟ قلت: بلى. قال: ولم أكن أرى أن أحدًا أفضل منه»، وقال في آخره «وبعدهما آخر ثالث لم يسمه»، وفي رواية للدارقطني في الفضائل من طريق أبي الضحى عن أبي جحيفة «وإن شئتم أخبر تكم بخير الناس بعد عمر» فلا أدري أستحي أن يذكر نفسه أو شغله الحديث.

قوله: (وخشيت أن يقول عثمان، قلت: ثم أنت؟ قال: ما أنا إلا رجل من المسلمين) في

<sup>(</sup>١) (٤/ ٨٣)، لم أجد فيه هذا القول.

رواية محمد بن سوقة "ثم عجلت للحداثة فقلت: ثم أنت يا أبتي؟ فقال: أبوك رجل من المسلمين"، زاد في رواية الحسن بن محمد "لي ما لهم وعليَّ ما عليهم"، وهذا قاله علي تواضعًا مع معرفته حين المسألة المذكورة أنه خير الناس يومئذ؛ لأن ذلك كان بعد قتل عثمان، وأما خشية محمد ابن الحنفية أن يقول: "عثمان" فلأن محمدًا كان يعتقد أن أباه أفضل، فخشي أن عليًا يقول: "عثمان" على سبيل التواضع منه والهضم لنفسه فيضطرب حال اعتقاده، ولاسيما وهو في سن الحداثة كما أشار إليه في الرواية المذكورة، وروى خيثمة في "فضائل الصحابة" من طريق عبيد بن أبي الجعد عن أبيه أن عليًا قال فذكر هذا الحديث وزاد: "ثم قال: ألا أخبركم بخير أمتكم بعد عمر؟ ثم سكت، فظننا أنه يعني نفسه"، وفي رواية عبيد خبر عن علي أنه قال ذلك بعد وقعة النهروان، وكانت في سنة ثمان وثلاثين، وزاد في آخر حديثه "أحدثنا أمورًا يفعل الله فيها ما يشاء"، وأخرج ابن عساكر في ترجمة عثمان من طريق ضعيفة في "فرا الحديث أن عليًا قال: "إن الثالث/ عثمان"، ومن طريق أخرى أن أبا جحيفة قال: "فرجعت الموالي يقولون: كنى عن عثمان، والعرب تقول: كنى عن نفسه"، وهذا يبين أنه لم يصرح بأحد. وقد سبق بيان الاختلاف في أي الرجلين أفضل بعد أبي بكر وعمر: عثمان أو يصرح بأحد. وقد سبق بيان الاختلاف في أي الرجلين أفضل بعد أبي بكر وعمر: عثمان أو رضى الله عنهم أجمعين.

قال القرطبي في «المفهم» (۱) ما ملخصه: الفضائل جمع فضيلة، وهي الخصلة الجميلة التي يحصل لصاحبها بسببها شرف وعلو منزلة إما عند الحق و إما عند الخلق، والثاني لا عبرة به إلا إن أوصل إلى الأول، فإذا قلنا فلان فاضل فمعناه أن له منزلة عند الله، وهذا لا توصل إليه إلا بالنقل عن الرسول، فإذا جاء ذلك عنه إن كان قطعيًا قطعنا به أو ظنيًا عملنا به، وإذا لم نجد الخبر فلا خفاء أنا إذا رأينا من أعانه الله على الخير ويسر له أسبابه أنا نرجو حصول تلك المنزلة له لما جاء في الشريعة من ذلك. قال: وإذا تقرر ذلك فالمقطوع به بين أهل السنة بأفضلية أبي بكر ثم عمر، ثم اختلفوا فيمن بعدهما: فالجمهور على تقديم عثمان، وعن مالك التوقف، والمسألة اجتهادية، ومستندها أن هؤلاء الأربعة اختارهم الله تعالى لخلافة نبيه وإقامة دينه فمنزلتهم عنده بحسب ترتيبهم في الخلافة. والله أعلم.

الحديث الخامس عشر: حديث عائشة في نزول آية التيمم، وقد تقدم شرحه مستوفى في

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٢٣٧).

كتاب التيمم (١). والغرض منه قول أسيد بن الحضير في آخره: «ما هي بأول بركتكم يا آل أبي بكر»، وقد تقدم هناك ذكر ألفاظ أخرى تدل على فضلهم.

الحديث السادس عشر: حديث أبي سعيد:

قوله: (سمعت ذكوان) هو أبو صالح السمان.

قوله: (عن أبي سعيد) في رواية أخرى سأبينها «عن أبي هريرة» ، والأول أولى كما سيأتي .

قوله: (لا تسبوا أصحابي) وقع في رواية جرير ومحاضر عن الأعمش ـ وكذا في رواية عاصم عن أبي صالح ـ ذكر سبب لهذا الحديث، وهو ما وقع في أوله قال: «كان بين خالد بن الوليد وعبد الرحمن بن عوف شيء، فسبه خالد»، فذكر الحديث وسيأتي بيان من أخرجه.

قوله: (فلو أن أحدكم) فيه إشعار بأن المراد بقوله أولاً: «أصحابي» أصحاب مخصوصون، وإلا فالخطاب كان للصحابة، وقد قال: «لو أن أحدكم أنفق»، وهذا كقوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوِى مِنكُم مِّنَ أَنفَقَ مِن قَبْلِ ٱلْفَتْحِ وَقَلْلاً ﴾ الآية[الحديد: ١٠]، ومع ذلك فنهي بعض من أدرك النبي ﷺ وخاطبه بذلك عن سب من سبقه يقتضي زجر من لم يدرك النبي ﷺ ولم يخاطبه عن سب من سبقه من باب الأولى، وغفل من قال: إن الخطاب بذلك لغير الصحابة، وإنما المراد من سيوجد من المسلمين المفروضين في العقل تنزيلاً لمن سيوجد منزلة الموجود للقطع بوقوعه، ووجه التعقب عليه وقوع التصريح في نفس الخبر بأن المخاطب بذلك خالدبن الوليد وهو من الصحابة الموجودين إذ ذاك بالاتفاق.

قوله: (أنفق مثل أحد ذهباً) زاد البرقاني في «المصافحة» من طريق أبي بكر بن عياش عن الأعمش «كل يوم»، قال: وهي زيادة حسنة.

قوله: (مد أحدهم ولا نصيفه) أي المد من كل شيء، و(النصيف) بوزن رغيف هو النصف، كما يقال: عشر وعشير وثمن وثمين. وقيل: النصيف مكيال دون المد، والمدبضم الميم مكيال معروف ضبط قدره في كتاب الطهارة (٢)، وحكى الخطابي (٣) أنه روي بفتح الميم، قال: والمراد به الفضل والطول. وقد تقدم في أول «باب فضائل الصحابة» (٤) تقرير

<sup>(</sup>۱) (۲/٥)، كتاب التيمم، باب ١، ح ٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٥٢١)، كتاب الوضوء، باب٤٧.

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٣/ ١٦٢١).

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٣٣٩)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، -٣٦٧٣.

أفضلية الصحابة عمن بعدهم، وهذا الحديث دال لما وقع الاختيار له مما تقدم من الاختلاف. والله أعلم. قال البيضاوي: معنى الحديث: لا ينال أحدكم بإنفاق مثل أحد ذهبًا من الفضل والأجر ما ينال أحدهم بإنفاق مد طعام أو نصيفه، وسبب التفاوت ما يقارن الأفضل من مزيد الإخلاص وصدق النية. قلت: وأعظم من ذلك في سبب الأفضلية عظم موقع ذلك لشدة الاحتياج إليه، وأشار بالأفضلية بسبب الإنفاق إلى الأفضلية بسبب القتال، كما وقع في الآية · ﴿ مَّنْ أَنفَقَ مِن فَبْلِ/ ٱلْفَتْحِ وَقَائلٌ ﴾ [الحديد: ١٠]، فإن فيها إشارة إلى موقع السبب الذي ذكرته، وذلك أن الإنفاق والقتال كان قبل فتح مكة عظيمًا لشدة الحاجة إليه وقلة المعتني به بخلاف ما وقع بعد ذلك؛ لأن المسلمين كثرو ابعد الفتح و دخل الناس في دين الله أفواجًا، فإنه لا يقع ذلك الموقع المتقدم. والله أعلم.

قوله: (تابعه جرير) هو ابن عبد الحميد، وعبد الله بن داود هو الخريبي بالمعجمة والموحدة مصغر، وأبو معاوية هو الضرير، ومخاضر بمهملة ثم معجمة بوزن مجاهد، عن الأعمش أي عن أبي صالح عن أبي سعيد، فأما رواية جرير فوصلها مسلم (١) وابن ماجه (٢) وأبو يعلى وغيرهم، وأما رواية محاضر فرويناها موصولة في «فوائد أبي الفتح الحداد» (٣) من طريق أحمد بن يونس الضبي عن محاضر المذكور فذكره مثل رواية جرير، لكن قال بين خالد ابن الوليد وبين أبي بكر بدل عبد الرحمن بن عوف، وقول جرير أصح. وقد وقع كذلك في رواية عاصم عن أبي صالح الآتي ذكرها، وأما رواية عبد الله بن داود فوصلها مسدد في مسنده (٤) عنه وليس فيه القصة، وكذا أخرجها أبو داود عن مسدد، وأما رواية أبي معاوية فوصلها أحمد (٥) عنه هكذا، وقد أخرجه مسلم (٦) عن أبي بكربن أبي شيبة وأبي كريب ويحيى ابن يحيى ثلاثتهم عن أبي معاوية لكن قال فيه: «عن أبي هريرة» بدل أبي سعيد وهو وهم كما جزم به خلف و أبو مسعود و أبو على الجياني <sup>(٧)</sup> وغيرهم .

<sup>(</sup>٤/ ١٩٦٧)، ح٢٢٢/ ١٤٥٢. (1)

<sup>(</sup>۱/ ٥٧)، ح ۱۲۱. **(Y)** 

تغليق التعليق (٤/ ٦٢). (4)

تغليق التعليق (٤/ ٦٠). (1)

المسند (٣/ ١١). (0)

<sup>(</sup>٤/ ١٩٦٧)، ح ٢١/ ١٥٥٠. (1)

تقييدالمهمل (٣/ ٩١٥، ٩١٦). (v)

قال المزي(1): كأن مسلمًا وهم في حال كتابته فإنه بدأ بطريق أبي معاوية، ثم ثنى بحديث جرير فساقه بإسناده ومتنه، ثم ثلث بحديث وكيع وربع بحديث شعبة ولم يسق إسنادهما بل قال بإسناد جرير وأبي معاوية ، فلو لا أن إسناد جرير وأبي معاوية عنده واحد لما أحال عليهما معًا فإن طريق وكيع وشعبة جميعًا تنتهي إلى أبي سعيد دون أبي هريرة اتفاقًا. انتهى كلامه. وقد أخرجه أبو بكر بن أبي شيبة أحد شيوخ مسلم فيه في مسنده ومصنفه (٢) عن أبي معاوية فقال: «عن أبي سعيد» كما قال أحمد، وكذا رويناه من طريق أبي نعيم في «المستخرج» من رواية عبيد ابن غنام عن أبي بكر بن أبي شيبة ، وأخرجه أبو نعيم أيضًا من رواية أحمد ويحيى بن عبدالحميد وأبي خيثمة وأحمد بن جواس كلهم عن أبي معاوية فقال: «عن أبي سعيد»، وقال بعده: «أخرجه مسلم عن أبي بكر وأبي كريب ويحيى بن يحيى» ، فدل على أن الوهم وقع فيه ممن دون مسلم إذ لو كان عنده عن أبي هريرة لبينه أبو نعيم ، ويقوي ذلك أيضًا أن الدارقطني مع جزمه في مسلم إذ لو كان عنده عن أبي هريرة لبينه أبو نعيم ، ويقوي ذلك أيضًا أن الدارقطني مع جزمه في «العلل» (٣) بأن الصواب أنه من حديث أبي سعيد لم يتعرض في تتبعه أوهام الشيخين إلى رواية أبي معاوية هذه .

وقد أخرجه أبو عبيد في «غريب الحديث» (٤) والجوزقي من طريق عبد الله بن هاشم، وخيثمة من طريق سعيد بن يحيى والإسماعيلي، وابن حبان من طريق علي بن الجعد، كلهم عن أبي معاوية فقالوا: «عن أبي سعيد»، وأخرجه ابن ماجه عن أبي كريب أحد شيوخ مسلم فيه أيضًا عن أبي معاوية فقال: «عن أبي سعيد» كما قال الجماعة، إلا أنه وقع في بعض النسخ عن ابن ماجه اختلاف: ففي بعضها عن أبي هريرة وفي بعضها عن أبي سعيد، والصواب عن أبي سعيد؛ لأن ابن ماجه جمع في سياقه بين جرير ووكيع وأبي معاوية ولم يقل أحد في رواية وكيع وجرير إنها عن أبي هريرة، وكل من أخرجها من المصنفين والمخرجين أورده عنهما من حديث أبي سعيد، وقد وجدته في نسخة قديمة جدًا من ابن ماجه قرئت في سنة بضع وسبعين وثلاثمائة، وهي في غاية الإتقان، وفيها «عن أبي سعيد»، واحتمال كون الحديث عند أبي معاوية عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي سعيد وأبي هريرة جميعًا مستبعد، إذ لو كان

<sup>(</sup>١) تحفة الأشراف (٣/ ٣٤٣، ٣٤٤)، ح ٢٠٠١.

<sup>(</sup>۲) (۱۲/۱۷۲)، رقم ۱۲٤٥٤.

<sup>(4) (</sup>۱۰۲/۲۰۱، ۷۰۱).

<sup>(</sup>٤) (٢/ ١٦٤)، ذكر إسناده في الهامش.

كذلك لجمعهما ولو مرة، فلما كان غالب ما وجد عنه ذكر أبي سعيد دون ذكر أبي هريرة دل على أن في قول من قال عنه: «عن أبي هريرة» شذوذًا. والله أعلم

وقد جمعهما أبو عوانة عنّ الأعمش ذكره الدارقطني وقال في العلل رواه مسدد وأبو كامل وشيبان عن أبي عوانة كذلك، ورواه عفان ويحيى بن حماد عن أبي عوانة فلم / يذكرا فيه أبا سعيد، قال: ورواه زيد بن أبي أنيسة عن الأعمش عن أبي صالح عن أبي هريرة، وكذلك قال نصر بن علي عن عبد الله بن داود، قال: والصواب من روايات الأعمش عن أبي صالح عن أبي صالح عن عن أبي صالح عن أبي سعيد لا عن أبي هريرة والصحيح عن أبي صالح عن أبي سعيد. انتهى. وقد سبق إلى ذلك علي ابن المديني فقال في «العلل»: رواه الأعمش عن أبي سعيد. انتهى. ورواه عاصم عن أبي صالح عن أبي هريرة. قال: والأعمش أثبت في أبي صالح عن أبي سعيد، ورواه عاصم عن أبي صالح عن أبي صالح عن أبي هريرة فقد شذ، أبي صالح من عاصم، فعرف من كلامه أن من قال فيه عن أبي صالح عن أبي هريرة فقد شذ، وكأن سبب ذلك شهرة أبي صالح بالرواية عن أبي هريرة فيسبق إليه الوهم ممن ليس بحافظ، وأما الحفاظ فيميز ون ذلك.

ورواية زيدبن أبي أنيسة التي أشار إليها الدارقطني أخرجها الطبراني في «الأوسط» قال: ولم يروه عن الأعمش إلا زيدبن أبي أنيسة، ورواه شعبة وغيره عن الأعمش فقالوا: «عن أبي سعيد» انتهى. وأما رواية عاصم فأخرجها النسائي في «الكبرى»، والبزار في مسنده وقال: ولم يروه عن عاصم إلا زائدة. وممن رواه عن الأعمش فقال: «عن أبي سعيد» أبو بكربن عياش عند عبد بن حميد، ويحيى بن عيسى الرملي عند أبي عوانة، وأبو الأحوص عند ابن أبي خيشمة، وإسرائيل عند تمام الرازي، وأما ما حكاه الدار قطني عن رواية أبي عوانة فقد وقع لي من رواية مسدد وأبي كامل وشيبان عنه على الشك، قال في روايته: «عن أبي سعيد أو أبي هريرة»، وأبو عوانة كان يحدث من حفظه فربما وهم، وحديثه من كتابه أثبت، ومن لم يشك أحق بالتقديم ممن شك. والله أعلم، وقد أمليت على هذا الموضع جزءًا مفردًا لخصت مقاصده هنا بعون الله تعالى.

(تكملة): اختلف في ساب الصحابي، فقال عياض (١): ذهب الجمهور إلى أنه يعزر، وعن بعض المالكية يقتل، وخص بعض الشافعية ذلك بالشيخين والحسنين فحكى القاضي حسين في ذلك وجهين، وقواه السبكي في حق من كفر الشيخين، وكذا من كفر من صرح النبي على بايمانه أو

<sup>(</sup>١) الإكمال(٧/ ٨٥، ١٨٥).

تبشيره بالجنة إذا تواتر الخبر بذلك عنه لما تضمن من تكذيب رسول الله ﷺ.

الحديث السابع عشر: حديث أبي موسى.

قوله: (عن شريك بن أبي نمر) هو ابن عبدالله، وأبو نمر جده.

قوله: (خرج ووجه هاهنا) كذا للأكثر بفتح الواو وتشديد الجيم أي توجه أو وجه نفسه، وفي رواية الكشميهني بسكون الجيم بلفظ الاسم مضافًا إلى الظرف أي جهة كذا.

قوله: (حتى دخل بثر أريس) بفتح الألف وكسر الراء بعدها تحتانية ساكنة ثم مهملة: بستان بالمدينة معروف يجوز فيه الصرف وعدمه، وهو بالقرب من قباء، وفي بئرها سقط خاتم النبي عنها من إصبع عثمان رضي الله عنه.

قوله: (وتوسط قفها) بضم القاف وتشديد الفاء هو الداكة التي تجعل حول البئر، وأصله ما غلظ من الأرض وارتفع، والجمع قفاف، ووقع في رواية عثمان بن غياث عن أبي عثمان عند مسلم «بينا رسول الله على حائط من حوائط المدينة وهو متكىء ينكت بعود معه بين الماء والطين».

قوله: (فقلت: الأكونن بواباً للنبي على الله الدب الدب الدب الكارد الله وفعله من تلقاء نفسه ، وقد صرح بذلك في رواية محمد بن جعفر عن شريك في الأدب الإدب فزاد فيه "ولم يأمرني" ، قال ابن التين: فيه أن المرء يكون بوابًا للإمام وإن لم يأمره ، كذا قال ، وقد وقع في رواية أبي عثمان الآتية في مناقب عثمان عن أبي موسى "أن النبي الله يخلف حائطًا وأمره بحفظ باب الحائط" ، ووقع في رواية عبد الرحمن بن حرملة عن سعيد بن المسيب في هذا الحديث "فقال: يا أبا موسى الملك علي الباب ، فانطلق فقضى حاجته وتوضأ ، ثم جاء فقعد على قف البئر" أخرجه أبو عوانة في صحيحه والروياني في مسنده ، وفي رواية الترمذي من طريق أبي عثمان عن أبي موسى افقال لي : يا أبا موسى املك على الباب فلا يدخلن على أحد" ، / فيجمع بينهما بأنه لما حدث نفسه بذلك صادف أمر النبي الله بأن يحفظ عليه الباب ، وأما قوله : "ولم يأمرني" فيريد أنه لم يأمره أن يستمر بوابًا ، وإنما أمره بذلك قدر ما يقضي حاجته ويتوضأ ثم استمر هو من قبل نفسه ، يأمره أن يستمر بوابًا ، وإنما أمره بذلك قدر ما يقضي حاجته ويتوضأ ثم استمر هو من قبل نفسه ، وسيأتي له توجيه آخر في خبر الواحد ، فبطل أن يستدل به لما قاله ابن التين ، والعجب أنه نقل وسيأتي له توجيه آخر في خبر الواحد ، فبطل أن يستدل به لما قاله ابن التين ، والعجب أنه نقل ذلك بعد عن الداودي وهذا من مختلف الحديث ، وكأنه خفي عليه وجه الجمع الذي قررته ، ثم خلف ذلك بعد عن الداودي وهذا من مختلف الحديث ، وكأنه خفي عليه وجه الجمع الذي قررته ، ثم

٣٧

<sup>(</sup>۱) بل في الفتن (۱٦/ ٥٠٥)، باب١٧، ح٧٠٩٧.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۳۹۱)، باب۷، ح۳۲۹۵.

إن قول أبي موسى هذا لا يعارض قول أنس أنه على لم يكن له بواب \_ كما سبق في كتاب الجنائز (١) \_ ؟ لأن مراد أنس أنه لم يكن له بواب مرتب لذلك على الدوام .

قوله: (فدفع الباب) في رواية أبي بكر «فجاء رجل يستأذن».

قوله: (يبشرك بالجنة) زاد أبو عثمان في روايته «فحمدالله»، وكذا قال في عمر.

قوله: (وقد تركت أخي يتوضأ ويلحقني) كان لأبي موسى أخوان أبو رهم وأبو بردة، وقيل: إن له أخًا آخر اسمه محمد، وأشهرهم أبو بردة واسمه عامر، وقد خرج عنه أحمد في مسنده حديثا.

قوله: (فإذا إنسان يحرك الباب) فيه حسن الأدب في الاستئذان، قال ابن التين: ويحتمل أن يكون هذا قبل نزول قوله: ﴿ لَا تَدْخُلُواْ بِيُوتِ الْحَمْنِ بَيُوتِ كُمْ حَقَى تَسْتَأْنِسُوا ﴾ [النور: ٢٧]. قلت: وما أبعد ما قال، فقد وقع في رواية عبد الرحمن بن حرملة «فجاء رجل فاستأذن»، وسيأتي في آخر مناقب عمر (٢٠) من طريق أبي عثمان النهدي عن أبي موسى بلفظ «فجاء رجل فاستفتح»، فعرف أن قوله: «يحرك الباب» إنما حركه مستأذنا لا دافعًا له ليدخل بغير إذن.

قوله: (فقال: عثمان، فقلت: على رسلك، فجئت إلى النبي ﷺ فأخبرته، فقال: اثذن له) في رواية أبي عثمان «ثم جاء آخر يستأذن، فسكت هنية ثم قال: اثذن له».

قوله: (وبشرك رسول الله على بالجنة على بلوى تصيبك) في رواية أبي عثمان «فحمدالله ثم قال: الله المستعان»، وفي رواية عند أحمد «فجعل يقول: اللهم صبرًا»، ووقع في حديث رواية عبد الرحمن بن حرملة «فدخل وهو يحمد الله ويقول: اللهم صبرًا»، ووقع في حديث زيد بن أرقم عند البيه في «الدلائل» قال: «بعثني النبي على فقال: انطلق حتى تأتي أبا بكر فقل له: إن النبي على يقرأ عليك السلام ويقول لك: أبشر بالجنة. ثم انطلق إلى عمر كذلك، ثم انطلق إلى عثمان كذلك وزاد: بعد بلاء شديد. قال: فانطلق، فذكر أنه وجدهم على الصفة التي قال له، وقال: أين نبي الله؟ قلت: في مكان كذا وكذا، فانطلق إليه. وقال في عثمان: فأخذ بيدي حتى أتينا رسول الله على فقال: يا رسول الله إن زيدًا قال لي كذا، والذي بعثك فأخذ بيدي حتى أتينا رسول الله يكلى بيميني منذ بايعتك، فأي بلاء يصيبني؟ قال هو بالحق ما تغنيت ولا تمنيت ولا مسست ذكري بيميني منذ بايعتك، فأي بلاء يصيبني؟ قال هو ذاك». قال البيهقي إسناده ضعيف، فإن كان محفوظًا احتمل أن يكون النبي على أرسل زيد بن

<sup>(</sup>١) (٢٣/٤)، كتاب الجنائز، باب٣١، ح١٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٧٥)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٩٣.

أرقم قبل أن يجيء أبو موسى، فلما جاءواكان أبو موسى قد قعد على الباب فراسلهم على لسانه بنحو ما أرسل به إليهم زيدبن أرقم. والله أعلم

قلت: ووقع نحو قصة أبي موسى لبلال وذلك فيما أخرجه أبو داود من طريق إسماعيل بن جعفر عن محمد بن عمرو عن أبي سلمة عن نافع بن عبد الحارث الخزاعي قال: "دخل رسول الله على حائطاً من حوائط المدينة فقال لبلال: أمسك علي الباب، فجاء أبو بكر يستأذن فذكر نحوه. وأخرجه الطبراني في "الأوسط" من حديث أبي سعيد نحوه. وهذا إن صح حمل على التعدد، ثم ظهر لي أن فيه وهمّا من بعض رواته، فقد أخرجه أحمد عن يزيد بن هارون عن محمد بن عمرو وفي حديثه أن نافع بن عبد الحارث هو الذي كان يستأذن، وهو وهم أيضًا، فقد رواه أحمد من طريق موسى بن عقبة عن أبي سلمة عن نافع فذكره، وفيه "فجاء أبو بكر فاستأذن فقال لأبي موسى - فيما أعلم -: اثذن له"، وأخرجه النسائي من طريق أبي الزناد عن أبي سلمة عن نافع بن عبد الحارث عن أبي موسى وهو الصواب، فرجع الحديث إلى أبي/ موسى واتحدت القصة. والله أعلم. وأشار على المذكورة إلى ما أصاب عثمان في آخر خلافته من الشهادة يوم الدار، وقد ورد عنه في أصرح من هذا فروى أحمد من طريق كليب بن وائل عن ابن عمر قال: "ذكر رسول الله في فتنة، فمر رجل فقال: يقتل فيها هذا يومئذ ظلمًا. قال: فنظرت فإذا هو عثمان" إسناده صحيح.

قوله: (فجلس وجاهه) بضم الواو وبكسرها أي مقابله.

قوله: (قال شريك) هو موصول بالإسناد الماضي.

قوله: (قال سعيد بن المسيب: فأولتها قبورهم) فيه وقوع التأويل في اليقظة وهو الذي يسمى الفراسة، والمراد اجتماع الصاحبين مع النبي في الدفن وانفراد عثمان عنهم في البقيع، وليس المراد خصوص صورة الجلوس الواقعة. وقد وقع في رواية عبد الرحمن بن حرملة عن سعيد بن المسيب «قال سعيد: فأولت ذلك انتباذ قبره من قبورهم»، وسيأتي في الفتن (۱) بلفظ «اجتمعت هاهنا وانفرد عثمان»، ولو ثبت الخبر الذي أخرجه أبو نعيم عن عائشة في صفة القبور الثلاثة أبو بكر عن يمينه وعمر عن يساره لكان فيه تمام التشبيه، ولكن سنده ضعيف، وعارضه ما هو أصح منه. وأخرج أبو داود والحاكم من طريق القاسم بن محمد قال: «قلت لعائشة: يا أماه اكشفي لي عن قبر رسول الله وصاحبيه، فكشفت لي» الحديث، وفيه

<sup>(</sup>۱) (۱٦/ ٥٠٥)، كتاب الفتن، باب١٧، ح٧٠٩٧.

«فرأيت رسول الله ﷺ فإذا أبو بكر رأسه بين كتفيه، وعمر رأسه عند رجلي النبي ﷺ».

الحديث الثامن عشر:

قوله: (حدثنا يحيى) هو أبن سعيد القطان وسعيد هو ابن أبي عروبة.

قوله: (صعد أحدًا) هو الجبل المعروف بالمدينة، ووقع في رواية لمسلم ولأبي يعلى من وجه آخر عن سعيد «حراء»، والأول أصح، ولولا اتحاد المخرج لجوزت تعدد القصة، ثم ظهر لي أن الاختلاف فيه من سعيد، فإني وجدته في مسند الحارث بن أبي أسامة عن روح بن عبادة عن سعيد فقال فيه: «أحدًا أو حراء» بالشك، وقد أخرجه أحمد من حديث بريدة بلفظ «حراء» وإسناده صحيح، وأخرجه أبو يعلى من حديث سهل بن سعد بلفظ «أحد» وإسناده صحيح، فقوى احتمال تعدد القصة، وتقدم في أواخر الوقف (١) من حديث عثمان أيضًا نحوه، وفيه «حراء»، وأخرج مسلم من حديث أبي هريرة ما يؤيد تعدد القصة فذكر أنه كان على حراء ومعه المذكورون هنا وزاد معهم غيرهم. والله أعلم.

قوله: (وأبوبكر وهمر) قال ابن التين: إنما رفع أبوبكر عطفًا على الضمير المرفوع الذي في «صعد» وهو جائز اتفاقًا لوجود الحائل وهو قوله: «أحدًا»، وهو بخلاف قوله الآتي في آخر الباب: «كنت وأبو بكر وعمر»، وقوله: «اثبت» وقع في مناقب عمر «فضربه برجله، وقال: اثبت» بلفظ الأمر من الثبات وهو الاستقرار، وأحد منادى، ونداؤه وخطابه يحتمل المجاز، وحمله على الحقيقة أولى. وقد تقدم شيء منه في قوله: «أحد جبل يحبنا ونحبه» (٢٠)، ويؤيده ما وقع في مناقب عمر أنه ضربه برجله وقال: اثبت.

قوله: (فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان) في رواية يزيد بن زريع عن سعيد الآتية في مناقب عمر «فما عليك إلانبي أو صديق أو شهيد»، و «أو» فيها للتنويع، و «شهيد» للجنس. الحديث التاسع عشر:

قوله: (حدثنا أحمد بن سعيد أبو عبد الله) هو الرباطي واسم جده إبراهيم، وأما السرخسي فكنيته أبو جعفر، واسم جده صخر.

قوله: (حدثناصخر)هوابن جويرية.

قوله: (بينا أنا على بئر) أي في المنام كما تقدم التصريح به في هذا الباب من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۲۶، ۲۰)، كتاب الوصايا، باب ۳۳، ح ۲۷۷۸.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٧٥.

«بينا أنا نائم»، وسبق من وجه آخر عن ابن عمر قبل مناقب الصحابة بباب «رأيت الناس مجتمعين في صعيد واحد»، ويأتي في مناقب عمر (١) بلفظ «رأيت في المنام».

قوله: (أنزع منها) أي أملاً الماء بالدلو.

قوله: (فنزع ذنوبا أو ذنوبين) بفتح المعجمة وبالنون وآخره موحدة: الدلو الكبيرة إذاكان فيها الماء واتفق مَنْ شَرَحَ هذا الحديث على أن ذكر الذنوب إشارة إلى / مدة خلافته، وفيه نظر ؟ لانه ولي سنتين وبعض سنة، فلو كان ذلك المراد لقال: ذنوبين أو ثلاثة، والذي يظهر لي أن ذلك إشارة إلى ما فتح في زمانه من الفتوح الكبار وهي ثلاثة، ولذلك لم يتعرض في ذكر عمر إلى عدد ما نزعه من الدلاء، وإنما وصف نزعه بالعظمة إشارة إلى كثرة ما وقع في خلافته من الفتوحات. والله أعلم. وقد ذكر الشافعي تفسير هذا الحديث في «الأم» فقال بعد أن ساقه: ومعنى قوله: «وفي نزعه ضعف» قصر مدته وعجلة موته وشغله بالحرب لأهل الردة عن الافتتاح والازدياد الذي بلغه عمر في طول مدته. انتهى. فجمع في كلامه ما تفرق في كلام غيره، ويؤيد ذلك ما وقع في حديث ابن مسعود في نحو هذه القصة فقال: «قال النبي على العبرها يأبا بكر، فقال إلي الأمر من بعدك، ثم يليه عمر، قال: كذلك عبرها الملك» أخرجه الطبراني يائن إسناده أيوب بن جابر وهو ضعيف.

قوله: (وفي نزعه ضعف) أي أنه على مهل ورفق.

قوله: (والله يغفر له) قال النووي (٢): هذا دعاء من المتكلم، أي أنه لا مفهوم له. وقال غيره: فيه إشارة إلى قرب وفاة أبي بكر، وهو نظير قوله تعالى لنبيه عليه السلام: ﴿فَسَيِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرُهُ ۚ إِنَّهُم كَانَ تَوَّابُا ﴿ ﴾ [النصر: ٣] فإنها إشارة إلى قرب وفاة النبي ﷺ. قصر قلت: ويحتمل أن يكون فيه إشارة إلى أن قلة الفتوح في زمانه لا صنع له فيه ؛ لأن سببه قصر مدته، فمعنى المغفرة له رفع الملامة عنه.

قوله: (فاستحالت في يده غرباً) بفتح المعجمة وسكون الراء بعدها موحدة، أي دلواً عظيمة.

قوله: (فلم أر عبقريًا) بفتح المهملة وسكون الموحدة بعدها قاف مفتوحة وراء مكسورة وتحتانية ثقيلة، والمراد به كل شيء بلغ النهاية، وأصله أرض يسكنها الجن ضرب بها العرب

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٧٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، -٣٦٨٢.

<sup>(</sup>٢) المنهاج (١٦٠/١٥).

المثل في كل شيء عظيم، وقيل: قرية يعمل فيها الثياب البالغة في الحسن، وسيأتي بقية ما فيه في مناقب عمر.

قوله: (يفري) بفتح أوله وسكون الفاء وكسر الراء وسكون التحتانية، وقوله: «فريه» بفتح الفاء وكسر الراء وتشديد التحتانية المفتوحة، وروي بسكون الراء وخطأه الخليل، ومعناه يعمل عمله البالغ، ووقع في حديث أبي عمر ينزع نزع عمر.

قوله: (حتى ضرب الناس بعطن) بفتح المهملتين وآخره نون، هو مناخ الإبل إذا شربت ثم صدرت، وسيأتي في مناقب عمر (١) بلفظ «حتى روي الناس وضربوا بعطن»، ووقع في حديث أبي الطفيل بإسناد حسن عند البزار والطبراني أن رسول الله ﷺ قال: «بينا أنا أنزع الليلة إذ وردت علي غنم سود وعفر، فجاء أبو بكر فنزع»، فذكره، وقال في عمر: «فملأ الحياض وأروى الواردة»، وقال فيه: «فأولت السود العرب والعفر العجم».

قوله: (قال وهب) هو أبن جرير شيخ شيخه في هذا الحديث، وكلامه هذا موصول بالسند المذكور، وقوله: "يقول حتى رويت الإبل فأناخت» هو مقول وهب المذكور، وسيأتي شيء من مباحثه في كتاب التعبير (٢) إن شاء الله تعالى. قال البيضاوي: أشار بالبئر إلى الدين الذي هو منبع ماؤه حياة النفوس وتمام أمر المعاش والمعاد، والنزع منه إخراج الماء، وفيه إشارة إلى أن ضعفه ـ المراد به الرفق ـ غير إشاعة أمره وإجراء أحكامه. وقوله: "يغفر الله له" إشارة إلى أن ضعفه ـ المراد به الرفق ـ غير قادح فيه، أو المراد بالضعف ما وقع في أيامه من أمر الردة واختلاف الكلمة إلى أن اجتمع ذلك في آخر أيامه وتكمل في زمان عمر، وإليه الإشارة بالقوة. وقد وقع عند أحمد من حديث سمرة "أن رجلاً قال: يا رسول الله، رأيت كأن دلواً من السماء دليت، فجاء أبو بكر فشرب شربًا ضعيفًا، ثم جاء عمر فشرب حتى تضلع" الحديث، ففي هذا إشارة إلى بيان المراد بالنزع الضعيف والنزع القوي. والله أعلم.

## الحديث العشرون:

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٧٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب، م ٣٦٨٢.

۲) (۱۱/ ۳۷۹)، کتاب التعبیر، باب ۲۹، ح۷۰۲۰.

مناقب عمر (١١) عن ابن أبي حسين ، فظهر أن البخاري لم يحتج به .

قوله: (كنت وأبوبكر وعمر) قال ابن التين: الأحسن عند النحاة أن لا يعطف على الضمير المرفوع إلا بعد تأكيده، حتى قال بعضهم: إنه قبيح، لكن يرد عليهم قوله تعالى: ﴿مَآ أَشَرَكَنَا وَلاَ عَابَا وَالْعَامِ: ١٤٨]، وأجيب بأنه قد وقع الحائل وهو قوله: «لا»، وتُعقب بأن العطف قد حصل قبل «لا»، قال: ويرد عليهم أيضًا هذا الحديث. انتهى. والتعقيب مردود، فإنه وجد فاصل في الجملة، وأما هذا الحديث فلم تتفق الرواة على لفظه، وسيأتي في مناقب عمر (٢) من وجه آخر بلفظ «ذهبت أنا وأبو بكر وعمر»، فعطف مع التأكيد مع اتحاد المخرج، فدل على أنه من تصرف الرواة، وسيأتي شرح هذا الحديث قريبًا في مناقب عمر إن شاء تعالى.

### الحديث الحادي والعشرون:

قوله: (حدثنا محمد بن يزيد الكوفي) قيل: هو أبو هشام الرفاعي وهو مشهور بكنيته، وقال الحاكم (٣) والكلاباذي (٤): هو غيره، ووقع في رواية ابن السكن عن الفربري «محمد بن كثير»، وهو وَهُمٌ نبه عليه أبو علي الجياني (٥)؛ لأن محمد بن كثير لا تعرف له رواية عن الوليد، والوليد هو ابن مسلم، وسيأتي الحديث في «باب ما لقي النبي ﷺ وأصحابه من المشركين بمكة» (٢) من وجه آخر عن الوليد، وفيه تصريحه وتصريح الأوزاعي بالتحديث، ويأتي شرحه هناك إن شاء الله تعالى.

(فائدة): مات أبو بكر رضي الله عنه بمرض السل على ما قاله الزبير بن بكار، وعن الواقدي أنه اغتسل في يوم بارد فحُمَّ خمسة عشر يومًا، وقيل: بل سمته اليهود في حريرة أو غيرها، وذلك على الصحيح لثمان بقين من جمادى الآخرة سنة ثلاث عشرة من الهجرة، فكانت مدة خلافته سنتين وثلاثة أشهر وأيامًا، وقيل غير ذلك، ولم يختلفوا أنه استكمل سن النبي على فمات وهو ابن ثلاث وستين. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٧٧.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٧٣)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٨٥.

<sup>(</sup>٣) المدخل إلى الصحيح (ق٢٥١/ أ).

<sup>(</sup>٤) الهداية والإرشاد (٢/ ٦٨٧ ، ٦٨٨).

<sup>(</sup>٥) تقييدالمهمل (٢/ ١٦٢، ١٦٣).

<sup>(</sup>٦) (٨/ ٥٦٩)، كتاب مناقب الأنصار، باب٢٩، ح٥ ٣٨٥.

7-باب مَناقِب عُمَرَ بْنِ الْحُطَّابِ أَبِي حَفْصِ الْقُرَشِيِّ الْعَدَوِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ الْعَزِيزِ بْنُ الْمَاجِشُونِ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمَاجِشُونِ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُنْكَدِرِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ رَأَيْتُنِي دَخَلْتُ الْجَنَةَ فَإِذَا أَنَا الْمُنْكَدِرِ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : قَالَ النَّبِيُ ﷺ: ﴿ وَأَيْتُنِي دَخَلْتُ الْجَنَةَ فَإِذَا أَنَا اللَّهُ عَنْ مَلَا اللَّهِ عَلْمَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ : هَنْ هَذَا؟ فَقَالَ : هَذَا بِلالٌ . وَرَأَيْتُ قَصْرًا بِاللَّهُ مَنْ هَذَا؟ فَقَالَ : هَذَا بِلالٌ . وَرَأَيْتُ قَصْرًا بِفِنَا يُهِ جَارِيَةٌ ، فَقُلْتُ : لِمَنْ هَذَا؟ فَقَالَ : لِعُمَرَ . فَأَرَدْتُ أَنْ أَذْخُلَهُ فَأَنْظُرَ إِلَيْهِ ، فَذَكَرْتُ غَيْرَتَكَ » . فَقَالَ عُمَرُ : بِأَبِي وَأُمِّي يَارَسُولَ اللَّهِ ، أَعَلَيْكَ أَغَارُ ؟ !

[الحديث: ٣٦٧٩، طرفاه في: ٧٠٢١، ٢٢١٥]

٣٦٨٠ حَدَّفَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي مَرْيَمَ أَخْبَرَنَا اللَّيْثُ قَالَ: حَدَّثِنِي عُقَيْلٌ عَنِ ابْنِ شِهَابِ قَالَ: أَخْبَرَنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِذْ قَالَ: «بَيْنَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ إِذْ قَالَ: «بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْتُنِي فِي الْجَنَّةِ، فَإِذَا امْرَأَةٌ تَتَوَصَّمُ إلى جَانِبِ قَصْرٍ، فَقُلْتُ: لِمَنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ (بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ رَأَيْتُنِي فِي الْجَنَّةِ، فَإِذَا امْرَأَةٌ تَتَوَصَّمُ إلى جَانِبِ قَصْرٍ، فَقُلْتُ: لِمَنْ هَذَا الْقَصْرُ؟ قَالُوا: لِعُمَرَ. فَذَكَرْتُ غَيْرَتَهُ فَوَلَّيْتُ مُدْبِرًا». فَبَكَى عُمَرُ وَقَالَ: أَعَلَيْكَ أَغَارُ يَارَسُولَ اللَّهِ؟!

[تقدم في: ٣٢٤٢، الأطِراف: ٧٠٢٥، ٧٠٢٥، ٧٠٠٥]

٣٦٨١ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ الصَّلْتِ أَبُو جَعْفَرِ الْكُوفِيُّ حَدَّثَ نَا ابْنُ الْمُبَارَكِ عَنْ يُونُسَ عَنِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهَ اللَّهُ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ

[تقدم في: ٨٢، الأطراف: ٧٠٠٦، ٧٠٠٧، ٧٠٢٧]

٣٦٨٢ - حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ نُمَيْرٍ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرِ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ بِشْرِ حَدَّثَ اللَّهِ قَالَ: ﴿ أُرِيتُ حَدَّثِنِي أَبُو بَكْرِ بْنُ سَالِمٍ عَنْ سَالِمٍ عَنْ عَبْدِ اللَّه بْنِ عُمَرَ رَضِي اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ النَّبِيَ عَلَيْ قَالَ: ﴿ أُرِيتُ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَنْنِ عُبِدَلُو بِكُرةٍ عَلَى قَلِيبٍ ، فَجَاءَ أَبُو بِكْرٍ فَنَزَعَ ذَنُو بِا أَوْ ذَنُو بِينَ نَزْعًا ضَعِيفًا ، وَاللَّهُ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَنْنِعُ بِدَلُو بِكُرةٍ عَلَى قَلِيبٍ ، فَجَاءَ أَبُو بِكْرٍ فَنَزَعَ ذَنُو بِا أَوْ ذَنُو بِينَ نَزْعًا ضَعِيفًا ، وَاللَّهُ يَغْفِرُ لَهُ ، ثُمَّ جَاءَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَاسْتَحَالَتْ غَرْباً ، فَلَمْ أَرَ عَبِثَرِيًّا يَفْرِي فَرِيَّةُ ، حَتَّى رَوِي النَّاسُ وَضَرَبُوا بِعَطَنٍ » . قَالَ ابْنُ جُبَيْرٍ : الْعَبْقَرِيُّ عِتَاقُ الزَّرَابِيِّ . وَقَالَ يَحْيَى : الزَّرَابِيُّ الطَّنَافِسُ لَهَا خَمْلُ رَقِيقٌ . ﴿ مَبْثُونَةٌ ﴾ كَثِيرةٌ .

[تقدم في: ٣٦٣٣، الأطراف: ٣٦٧٦، ٧٠١٩، ٧٠٢٠]

٣٦٨٣ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ صَالِحٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ أَخْبَرَنِي عَبْدُ الْحَمِيدِ أَنَّ مُحَمَّدَ بْنَ سَعْدِ أَخْبَرَهُ أَنَّ أَبَاهُ قَالَ. ح. حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ

عَبْدِ اللّهِ حَدَّفَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنْ صَالِحِ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عَبْدِ الْحَمِيدِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ زَيْدِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: اسْتَأْذُنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ عَلَى رَسُولِ اللّهِ عَلَيْ وَعَنْدَهُ نِسْوَةٌ مِنْ قُرَيْشٍ يُكَلِّمْنَهُ وَيَسْتَكْثِوْنَهُ ، عَالِيَةٌ أَصْوَاتُهُنَّ عَلَى صَوْتِهِ ، فَلَمَّا اسْتَأْذُنَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قُمْنَ فَبَادَرْنَ الْحِجَابَ ، فَأَذِنَ لَهُ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ ، فَدَخَلَ عُمَرُ وَرَسُولُ اللّهِ عَلَيْ يَضْحَكُ ، فَقَالَ عُمَرُ : أَضْحَكَ اللّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللّهِ . فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : «عَجِبْتُ مِنْ هَوُلاءِ اللاَّتِي كُنَّ عَنْدِي ، فَلَمَّا سَمِعْنَ صَوْتَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ . فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : «عَجِبْتُ مِنْ هَوُلاءِ اللاَّتِي كُنَّ عَنْدِي ، فَلَمَّا سَمِعْنَ صَوْتَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ . فَقَالَ النَّبِي عَلَيْ : «عَجِبْتُ مِنْ هَوُلاءِ اللاَّتِي كُنَّ عَمْرُ : فَلَمَا سَمِعْنَ صَوْتَكَ اللَّهُ سِنَّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ . قَالَ النَّبِي عَلَيْ : «عَجِبْتُ مِنْ يَهَبْنَ يَا رَسُولَ اللَّهِ . ثُمَّ عَنْ يَعْمُ وَ اللَّهِ عَلَى مَنْ مَوْلَ اللَّهِ عَلَى عَمْرُ : يَا عَدُوّاتِ أَنْفُسِهِنَ ، أَتَهَبْنَنِي وَلا تَهَبْنَ رَسُولَ اللَّه عَلَى اللّهُ عَلَيْ ؟ ! فَقُلْنَ : نَعَمْ ، أَنْتَ أَفَظُ وَأَعْلَظُ وَالْمَالُكُ فَجُاعَيْرَ وَلا تَهَبْنَ رَسُولَ اللّه عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ مِنْ رَسُولُ اللّه عَلْكَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى مَا لَقِيلَكَ مَلُولُ اللّه عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلْمَ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلْمُ الللّهُ عَلَى اللللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ اللللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ال

[تقدم في: ٣٢٩٤، الأطراف: ٦٠٨٥]

٣٦٨٤ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَ نَا يَحْبَى عَنْ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثِ نَا قَيْسٌ قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللَّهِ: مَازِلُنَا أَعِزَّةً مُنْذُ أَسْلَمَ عُمَرُ.

[الحديث: ٣٦٨٤، طرفه في: ٣٨٦٣]

٣٦٨٥ - حَدَّ ثَنَا عَبْدَانُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ حَدَّ ثَنَا عُمَرُ بْنُ سَعِيدِ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ أَلَهُ سَمِعَ ابْنَ عَبَّاسٍ يَقُولُ: وُضِعَ عُمَرُ عَلَى سَرِيرِهِ فَتَكَنَّفَهُ النَّاسُ يَدْعُونَ وَيُصَلُّونَ قَبْلَ أَنْ يُرْفَعَ وَأَنَا فِيهِمْ، فَلَمْ عَبَّاسٍ يَقُولُ: وُضِعَ عُمَرُ عَلَى عُمَرَ، وَقَالَ: مَا خَلَّفْتَ أَحَدًا يَرُعْنِي إِلا رَجُلُ آخِذُ مَنْكِبِي، فَإِذَا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ، فَتَرَحَّمَ عَلَى عُمَرَ، وَقَالَ: مَا خَلَّفْتَ أَحَدًا يَرُعْنِي إِلا رَجُلٌ آخِذُ مَنْكِبِي، فَإِذَا عَلِي بُنُ أَبِي طَالِبٍ، فَتَرَحَّمَ عَلَى عُمَرَ، وَقَالَ: مَا خَلَفْتَ أَحَدًا أَحَبَّ إِلَيْ أَنْ وَأَنْفَى اللَّهَ بِمِثْلِ عَمَلِهِ مِنْكَ، وَايْمُ اللَّهِ إِنْ كُنْتُ لَا ظُنُّ أَنْ يَجْعَلَكَ اللَّهُ مَعَ صَاحِبَيْكَ، وَحَبَ إِلَيْ أَنْ وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَذَخَلْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَذَخَلْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ، وَخَرَجْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ.

[تقدم في: ٣٦٧٥]

٣٦٨٦ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي عَرُوبَةً. وقَالَ لِي خَلِيفَةُ: حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ سَوَاءِ وَكَهْمَسُ بْنُ الْمِنْهَالِ قَالاً: حَدَّثَنَا سَعِيدٌ عَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: صَعِدَ النَّبِيُ عَلَيْهِ إِلَى أُحُدٍ وَمَعَهُ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ، فَرَجَفَ بِهِمْ، فَضَرَبَهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «اثْبُتْ أُحُدُ؛ فَمَا عَلَيْكَ إِلانَبِيُّ أَوْصِدِيقٌ أَوْشَهِيدَانِ».

[تقدم في: ٣٦٧٥، الأطراف: ٣٦٩٩]

٣٦٨٧ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سُلَيْمَانَ قَالَ: حَدَّثِنِي ابْنُ وَهْبٍ قَالَ: حَدَّثِنِي عُمَرُ -هُوَ ابْنُ مُحَمَّدٍ -

أَنَّ زَيْدَ بْنَ أَسْلَمَ حَدَّثَهُ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَأَلَنِي ابْنُ عُمَرَ عَنْ بَعْضِ شَأْنِهِ ـ يَعْنِي عُمَرَ ـ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: مَا رَأَيْتُ أَحَدًا قَطُّ بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ حِينَ قُبِضَ كَانَ أَجَدَّ وَأَجْوَدَ حَتَّى انْتَهَى مِنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ.

٣٦٨٨ حدَّنَ نَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّنَ نَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدِ عَنْ ثَابِتِ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ عَلَيْ عَنِ السَّاعَةِ ، فَقَالَ: مَتَى السَّاعَةُ ؟ قَالَ: «وَمَاذَا أَعْدَدْتَ لَهَا؟». قَالَ: لا رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَ عَلِيْ عَنِ السَّاعَةِ ، فَقَالَ: «أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتُ». قَالَ أَنَسٌ: فَمَا فَرِحْنَا بِشَيْءِ فَمَا بَعْ مَنْ أَحْبَبْتُ ». قَالَ أَنَسٌ: فَأَنَا أُحِبُ النَّبِيِّ عَلِيْ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ ، فَرَحَنَا بِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلِيْ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ ، فَرَحَنَا بِقَوْلِ النَّبِيِّ عَلِيْ وَأَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ ، وَإِنْ لَمْ أَعْمَلُ بِمِثْلِ أَعْمَالِهِمْ .

[الحديث: ٣٦٨٨، الأطراف: ٢١٦٧، ٢١٧١، ٣١٨٨]

٣٦٨٩ حدَّ ثَنَا يَحْيَى بْنُ قَزَعَةَ حدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لَقَدْ كَانَ فِيمَا قَبْلَكُمْ مِنَ الأَمَمِ مُحَدَّثُونَ، فَإِنْ يَكُ فِي أَمْتِي اللَّهُ عَمْرُ ». وَادَ زكوِيًا مُ بْنُ أَبِي زَائِدَةَ عَنْ سَعْدِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ النَّبِي اللَّهُ عُمَرُ ». وَادَ زكوِيًا مُ بْنُ أَبِي زَائِدَةَ عَنْ سَعْدِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً قَالَ: قَالَ النَّبِي إَسْرَائِيلَ رِجَالٌ يُكَلِّمُونَ مِنْ غَيْرِ أَنْ يَكُونُوا أَنْبِياءَ، النَّبِي عَنْهُمْ أَحَدٌ فَعُمَرُ ».

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: «مِنْ نَبِيِّ وَلا مُحَدَّثِ».

[تقدم في: ٣٤٦٩]

٣٦٩٠ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ حَدَّثَنَا عُقَيْلٌ عَنِ ابْنِ شِهَابَ عَنْ سَعِيدِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ وَأَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالا: سَمِعْنَا أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «بَيْنَمَا رَاعٍ فِي غَنَمِهِ عَدَا الذَّنْبُ فَأَخَذَ مِنْهَا شَاةً، فَطَلَبَهَا حَتَّى اسْتَنْقَذَهَا، فَالْتَفَتَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ: «بَيْنَمَا رَاعٍ فِي غَنَمِهِ عَدَا الذَّنْبُ فَأَخَذَ مِنْهَا شَاةً، فَطَلَبَهَا حَتَّى اسْتَنْقَذَهَا، فَالْتَفَتَ إِلَيْهِ الذِّنْبُ فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ. فَقَالَ إِلَيْهِ الذِّيْبُ فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ. فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ. فَقَالَ النَّاسُ: سُبْحَانَ اللَّهِ. فَقَالَ النَّاسُ: «فَإِنِّي أُومِنُ بِهِ، وَأَبُو بَحْرٍ وَحُمَّرُ». وَمَا ثُمَّ أَبُو بَحْرٍ وَعُمَرُ.

[تقدم في: ٢٣٢٤، الأطراف: ٣٦٦٣، ٧٧٤]

/ ٣٦٩١ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرِ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو أُمَامَةً بْنُ سَهْلِ بْنِ حُنَيْفٍ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيِيْ يَقُولُ: «بَنُ سَهْلِ بْنِ حُنَيْفٍ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَيِيْ يَقُولُ: «بيئا أَنَا نَاثِمٌ رَأَيْتُ النَّاسَ عُرِضُوا عَلَيَّ وَعَلَيْهِمْ قُمُصٌ ، فَمِنْهَا مَا يَبلُغُ دُونَ وَمِنْهَا مَا يَبلُغُ دُونَ وَعَلَيْهِ قَمِيصٌ اجْتَرَّهُ». قَالُوا: فَمَا أَوَلْتَهُ يَارَسُولَ اللَّهِ؟ قَالَ: «الدِّينَ».

[تقدم في: ٢٣، الأطراف: ٧٠٠٨، ٢٠٠٧]

٣٦٩٢ حَدَّ ثَنَا الصَّلْتُ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّ ثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّ ثَنَا أَيُوبُ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةً عَنِ الْمِسْورِ بْنِ مَخْرَمَةَ قَالَ: لَمَّا طُعِنَ عُمَرُ جَعَلَ يَأْلُمُ، فَقَالَ لَهُ ابْنُ عَبَّاسٍ - وَكَأْلَهُ يُجَزِّعُهُ -: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، وَلَئِنْ كَانَ ذَاكَ لَقَدْ صَحِبْتَ رَسُولَ اللَّهِ يَعِيْ فَأَحْسَنْتَ صُحْبَتَهُ، ثُمَّ فَارَقْتَهُ وَهُو عَنْكَ رَاضٍ، ثُمَّ صَحِبْتَ أَبَا بَكْرٍ فَأَحْسَنْتَ صُحْبَتَهُ، ثُمَّ فَارَقْتَهُ وَهُو عَنْكَ رَاضٍ، ثُمَّ صَحِبْتَ مَنْ مَحْبَتَهُمْ وَهُمْ عَنْكَ رَاضٍ . قَالَ: أَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ صَحَبْتَهُمْ فَأَحْسَنْتَ صُحْبَتَهُمْ، وَلَئِنْ فَارَقْتَهُمْ لَتُقَارِقَنَّهُمْ وَهُمْ عَنْكَ رَاضُونَ. قَالَ: أَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ صَحَبْتَهُمْ فَأَحْسَنْتَ صُحْبَتَهُمْ ، وَلَئِنْ فَارَقْتَهُمْ لَتُقَارِقَنَّهُمْ وَهُمْ عَنْكَ رَاضُونَ. قَالَ: أَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ مَنْ اللَّهِ يَعَلَى مَنَّ بِهِ عَلَيَّ، وَأَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ صَحْبَةَ أَبِي بَكْرٍ وَرِضَاهُ فَإِلَّمَا ذَاكَ مَنْ مِنَ اللَّهِ بَعَلَى مَنَ بِهِ عَلَيَّ، وَأَمَّا مَا تَرَى مِنْ جَزَعِي فَهُومِنْ فَرُعُ مَنَ اللَّهِ يَعَلَيْ ، وَأَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ اللَّه عَلَى إِي عَلَيْ مَنَ بِعِ عَلَيْ ، وَأَمَّا مَا تَرَى مِنْ جَزَعِي فَهُومِنْ فَالَهُ بَعَلَى مَنَ اللَّه عَلَى الْمُعْوَمِنْ عَذَابِ اللَّه عَزَ وَجَلَّ فَالَ أَنْ أَرَاهُ وَلَا لَوْ أَلَا أَوْلَ الْمَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْ أَلَا لَوْلُ أَلَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعُمْ عَنْكَ لَا أَوْلَ أَلَا أَلَا لَا أَلَا لَوْ أَلَا لَوْلُ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَهُ عَلَى اللَّهُ لَهُ أَلَا أَلَى اللَّهُ لَوْ اللَّهُ لَا مُعَالِعُ الْمُعْلَى اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا لَا اللَّهُ لَا أَمْ اللَّهُ لَوْلُولُو اللَّهُ لَوْ أَلَا لَا لَا مُعَالِمُ اللَّهُ لَا لَا اللَّهُ لَلَا اللَّهُ لَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ لَا اللَّهُ لَا اللَّهُ الْ

قَالَ حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ: حَدَّثَنَا أَيُّوبُ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ: دَخَلْتُ عَلَى عُمَرَ... هَذَا.

٣٦٩٣ حَدَّنَنَا يُوسُفُ بْنُ مُوسَى حَدَّنَنَا أَبُو أُسَامَةَ قَالَ: حَدَّثِنِي عُثْمَانُ بْنُ غِيَاثٍ حَدَّنَنَا أَبُو عُشْمَانَ النَّهْدِيُّ عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْ فِي حَائِطٍ مِنْ حِيطَانِ الْمَدِينَةِ، فَجَاءَ رَجُلٌ فَاسْتَفْتَحَ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ»، فَفَتَحْتُ لَهُ ، فَإِذَا هُو آلبُو الْمَدِينَةِ، فَجَاءَ رَجُلٌ فَاسْتَفْتَحَ ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ : «افْتَحْ لَهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ»، فَفَتَحْتُ لَهُ ، فَإِذَا هُو عُمَرُ ، فَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَالَ النَّبِي عَلَيْ ، فَحَمِدَ اللَّهَ ، ثُمَّ اسْتَفْتَحَ ، فَقَالَ النَّبِي عَلِي : «افْتَحْ لَهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ عَلَى بَلُوى تُصِيبَهُ»، فَإِذَا عُثْمَانُ ، فَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَالَ النَّبِي عَلِي ، فَإِذَا عُثْمَانُ ، فَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَالَ اللَّهِ عَلَى بَلُوى تُصِيبَهُ »، فَإِذَا عُثْمَانُ ، فَأَخْبَرْتُهُ بِمَا قَالَ اللَّهِ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُسْتَعَانُ .

[تقدم في: ٣٦٧٤، الأطراف: ٣٦٩٥، ٢٢١٦، ٧٠٩٧، ٢٢٢٢]

٣٦٩٤ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سُلَيْمَانَ قَالَ: حَدَّثَنِي ابْنُ وَهْبِ قَالَ: أَخْبَرَنِي حَيْوَةُ قَالَ: حَدَّثَنِي ابْنُ وَهْبِ قَالَ: أَخْبَرَنِي حَيْوَةُ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبُو عَقِيلٍ زُهْرَةُ بْنُ مَعْبَدِ أَنَّهُ سَمِعَ جَدَّهُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ هِشَامٍ قَالَ: كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ عَيَّ وَهُو آخِذٌ بِيَدِ عُمَرَ ابْن الْخَطَّابِ.

[الحديث: ٣٦٩٤، طرفاه في: ٦٢٦٤، ٢٦٢٢]

الآباء إلى كعب متفاوت بواحد، بخلاف أبي بكر فبين النبي الله وكعب سبعة آباء، وبين عمر وبين كعب ثمانية، وأم عمر حنتمة بنت هاشم بن المغيرة ابنة عم أبي جهل والحارث ابني هشام ابن المغيرة، ووقع عند ابن منده أنها بنت هشام أخت أبي جهل وهو تصحيف نبه عليه ابن عبد البر وغيره.

قوله: (أبي حفص القرشي العدوي) أماكنيته فجاء في السيرة لابن إسحاق أن النبي على كناه بها، وكانت حفصة أكبر أو لاده، وأمالقبه فهو الفاروق باتفاق، فقيل أول من لقبه به النبي على رواه أبو جعفر بن أبي شيبة في تاريخه من طريق ابن عباس عن عمر، ورواه ابن سعد من حديث عائشة، وقيل: أهل الكتاب، أخرجه ابن سعد عن الزهري، وقيل: جبريل، رواه البغوي.

ثم ذكر المصنف في هذه الترجمة ستة عشر حديثًا:

الحديث الأول: حديث جابر، وهو مشتمل على ثلاثة أحاديث:

قوله: (حدثنا عبد العزيز بن الماجشون) كذا لأبي ذر، وسقط لفظ «ابن» من رواية غيره، وهو عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة المدني، والماجشون لقب جده و تلقب به أو لاده.

قوله: (حدثنا محمد بن المنكدر) هكذا رواه الأكثر عن ابن الماجشون، ورواه صالح بن مالك عنه «عن حميد عن أنس» أخرجه البغوي في فوائده فلعل لعبد العزيز فيه شيخين، ويؤيده اقتصاره في حديث حميد على قصة القصر فقط، وقد أخرجه الترمذي والنسائي وابن حبان من وجه آخر «عن حميد» كذلك.

قوله: (رأيتني دخلت الجنة، فإذا أنا بالرميصاء امرأة أبي طلحة) هي أم سليم، والرميصاء بالتصغير صفة لها لرمص كان بعينها، واسمها سهلة، وقيل: رميلة، وقيل: غير ذلك، وقيل: هو اسمها، ويقال فيه بالغين المعجمة بدل الراء، وقيل: هو اسم أختها أم حرام. وقال أبو داود: هو اسم أخت أم سليم من الرضاعة. وجوز ابن التين أن يكون المراد امرأة أخرى لأبي طلحة. وقوله: «رأيتني» بضم المثناة والضمير من المتكلم، وهو من خصائص أفعال القلوب.

قوله: (وسمعت خشفة) بفتح المعجمتين والفاء أي حركة، وزنًا ومعنى، ووقع لأحمد «سمعت خشفًا» يعني صوتًا، وقال أبو عبيد: الخشفة الصوت ليس بالشديد، قيل: وأصله صوت دبيب الحية، ومعنى الحديث هنا ما يسمع من حس وقع القدم.

قوله: (فقلت: من هذا؟ فقال: هذا بلال) وهذا قد تقدم في صلاة الليل(١) من حديث أبي هريرة

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۵۵۳)، کتاب التهجد، باب ۱۱۶، ح۱۱۶۹.

مطولاً، وتقدم من شرحه هناك ما يتعلق به، وتقدم بعض الكلام عليه في صفة الجنة (١) حيث أورد هناك من حديث أبي هريرة.

قوله: (ورأيت قصرًا بفنائه جارية) في حديث أبي هريرة الذي بعده «تتوضأ إلى جانب قصر»، و «الفناء» بكسر الفاء و تخفيف النون مع المد: جانب الدار.

قوله: (فقلت: لمن هذا؟ فقال) في رواية الكشميهني «فقالوا» والظاهر أن المخاطب له بذلك جبريل أو غيره من الملائكة، وقد أفرد هذه القصة في النكاح وفي التعبير من وجه آخر عن ابن المنكدر.

قوله: (فذكرت غيرتك) في الرواية التي في النكاح (٢) «فأردت أن أدخله فلم يمنعني إلا علمي بغيرتك»، ووقع في رواية ابن عيينة عن ابن المنكدر وعمرو بن دينار جميعًا عن جابر في هذه القصة الأخيرة «دخلت الجنة فرأيت فيها قصرًا يسمع في ضوضاء، فقلت: لمن هذا؟ فقيل: لعمر»، والضوضاء بمعجمتين مفتوحتين بينهما واو وبالمد، ووقع في حديث أبي هريرة «أن عمر بكي»، ويأتي في النكاح (٣) بلفظ «فبكي عمر، وهو في المجلس»، وقوله «بأبي وأمي» أي أفديك بهما، وقوله «أعليك أغار؟!» معدود/ من القلب، والأصل: أعليها أغار منك؟! قال ابن بطال (٤): فيه الحكم لكل رجل بما يعلم من خلقه. قال: وبكاء عمر يحتمل أن يكون سرورًا، ويحتمل أن يكون تشوقًا أو خشوعًا. ووقع في رواية أبي بكر بن عياش عن حميد من الزيادة «فقال عمر: وهل رفعني الله إلا بك؟ وهل هداني الله إلا بك؟» رويناه في «فوائد عبد العزيز الحربي» من هذا الوجه وهي زيادة غريبة.

الحديث الثاني: حديث أبي هريرة في المعنى، ذكره مقتصرًا على قصة رؤيا المرأة إلى جانب القصر وزاد فيه «قالوا: لعمر، فذكرت غيرته فوليت مدبرًا»، وفيه ما كان عليه النبي على من مراعاة الصحبة، وفيه فضيلة ظاهرة لعمر، وقوله فيه «تتوضأ» يحتمل أن يكون على ظاهره ولا ينكر كونها تتوضأ حقيقة ؛ لأن الرؤيا وقعت في زمن التكليف، والجنة وإن كان لا تكليف

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۵۳۳)، کتاب بدء الخلق، باب۸، ح۲۲۲.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۲۲۷)، كتاب النكاح، باب۱۰۷، -۲۲۲۵.

<sup>(</sup>۳) (۲۱/۲۱۱)، کتاب النکاح، باب ۱۰۷، ح۲۲۷۰.

<sup>.(088/4) (8)</sup> 

فيها فذاك في زمن الاستقرار، بل ظاهر قوله: «تتوضأ إلى جانب قصر» أنها تتوضأ خارجة منه، أو هو على غير الحقيقة، ورؤيا المنام لا تحمل دائمًا على الحقيقة بل تحتمل التأويل، فيكون معنى كونها تتوضأ أنها تحافظ في الدنيا على العبادة، أو المراد بقوله تتوضأ أي تستعمل الماء لأجل الوضاءة على مدلوله اللغوي، وفيه بعد.

وأغرب ابن قتيبة وتبعه الخطابي فزعم أن قوله: "تتوضأ" تصحيف وتغيير من الناسخ، وإنما الصواب امرأة شوهاء. ولم يستند في هذه الدعوى إلا إلى استبعاد أن يقع في الجنة وضوء؛ لأنه لا عمل فيها، وعدم الاطلاع على المراد من الخبر لا يقتضي تغليط الحفاظ. ثم أخذ الخطابي في نقل كلام أهل اللغة في تفسير الشوهاء، فقيل: هي الحسناء، ونقله عن أبي عبيدة، وإنما تكون حسناء إذا وصفت بها الفرس. قال الجوهري: فرس شوهاء صفة محمودة و "الشوهاء" الواسعة الفم وهو مستحسن في الخيل والشوهاء من النساء القبيحة كما جزم به ابن الأعرابي وغيره، وقد تعقب القرطبي كلام الخطابي لكن نسبه إلى ابن قتيبة فقط. قال ابن قتيبة -بدل تتوضأ ـ: شوهاء، ثم نقل أن الشوهاء تطلق على القبيحة والحسناء. قال القرطبي (۱): والوضوء هنا لطلب زيادة الحسن لا للنظافة؛ لأن الجنة منزهة عن الأوساخ والأقذار، وقد ترجم عليه البخاري في كتاب التعبير "باب الوضوء في المنام" (۲) فبطل ما تخيله الخطابي. وفي الحديث فضيلة الرميصاء، وأنها كانت مواظبة على العبادة، كذا نقله ابن التين عنغيره وفيه نظر.

#### الحديث الثالث:

قوله: (حدثنا محمد بن الصلت أبو جعفر) هو الأسيدي، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث، وله شيخ آخريقال له محمد بن الصلت يكنى أبا يعلى وهو بصري؛ وأبو جعفر أكبر من أبي يعلى وأقدم سماعًا.

قوله: (شربت يعني اللبن) كذا أورده مختصرًا، وسيأتي في التعبير (٣) عن عبدان عن ابن المبارك بلفظ «بينا أنا نائم أتيت بقدح لبن فشربت منه» أي من ذلك اللبن.

قوله: (حتى أنظر إلى الري) في رواية عبدان «حتى أني» ويجوز فتح همزة أني وكسرها

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٢٥٧، ٨٥٧).

<sup>(</sup>٢) (٣٨٣/١٦)، كتاب التعبير، باب٣٢، ح٧٠٢٥.

<sup>(</sup>٣) (١٦/ ٣٤٥)، كتاب التعبير، باب١٥، ح٧٠٠٦.

ورؤية الري على سبيل الاستعارة كأنه لما جعل الري جسمًا أضاف إليه ما هو من خواص الجسم، وهو كونه مرئيًا، وأما قوله: «أنظر» فإنما أتى به بصيغة المضارعة والأصل أنه ماض استحضارًا لصورة الحال، وقوله: «أنظر» يؤيد أن قوله: «أرى» في الرواية التي في العلم من رؤية البصر لا من العلم، والري بكسر الراء ويجوز فتحها.

قوله: (يجري) أي اللبن أو الري وهو حال.

قوله: (في ظفري ـ أو أظفاري ـ) شك من الراوي، وفي رواية عبدان «من أظفاري» ولم يشك، وكذا في رواية عقيل في العلم (١) لكن قال: «في أظفاري».

قوله: (ثم ناولت عمر) في رواية عبدان «ثم ناولت فضلي» يعني عمر، وفي رواية عقيل في العلم «ثم أعطيت فضلي عمر بن الخطاب».

قوله: (قالوا: فما أولته) أي عبَّرته (قال العلم) بالنصب أي: أولته العلم، وبالرفع: أي المؤول به هو العلم، ووقع في «جزء الحسن بن عرفة» من وجه آخر عن/ ابن عمر «قال فقالوا: هذا العلم الذي آتاكه الله، حتى امتلأت فضلت منه فضلة فأخذها عمر، قال: أصبتم»، وإسناده ضعيف فإن كان محفوظًا احتمل أن يكون بعضهم أول وبعضهم سأل، ووجه التعبير بذلك من جهة اشتراك اللبن والعلم في كثرة النفع، وكونهما سببًا للصلاح، فاللبن للغذاء البدني والعلم للغذاء المعنوي. وفي الحديث فضيلة عمر وأن الرؤيا من شأنها أن لا تحمل على ظاهرها وإن كانت رؤيا الأنبياء من الوحي، لكن منها ما يحتاج إلى تعبير ومنها ما يحمل على ظاهره، وسيأتي تقرير ذلك في كتاب التعبير (٢٠) إن شاء الله تعالى، والمراد بالعلم هنا العلم بسياسة الناس بكتاب الله وسنة رسول الله والمتنه إلى عثمان، فإن مدة الحول مدته بالنسبة إلى عثمان، فإن مدة أبي بكر، وباتفاق الناس بعيث لم يخالفه أحد، ثم ازدادت اتساعًا في ذلك فساس عمر فيها مع طول مدته الناس بحيث لم يخالفه أحد، ثم ازدادت اتساعًا في خلافة عثمان فانتشرت الأقوال واختلفت الآراء ولم يتفق له ما اتفق لعمر من طواعية الخلق له فنشأت من ثم الفتن، إلى أن أفضى الأمر إلى قتله، واستخلف علي فما ازداد الأمر إلا اختلافًا والفتن إلا انتشارًا.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۳۱۵)، كتاب العلم، باب ۲۲، ح ۸۲.

<sup>(</sup>٢) (١٦/ ٣٤٥)، كتاب التعبير، باب١٥، -٧٠٠٦.

الحديث الرابع: حديث ابن عمر في رؤية النزع من البئر، وقد تقدم قريبًا في مناقب أبى بكر (١):

قوله: (حدثنا عبيدالله) هو ابن عمر العمري.

قوله: (حدثني أبوبكربن سالم) أي ابن عبدالله بن عمر، وهو من أقران الراوي عنه، وهما مدنيان من صغار التابعين، وأما أبو سالم فمعدود من كبارهم، وهو أحد الفقهاء السبعة، وليس لأبي بكر بن سالم في البخاري غير هذا الموضع، ووثقه العجلي، ولا يعرف له راو إلا عبيد الله بن عمر المذكور، وإنما أخرج له البخاري في المتابعات، وقد مضى الحديث من طريق الزهري عن سالم.

قوله: (بدلو بكرة) بفتح الموحدة والكاف على المشهور وحكى بعضهم تثليث أوله، ويجوز إسكانها على أن المرادنسبة الدلو إلى الأنثى من الإبل وهي الشابة، أي الدلو التي يسقى بها، وأما بالتحريك فالمراد الخشبة المستديرة التي يعلق فيها الدلو.

قوله: (قال ابن جبير: العبقري عتاق الزرابي) وصله عبد بن حميد (٢) من طريقه، وكذا رويناه في "صفة الجنة لأبي نعيم" من طريق أبي بشر عن سعيد بن جبير قال في قوله تعالى: ﴿ مُتَّكِينَ عَلَى رَفّرَفٍ خُضْرِ وَعَبقَرَيِّ حِسَانِ ﴿ الرحمن: ٢٦] قال: الرفرف رياض الجنة، والعبقري الزرابي، ووقع في رواية الأصيلي وكريمة وبعض النسخ عن أبي ذر هنا "قال ابن نمير"، وقيل: المراد محمد بن عبد الله بن نمير شيخ المصنف فيه، ويأتي بسط القول في كتاب التعبير (٣)، والمراد بالعتاق الحسان، والزرابي جمع زريبة وهي البساط العريض الفاخر، قال في المشارق (٤): العبقري النافذ الماضي الذي لا شيء يفوقه. قال أبو عمر: وعبقري القوم سيدهم وقيمهم وكبيرهم. وقال الفراء: العبقري السيد والفاخر من الحيوان والجوهر والبساط المنقوش. وقيل: هو منسوب إلى عبقر موضع بالبادية. وقيل: قرية يعمل فيها الثياب البالغة الحسن والبسط. وقيل: نسبة إلى أرض عبقر موضع بالبادية. قال العرب المثل في كل شيء عظيم. قاله أبو عبيد (٥). قال ابن الأثير: تضرب بها العرب المثل في كل شيء عظيم. قاله أبو عبيد (٥).

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، -٣٦٧٦.

<sup>(</sup>۲) تغلیق التعلیق (۶/ ۹۳).

<sup>(</sup>٣) (١٦/١٦)، كتاب التعبير، باب١٩، -٧٠١٠.

<sup>(3) (7/7</sup>A).

<sup>(</sup>٥) غريب الحديث (١/ ٨٨، ٨٨)، و (٣/ ٤٠٠).

فصاروا كلما رأوا شيئًا غريبًا مما يصعب عمله ويدق أو شيئًا عظيمًا في نفسه نسبوه إليها فقالوا عبقري، ثم اتسع فيه حتى سمي به السيد الكبير. ثم استطرد المصنف كعادته فذكر معنى صفة الزرابي الواردة في القرآن في قوله تعالى: ﴿ وَزَرَائِنٌ مَبْثُونَةٌ ﴾ [الغاشية: ١٦].

قوله: (وقال يحيى) هو ابن زياد الفراء، ذكر ذلك في «كتاب معاني القرآن» (۱) له، وظن الكرماني (۲) أنه يحيى بن سعيد القطان فجزم بذلك واستند إلى كون الحديث ورد من روايته كما تقدم في مناقب أبى بكر (۳).

قوله: (الطنافس) هي جمع طنفسة وهي البساط.

قوله: (لها خمل) بفتح المعجمة والميم بعدها لام أي أهداب، وقوله: / «رقيق» أي غير <u>٧</u> غليظة .

قوله: (مبثوثة كثيرة) هو بقية كلام يحيى بن زياد المذكور .

الحديث الخامس:

قوله: (عن عبد الحميد بن عبد الرحمن بن زيد) أي ابن الخطاب، وفي الإسناد أربعة من التابعين على نسق: قرينان وهما صالح وهو ابن كيسان وابن شهاب، وقريبان وهما عبد الحميد ومحمد بن سعد وكلهم مدنيون.

قوله: (استأذن عمر على رسول الله ﷺ وعنده نسوة من قريش) هن من أزواجه، ويحتمل أن يكون معهن من غيرهن لكن قرينة قوله: «يستكثرنه» يؤيد الأول، والمراد أنهن يطلبن منه أكثر مما يعطيهن، وزعم الداودي أن المراد أنهن يكثرن الكلام عنده، وهو مردود بما وقع التصريح به في حديث جابر عند مسلم أنهن يطلبن النفقة.

قوله: (عالية) بالرفع على الصفة وبالنصب على الحال، وقوله «أصواتهن على صوته»، قال ابن التين: يحتمل أن يكون ذلك قبل نزول النهي عن رفع الصوت على صوته، أو كان ذلك طبعهن. انتهى. وقال غيره: يحتمل أن يكون الرفع حصل من مجموعهن لا أن كل واحدة منهن كان صوتها أرفع من صوته. وفيه نظر، قيل: ويحتمل أن يكون فيهن جهيرة، أو النهي خاص بالرجال، وقيل في حقهن للتنزيه، أو كن في حال المخاصمة فلم يتعمدن، أو وثقن بعفوه،

<sup>·(1) (</sup>Y/A0Y).

<sup>(</sup>٢) (31/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٢٦٧٦.

ويحتمل في الخلوة ما لا يحتمل في غيرها .

قوله: (أضحك الله سنك) لم يردبه الدعاء بكثرة الضحك بل لازمه وهو السرور، أو نفي ضد لازمه وهو الحزن.

قوله: (أتهبنني) من الهيبة أي توقرنني.

قوله: (أنت أفظ وأخلظ) بالمعجمتين بصيغة أفعل التفضيل من الفظاظة والغلظة وهو يقتضي الشركة في أصل الفعل، ويعارضه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا عَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لاَنفَشُوا مِن يقتضي الشركة في أصل الفعل، ويعارضه قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَّا وَالْجُوابِ أَن الذي في الآية يقتضي نفي وجود ذلك له صفة لازمة فلا يستلزم ما في الحديث ذلك، بل مجرد وجود الصفة له في بعض الأحوال وهو عند إنكار المنكر مثلاً. والله أعلم. وجَوَّز بعضهم أن الأفظ هنا بمعنى الفظ، وفيه نظر للتصريح بالترجيح المقتضي لحمل أفعل على بابه، وكان النبي على لا يواجه أحدًا بما يكره إلا في حق من حقوق الله، وكان عمر يبالغ في الزجر عن المكروهات مطلقًا وطلب المندوبات، فلهذا قال النسوة له ذلك.

قوله: (أيها ابن الخطاب) قال أهل اللغة «أيها» بالفتح والتنوين معناها لا تبتدئنا بحديث، وبغير تنوين كف من حديث عهدناه، و «إيه»، بالكسر والتنوين معناها حدثنا ما شئت، وبغير التنوين زدنا مما حدثتنا، ووقع في روايتنا بالنصب والتنوين، وحكى ابن التين أنه وقع له بغير تنوين، وقال: معناه كف عن لومهن. وقال الطيبي: الأمر بتوقير رسول الله على مطلوب لذاته تحمد الزيادة منه، فكأن قوله على: «إيه» استزادة منه في طلب توقيره وتعظيم جانبه، ولذلك عقبه بقوله «والذي نفسي بيده. . . » إلخ، فإنه يشعر بأنه رضي مقالته وحمد فعاله، والله أعلم.

قوله: (فجًا) أي طريقًا واسعًا، وقوله: (قط) تأكيد للنفي.

قوله: (إلا سلك فجًا غير فجك) فيه فضيلة عظيمة لعمر تقتضي أن الشيطان لا سبيل له عليه، لا أن ذلك يقتضي وجود العصمة، إذ ليس فيه إلا فرار الشيطان منه أن يشاركه في طريق يسلكها، ولا يمنع ذلك من وسوسته له بحسب ما تصل إليه قدرته، فإن قيل: عدم تسليطه عليه بالوسوسة يؤخذ بطريق مفهوم الموافقة؛ لأنه إذا منع من السلوك في طريق فأولى أن لا يلابسه بحيث يتمكن من وسوسته له، فيمكن أن يكون حفظ من الشيطان، ولا يلزم من ذلك ثبوت العصمة له؛ لأنها في حق النبي واجبة وفي حق غيره ممكنة. ووقع في حديث حفصة عند الطبراني في «الأوسط» بلفظ «إن الشيطان لا يلقى عمر منذ أسلم إلا خر لوجهه»، وهذا دال

على صلابته في الدين، واستمرار حاله على الجدالصرف والحق المحض.

### الحديث السادس:

قوله: (حدثنا يحيى) ابن سعيد القطان، وإسماعيل هو ابن أبي خالد، وقيس هو ابن أبي حازم، وعبد الله هو ابن مسعود، ووقع في رواية ابن عيينة عن إسماعيل كما سيأتي في «باب إسلام عمر» (٤) التصريح بذلك.

قوله: (ما زلنا أعزة منذ أسلم عمر) أي لما كان فيه من الجلد والقوة في أمر الله، وروى ابن أبي شيبة والطبراني من طريق القاسم بن عبد الرحمن قال: قال عبد الله بن مسعود «كان إسلام عمر عزّا، وهجرته نصرّا، وإمارته رحمة، والله ما استطعنا أن نصلي حول البيت ظاهرين حتى أسلم عمر»، وقد ورد سبب إسلامه مطولاً فيما أخرجه الدارقطني من طريق القاسم بن عثمان عن أنس قال: «خرج عمر متقلدًا السيف، فلقيه رجل من بني زهرة - فذكر قصة دخول عمر على أخته وإنكاره إسلامها وإسلام زوجها سعيد بن زيد وقراءته سورة طه ورغبته في الإسلام فخرج خباب فقال: أبشريا عمر، فإني أرجو أن تكون دعوة رسول الله على اللهم أعز الإسلام بعمر أو بعمرو بن هشام»، وروى أبو جعفر بن أبي شيبة نحوه في تاريخه من حديث ابن عباس، وفي آخره «فقلت يا رسول الله ففيم الاختفاء؟ فخرجنا في صفين: أنا في أحدهما، وحمزة في الآخر، فنظرت قريش إلينا فأصابتهم كآبة لم يصبهم مثلها»، وأخرجه البزار من طريق أسلم مولى عمر عن عمر مطولاً.

وروى ابن أبي خيثمة من حديث عمر نفسه قال: «لقد رأيتني وما أسلم مع رسول الله ﷺ إلا تسعة وثلاثون رجلًا فكملتهم أربعين، فأظهر الله دينه، وأعز الإسلام»، وروى البزار نحوه من حديث ابن عباس وقال فيه: «فنزل جبريل فقال: يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من

<sup>(</sup>١) المنهاج (٥/ ١٦٤).

<sup>(</sup>٢) الإكمال (٧/ ٤٠٢) قلت: هذا أحد الوجوه الثلاثة التي ذكرها.

<sup>(</sup>٣) هذا القول للنووي كما في المنهاج (٥/ ١٦٤، ١٦٥).

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٥٨٧)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٣٥، ح٣٨٦٣.

المؤمنين»، وفي «فضائل الصحابة» لخيثمة من طريق أبي وائل عن ابن مسعود قال: «قال رسول الله ﷺ: اللهم أيد الإسلام بعمر»، ومن حديث علي مثله بلفظ «أعز»، وفي حديث عائشة مثله أخرجه الحاكم بإسناد صحيح، وأخرجه الترمذي من حديث ابن عمر بلفظ «اللهم أعز الإسلام بأحب الرجلين إليك: بأبي جهل أو بعمر. قال: فكان أحبهما إليه عمر»، قال الترمذي: حسن صحيح. قلت: وصححه ابن حبان أيضًا، وفي إسناده خارجة بن عبد الله صدوق فيه مقال، لكن له شاهد من حديث ابن عباس أخرجه الترمذي أيضًا، ومن حديث أنس كما قدمته في القصة المطولة، ومن طريق أسلم مولى عمر عن عمر عن خباب، وله شاهد من حديث صهيب قال: «لما أسلم عمر قال المشركون: انتصف القوم منا»، وروى البزار من حديث صهيب قال: «لما أسلم عمر قال المشركون: انتصف القوم منا»، وروى البزار والطبراني من حديث ابن عباس نحوه.

قوله \_ في السند \_: (أخبرنا عمر بن سعيد) أي ابن أبي حسين، ووقع في رواية القابسي «سعد» بسكون العين وهو وَهُمُ اللهُ .

الحديث السابع: حديث ابن عباس قال: «وضع عمر على سريره، فتكنفه الناس» بنون وفاء أي أحاطوا به من جميع جوانبه، والأكناف النواحي.

قوله: (وضع عمر على سريره) تقدم في آخر مناقب أبي بكر (٢٠) بلفظ «إني لواقف مع قوم وقد وضع عمر على سريره» أي لما مات، وهي جملة حالية من عمر.

قوله: (فلم يرعني) أي لم يفزعني، والمراد أنه رآه بغتة.

قوله: (إلا رجل آخذ) بوزن فاعل، وفي رواية الكشميهني «أخذ» بلفظ الفعل الماضي. قوله: (فترحم على عمر) تقدم في مناقب أبي بكر بلفظ «فقال يرحمك الله».

قوله: (أحب) يجوز نصبه ورفعه، و «أني» يجوز فيه الفتح والكسر، وفي هذا الكلام أن عليًا كان لا يعتقد أن لأحد عملًا في ذلك الوقت أفضل من عمل عمر، وقد أخرج ابن أبي شيبة ومسدد من طريق جعفر بن محمد عن أبيه عن علي نحو هذا الكلام وسنده صحيح، وهو شاهد — جيد لحديث/ ابن عباس لكون مخرجه عن آل على رضى الله عنهم.

قوله: (مع صاحبيك) يحتمل أن يريد ما وقع وهو دفنه عندهما، ويحتمل أن يريد بالمعية ما يتول إليه الأمر بعد الموت من دخول الجنة ونحو ذلك، والمراد بصاحبيه النبي على وأبو 64

<sup>(</sup>١) نبه عليه الجياني في التقييد (٢/ ٦٦٤، ٦٦٤).

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۳٤۰)، بابه، ح۲۷۲.

بكر، وقوله: «وحسبت أني» يجوز فتح الهمزة وكسرها، وتقدم في مناقب أبي بكر بلفظ «لأني كثيرًا ما كنت أسمع» واللام للتعليل، و «ما» إبهامية مؤكدة، و «كثيرًا» ظرف زمان وعامله كان قدم عليه، وهو كقوله تعالى: ﴿ فَلِيلًا مَّا تَشَكُّرُونَ ﴿ وَالسَّجِدة : ٩] و وقع للأكثر «كثيرا مما كنت أسمع» بزيادة «من»، و وجهت بأن التقدير أني أجد كثيرًا مما كنت أسمع.

الحديث الثامن: حديث «اثبت أحد» تقدم شرحه في مناقب أبي بكر (١٠).

قوله: (وقال لي خليفة) هو ابن خياط، ومحمد بن سواء بمهملة وتخفيف ومد هو السدوسي البصري، أخرج له هنا وفي الأدب، وكهمس بمهملة وزن جعفر هو ابن المنهال سدوسي أيضًا بصري ما له في البخاري غير هذا الموضع، وسعيد هو ابن أبي عروبة، وسقط جميع ذلك من رواية أبي ذر في بعض النسخ واقتصر على طريق يزيد بن زريع.

قوله: (فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيد) تقدم في مناقب أبي بكر (٢٠) بلفظ «فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان» فتكون «أو» في حديث الباب بمعنى الواو، ويكون لفظ شهيد للجنس، ووقع لبعضهم بلفظ «نبي وصديق أو شهيد»، فقيل: «أو» بمعنى الواو، وقيل: تغيير الأسلوب للإشعار بمغايرة الحال؛ لأن صفتي النبوة والصديقية كانتا حاصلتين حينئذ بخلاف صفة الشهادة فإنها لم تكن وقعت حينئذ.

## الحديث التاسع:

قوله: (حدثني عمر هو ابن محمد) ووقع في رواية حرملة عن ابن وهب «حدثني عمر بن محمد بن زيد» أي ابن عبد الله بن عمر .

قوله: (سألني ابن عمر عن بعض شأنه يعني عمر) يريد أن ابن عمر سأل أسلم مولى عمر عن بعض شأن عمر .

قوله: (فقال: مارأيت) هو مقول ابن عمر.

قوله: (أجد) بفتح الجيم والتشديد أفعل من جد إذا اجتهد، وأجود أفعل من الجود.

قوله: (بعد رسول الله على الله على الله على الله الله الله على الصفات ولا يتعرض فيه للزمان فيتناول زمان رسول الله على وما بعده، فيشكل بأبي بكر الصديق وبغيره من الصحابة ممن كان يتصف بالجود المفرط، أو بعد موت رسول الله على فيشكل بأبي بكر الصديق أيضًا،

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٧٥.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٤٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٧٥.

ويمكن تأويله بزمان خلافته، وأجود أفعل من الجود أي لم يكن أحد أجد منه في الأمور ولا أجود بالأموال، وهو محمول على وقت مخصوص وهو مدة خلافته ليخرج النبي ﷺ وأبو بكر من ذلك.

قوله: (حتى انتهى) أي إلى آخر عمره، وهذا بناء على أن فاعل «انتهى» عمر، وقائل ذلك ابن عمر، ويحتمل أن يكون فاعل «انتهى» ابن عمر، أي انتهى في الإنصاف بعد أجد وأجود حتى فرغ مما عنده، وقائل ذلك نافع، والله أعلم.

الحديث العاشر: حديث أنس «أن رجلاً سأل النبي على عن الساعة» هو ذو الخويصرة اليماني، وزعم ابن بشكوال أنه أبو موسى الأشعري أو أبو ذر، ثم ساق من حديث أبي موسى «قلت: يا رسول الله، المرء يحب القوم ولما يلحق بهم»، ومئ حديث أبي ذر «فقلت: يا رسول الله، المرء يحب القوم ولا يستطيع أن يعمل بعملهم» وسؤال هذين إنما وقع عن العمل، والسؤال في حديث الباب إنما وقع عن الساعة، فدل على التعدد، وسيأتي في الأدب (١) من طريق آخر عن أنس أن السائل عن الساعة أعرابي، وكذا وقع عندالدارقطني من حديث أبي مسعود أن الأعرابي الذي بال في المستجد قال: «يا محمد متى الساعة؟ قال: وما أعددت لها؟»، فدل على أن السائل في حديث أنس هو الأعرابي الذي بال في المسجد، وتقدم في الطهارة (٢٠) أنه ذو الخويصرة اليماني كما أخرجه أبو موسى المديني في دلائل معرفة الصحابة، وسيأتي شرح هذا الخويصرة اليماني كما أخرجه أبو موسى المديني في دلائل معرفة الصحابة، وسيأتي شرح هذا قرنهما في العمل بالنبي على والمراد منه ذكر أبي بكر وعمر في حديث أنس/ هذا، وأنه قرنهما في العمل بالنبي على والله أعلم.

الحديث الحادي عشر: حديث أبي هريرة، أورده من وجهين:

قوله: (عن أبي هريرة) كذا قال أصحاب إبراهيم بن سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن أبيه عن أبي سلمة وخالفهم ابن وهب فقال: «عن إبراهيم بن سعد بهذا الإسناد عن أبي سلمة عن عائشة»، قال أبو مسعود: لا أعلم أحدًا تابع ابن وهب على هذا، والمعروف عن إبراهيم بن سعد أنه عن أبي هريرة لا عن عائشة، وتابعه زكريا بن أبي زائدة عن إبراهيم ابن سعد يعني كما ذكره المصنف معلقًا هنا، وقال محمد بن عجلان: «عن سعد بن إبراهيم عن

۸.

<sup>(</sup>۱) (۱۶/ ۳۹)، كتاب الأدب، باب، ۹، ح ۱۱۷۱.

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۵۰۲)، کتاب الوضوء، باب۸۵، ح۲۲۰.

<sup>(</sup>٣) (١٤/ ٣٩)، كتاب الأدب، باب ٩٦، ١٦١٧.

أبي سلمة عن عائشة الخرجه مسلم والترمذي والنسائي، قال أبو مسعود: وهو مشهور عن ابن عجلان، فكأن أبا سلمة سمعه من عائشة ومن أبي هريرة جميعًا. قلت: وله أصل من حديث عائشة أخرجه ابن سعد من طريق ابن أبي عتيق عنها، وأخرجه من حديث خفاف بن أيماء أنه كان يصلي مع عبد الرحمن بن عوف فإذا خطب عمر سمعه يقول: أشهد أنك مكلم.

قوله: (محدَثون) بفتح الدال جمع محدث، واختلف في تأويله فقيل: ملهم. قاله الأكثر، قالوا: المحدث بالفتح هو الرجل الصادق الظن، وهو من ألقي في روعه شيء من قبل الملأ الأعلى فيكون كالذي حدثه غيره به، وبهذا جزم أبو أحمد العسكري. وقيل: من يجري الصواب على لسانه من غير قصد. وقيل: مكلم أي تكلمه الملائكة بغير نبوة، وهذا ورد من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعًا ولفظه «قيل: يا رسول الله وكيف يحدث؟ قال: تتكلم الملائكة على لسانه» ، رويناه في «فوائد الجوهري» ، وحكاه القابسي وآخرون ، ويؤيده ما ثبت في الرواية المعلقة، ويحتمل رده إلى المعنى الأول أي تكلمه في نفسه وإن لم ير مكلمًا في الحقيقة فيرجع إلى الإلهام، وفسره ابن التين بالتفرس، ووقع في «مسند الحميدي» عقب حديث عائشة «المحدث: الملهم بالصواب الذي يلقى على فيه»، وعند مسلم من رواية ابن وهب «ملهمون، وهي الإصابة بغير نبوة»، وفي رواية الترمذي عن بعض أصحاب ابن عيينة «محدثون يعني مفهمون»، وفي رواية الإسماعيلي «قال إبراهيم\_يعني ابن سعد راويه\_: قوله «محدث أي يلقى في روعه» انتهى. ويؤيده حديث «إن الله جعل الحق على لسان عمر وقلبه» أخرجه الترمذي من حديث ابن عمر، وأحمد من حديث أبي هريرة، والطبراني من حديث بلال، وأخرجه في «الأوسط» من حديث معاوية، وفي حديث أبي ذر عند أحمد وأبي داود «يَقُول به» بدل قوله: «وقلبه» وصححه الحاكم، وكذا أخرجه الطبراني في «الأوسط» من حديث عمرنفسه.

قوله: (زاد زكريا بن أبي زائدة عن سعد) هو ابن إبراهيم المذكور، وفي روايته زيادتان: إحداهما بيان كونهم من بني إسرائيل، والثانية تفسير المراد بالمحدث في رواية غيره فإنه قال بدلها: «يكلمون من غير أن يكونوا أنبياء».

قوله: (منهم أحد) في رواية الكشميهني «من أحد»، ورواية زكريا وصلها الإسماعيلي وأبو نعيم في مستخرجيهما (١)، وقوله: «وإن يك في أمتي» قيل: لم يورد هذا القول مورد

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٢٥، ٦٤).

الترديد فإن أمته أفضل الأمم، وإذا ثبت أن ذلك وجد في غيرهم فإمكان وجوده فيهم أولى، وإنما أورده مورد التأكيد كما يقول الرجل: إن يكن لي صديق فإنه فلان، يريد اختصاصه بكمال الصداقة لا نفي الأصدقاء، ونحوه قول الأجير: إن كنت عملت لك فوفني حقي، وكلاهما عالم بالعمل لكن مراد القائل أن تأخيرك حقي عمل من عنده شك في كوني عملت، وقيل: الحكمة فيه أن وجودهم في بني إسرائيل كان قد تحقق وقوعه، وسبب ذلك احتياجهم حيث لا يكون حينئذ فيهم نبي، واحتمل عنده ولا أن لا تحتاج هذه الأمة إلى ذلك لاستغنائها بالقرآن عن حدوث نبي، وقد/ وقع الأمر كذلك حتى إن المحدث منهم إذا تحقق وجوده لا يحكم بما وقع له بل لابد له من عرضه على القرآن، فإن وافقه أو وافق السنة عمل به وإلا تركه، وهذا وإن جاز أن يقع لكنه نادر ممن يكون أمره منهم مبنيًا على اتباع الكتاب والسنة، وتمحضت الحكمة في وجودهم وكثرتهم بعد العصر الأول في زيادة شرف هذه الأمة بوجود أمثالهم فيه.

وقد تكون الحكمة في تكثيرهم مضاهاة بني إسرائيل في كثرة الأنبياء فيهم، فلما فات هذه الأمة كثرة الأنبياء فيها لكون نبيها خاتم الأنبياء عوضوا بكثرة الملهمين. وقال الطيبي: المراد بالمحدث الملهم البالغ في ذلك مبلغ النبي على في الصدق، والمعنى لقد كان فيما قبلكم من الأمم أنبياء ملهمون، فإن يك في أمتي أحد هذا شأنه فهو عمر، فكأنه جعله في انقطاع قرينه في ذلك هل نبي أم لا فلذلك أتى بلفظ «إن»، ويؤيده حديث «لو كان بعدي نبي لكان عمر» فـ «لو» فيه بمنزلة «إن» في الآخر على سبيل الفرض والتقدير. انتهى. والحديث المشار إليه أخرجه أحمد والترمذي وحسنه وابن حبان والحاكم من حديث عقبة بن عامر، وأخرجه الطبراني في الأوسط» من حديث أبي سعيد، ولكن في تقرير الطيبي نظر ؟ لأنه وقع في نفس الحديث «من غير أن يكونوا أنبياء»، ولا يتم مراده إلا بفرض أنهم كانوا أنبياء.

قوله: (قال ابن عباس من نبي ولا محدث) أي في قوله تعالى: ﴿ وَمَا آرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلا نَجِي إِلّا إِذَا تَمَنَى ﴾ الآية[الحج: ٥٦]، كأن ابن عباس زاد فيها ولا محدث أخرجه سفيان بن عيينة في أواخر جامعه، وأخرجه عبد بن حميد (١) من طريقه وإسناده إلى ابن عباس صحيح ولفظه عن عمرو بن دينار قال: «كان ابن عباس يقرأ: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدث»، والسبب في تخصيص عمر بالذكر لكثرة ما وقع له في زمن النبي على من الموافقات التي نزل القرآن مطابقًا لها، ووقع له بعد النبي على عدة إصابات.

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٦٥).

الحديث الثاني عشر: حديث أبي هريرة في الذي كلمه الذئب، أورده مختصرًا بدون قصة البقرة، وقد تقدم شرحه في مناقب أبي بكر (١).

الحديث الثالث عشر: حديث أبي أمامة عن أبي سعيد:

قوله: (عن أبي سعيد الخدري) كذا رواه أكثر أصحاب الزهري، ورواه معمر عن الزهري عن أبي أمامة بن سهل عن بعض أصحاب النبي ﷺ فأبهمه أخرجه أحمد، وقد تقدم في الإيمان(٢) من رواية صالح بن كيسان عن الزهري فصرح بذكر أبي سعيد، ووقع في التعبير <sup>(٣)</sup> من هذا الوجه عن أبي أمامة بن سهل أنه سمع أبا سعيد .

قوله: (رأيت الناس عرضوا على) الحديث وفيه «عرض علي عمر وعليه قميص اجتره» أي لطوله ، وقد تقدم من رواية صالح بلفظ «يجره» .

قوله: (قالوا فما أولت ذلك) سيأتي في التعبير أن السائل عن ذلك أبو بكر، ويأتي بقية شرحه هناك إن شاء الله تعالى. وقد استشكل هذا الحديث بأنه يلزم منه أن عمر أفضل من أبي بكر الصديق، والجواب عنه تخصيص أبي بكر من عموم قوله: «عرض علي الناس» فلعل الذين عرضوا إذ ذاك لم يكن فيهم أبو بكر، وأن كون عمر عليه قميص يجره لا يستلزم أن لا يكون على أبي بكر قميص أطول منه وأسبغ، فلعله كان كذلك إلا أن المراد كان حينئذ بيان فضيلة عمر فاقتصر عليها. والله أعلم.

# الحديث الرابع عشر:

قوله: (حدثنا إسماعيل بن إبراهيم) هو الذي يقال له ابن علية .

قوله: (عن المسور بن مخرمة) كذا رواه ابن علية ورواه حماد بن زيد كما علقه المصنف بعد فقال: «عن ابن عباس»، وأخرجه الإسماعيلي (٤) من رواية القواريري عن حماد بن زيد موصولاً، ويحتمل أن يكون محفوظًا عن الاثنين.

قوله: (لماطعن عمر)سيأتي بيان/ ذلك بعد في أواخر مناقب عثمان (٥٠).

<sup>(</sup>٨/ ٣٣٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٦٣. (1)

<sup>(</sup>١/ ١٤٠)، كتاب الإيمان، باب١٥ ، ح٢٣. **(Y)** 

<sup>(</sup>١٦/ ٣٤٩)، كتاب التعبير، باب١٨، ح٧٠٠٩. (٣)

تغليق التعليق (٤/ ٦٥). (1)

<sup>(</sup>٨/ ٤٠٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٨، ح٠٠٣٠. (0)

قوله: (وكأنه يجزعه) بالجيم والزاي الثقيلة أي ينسبه إلى الجزع ويلومه عليه، أو معنى يجزعه يزيل عنه الجزع، وهو كقوله تعالى: ﴿ حَقّ إِذَا فُرِع كَن قُلُوبِهِم ﴾ [سبأ: ٢٣] أي أزيل عنهم الفزع، ومثله مرضه إذا عانى إزالة مرضه، ووقع في رواية الجرجاني «وكأنه جزع» هذا يرجع الضمير فيه إلى عمر بخلاف رواية الجماعة فإن الضمير فيها لابن عباس. ووقع في رواية حماد بن زيد «وقال ابن عباس: مسست جلد عمر فقلت: جلد لا تمسه النار أبدًا. قال: فنظر إليّ نظرة كنت أرثي له من تلك النظرة».

قوله: (ولئن كان ذاك) كذا في رواية الأكثر، وفي رواية الكشميهني «ولاكل ذلك» أي لا تبالغ في الجزع فيما أنت فيه، ولبعضهم: ولاكان ذلك، وكأنه دعاء. أي لا يكون ما تخافه، أو لا يكون الموت بتلك الطعنة.

قوله: (ثم فارقتِ) كذا بحذف المفعول، وللكشميهني: «ثم فارقته».

قوله: (ثم صحبتهم فأحسنت صحبتهم، ولئن فارقتهم) يعني المسلمين، وفي رواية بعضهم «ثم صحبت صحبتهم» بفتح الصاد والحاء والموحدة، أي أصحاب النبي على وأبي بكر، وفيه نظر للإتيان بصيغة الجمع موضع التثنية، قال عياض (١١): يحتمل أن يكون «صحبت» زائدة وإنما هو ثم صحبتهم أي المسلمين، قال: والرواية الأولى هي الوجه، ورويناها في أمالي أبي الحسن بن رزقويه من حديث ابن عمر قال: «لما طعن عمر قال له ابن عباس» فذكر حديثا قال فيه: «ولما أسلمت كان إسلامك عزًا».

قوله: (فإن ذلك منّ) أي عطاء؛ وفي رواية الكشميهني «فإنما ذلك».

قوله: (فهو من أجلك ومن أجل أصحابك) في رواية أبي ذر عن الحموي والمستملي «أصيحابك» بالتصغير، أي من جهة فكرته في سيرته التي سارها فيهم، وكأنه غلب عليه الخوف في تلك الحالة مع هضم نفسه وتواضعه لربه.

قوله: (طلاع الأرض) بكسر الطاء المهملة والتخفيف أي ملأها، وأصل الطلاع ما طلعت عليه الشمس، والمرادهنا ما يطلع عليها ويشرف فوقها من المال.

قوله: (قبل أن أراه) أي العذاب، وإنما قال ذلك لغلبة الخوف الذي وقع له في ذلك الوقت من خشية التقصير فيما يجب عليه من حقوق الرعية، أو من الفتنة بمدحهم.

قوله: (قال حماد بن زيد) وصله الإسماعيلي كما تقدم. والله أعلم. وسيأتي مزيد في

مشارق الأنوار (۲/ ٥٠).

الكلام على هذا الحديث في قصة قتل عمر آخر مناقب عثمان (١١). وأخرج ابن سعد من طريق أبي عبيد مولى ابن عباس عن ابن عباس فذكر شيئًا من قصة قتل عمر.

الحديث الخامس عشر: حديث أبي موسى، تقدم مبسوطًا مع شرحه في مناقب أبي بكر (٢) بما يغنى عن الإعادة.

## الحديث السادس عشر:

قوله: (أخبرني حيوة) بفتح المهملة والواو بينهما تحتانية ساكنة هو ابن شريح المصري. قوله: (عبدالله بن هشام) أي ابن زهرة بن عثمان التيمي ابن عم طلحة بن عبيدالله.

قوله: (كنامع النبي ﷺ وهو آخذ بيد عمر بن الخطاب) هو طرف من حديث يأتي تمامه في الأيمان والنذور (٣)، وبقيته «فقال له عمر: يا رسول الله، لأنت أحب إليَّ من كل شيء» الحديث، وقد ذكرت شيئًا من مباحثه في كتاب الإيمان (٤)، وسيأتي بيان الوقت (٥) الذي قتل فيه عمر في آخر ترجمة عثمان إن شاء الله تعالى.

# ٧-باب مَناقِبِ عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ أَبِي عَمْرٍ و الْقُرَشِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

وَقَالَ النَّبِيُّ : «مَنْ يَحْفِرْ بِئْرَ رُومَةً فَلَهُ الْجَنَّةُ». فَحَفَرَهَا عُثْمَانُ وَقَالَ النَّبِيُّ : فَجَهَّزَ جَيْشَ الْعُسْرَةِ فَلَهُ الْجَنَّةُ». فَجَهَّزَهُ عُثْمَانُ

/ ٣٦٩٥ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدِ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ أَبِي عُنْمَانَ عَنْ أَبِي كِ مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ دَخَلَ حَائِطًا وَأَمَرَنِي بِحِفْظِ بَابِ الْحَاثِطِ، فَجَاءَ رَجُلٌ يَسْتَأْذِنُ صُّ مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ دَخَلَ حَائِطًا وَأَمَرَنِي بِحِفْظِ بَابِ الْحَاثِطِ، فَجَاءَ رَجُلٌ يَسْتَأْذِنُ وَمُنَّ أَنَّ النَّهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ»، فَإِذَا أَبُو بَكْرٍ. ثُمَّ جَاءَ آخَرُ يَسْتَأْذِنُ، فَقَالَ: «اثدَنْ لَهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ عَلَى بِالْجَنَةِ»، فَإِذَا عُمْرُ. ثُمَّ جَاءَ آخَرُ يَسْتَأْذِنُ، فَسَكَتَ هُنَيْهَةً، ثُمَّ قَالَ: «اثدَنْ لَهُ وَبَشَرْهُ بِالْجَنَةِ عَلَى بِلْوَى سَتُصِيبُهُ»، فَإِذَا عُمْمَانُ بْنُ عَقَانَ.

قَالَ حَمَّادٌ: وَحَدَّثَنَا عَاصِمٌ الأَحْوَلُ وَعَلِيُّ بْنُ الْحَكَمِ: سَمِعَا أَبَا عُثْمَانَ يُحَدِّثُ عَنْ أَبِي مُوسَى

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٤٠٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٨، ح٠٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٣٩)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٣٦٧٤.

 <sup>(</sup>٣) (١٥/ ٢٦١)، كتاب الأيمان والنذور، باب٣، ح٦٦٣٢.

<sup>(</sup>٤) (١/ ١١٥)، كتاب الإيمان، باب، ح١٥.

<sup>(</sup>٥) (٨/ ٤٠٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٨، ح٠٠٣٠.

بِنَحْوِهِ، وَزَادَ فِيهِ عَاصِمٌ: أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ قَاعِدًا فِي مَكَانٍ فِيهِ مَاءٌ، قَدْ كَشَفَ عَنْ رُكْبَتَيْهِ ــ أَوْ رُكْبَتِهِ ـ فَلَمَّا دَخَلَ عُثْمَانُ غَطَّاهَا.

[تقدم في: ٣٦٧٤، الأطراف: ٣٩٢٣، ٢٢١٦، ٧٠٩٧، ٢٢٢٧]

٣٦٩٦ ـ حَدَّثَنِي أَحْمَدُ بْنُ شَبِيبِ بْنِ سَعِيدٍ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ يُونُسَ قَالَ ابْنُ شِهَابٍ أَخْبَرَنِي عُرْوَةُ أَنَّ عُبَيُّدَ اللَّهِ بْنَ عَدِيٍّ بْنَ الْخِيَارِ أَخْبَرَهُ أَنَّ الْمِسْوَرَ بْنَ مَخْرَمَةَ وَعَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الأَسْوَدِ بْن عَبْدِ يَغُوثَ قَالا: مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تُكَلِّمَ عُثْمَانَ لأخِيهِ الْوَلِيدِ، فَقَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ فِيهِ؟ فَقَصَدْتُ لِعُثْمَانَ حَتَّى خَرَجَ إِلَى الصَّلاةِ، قُلْتُ: إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً، وَهِيَ نَصِيحَةٌ لَكَ. قَالَ: يَا أَيُّهَا الْمَرْءُ مِنْكَ قَالَ مَعْمَرُ : أُرَاهُ قَالَ : أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ .، فَانْصَرَفْتُ فَرَجَعْتُ إِلَيْهِمْ، إِذْ جَاءَ رَسُولُ عُثْمَانَ فَأَتَيْتُهُ، فَقَالَ: مَا نَصِيحَتُكَ؟ فَقُلْتُ: إِنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ بَعَثَ مُحَمَّدًا ﷺ بِالْحَقِّ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابِ، وَكُنْتُ مِمَّن اسْتَجَابَ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ ﷺ، فَهَاجَرْتَ الْهِجْرَتَيْن، وَصَحِبْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، وَرَأَيْتَ هَدْيَهُ، وَقَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ فِي شَأْنِ الْوَلِيدِ. قَالَ: أَدْرَكْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ؟ قُلْتُ: لا، وَلَكِنْ خَلَصَ إِلَيَّ مِنْ عِلْمِهِ مَا يَخْلُصُ إِلَى الْعَذْرَاءِ فِي سِتْرِهَا.

قَالَ: أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ اللَّهَ بَعَثَ مُحَمَّدًا ﷺ بِالْحَقِّ، فَكُنْتُ مِمَّنِ اسْتَجَابَ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ، وَآمَنْتُ بِمَا بُعِثَ بِهِ، وَهَاجَرْتُ الْهِجْرَتَيْنِ - كَمَا قُلْتَ - وَصَحِبْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ، وَبَايَعْتُهُ، فَوَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَشْتُهُ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ. ثُمَّ أَبُو بَكْرٍ مِثْلُهُ. ثُمَّ عُمَرُ مِثْلُهُ. ثُمَّ اسْتُخْلِفْتُ، أَفَلَيْسَ لِي مِنَ الْحَقِّ مِثْلُ الَّذِي لَهُمْ؟ قُلْتُ: بَلِّي. قَالَ: فَمَا هَذِهِ الْأَحَادِيثُ الَّتِي تَبْلُغُنِي عَنْكُمْ؟! أَمَّا مَا ذَكَرْتَ مِنْ شَأْنِ الْوَلِيدِ فَسَنَأْخُذُ فِيهِ بِالْحَقِّ إِنْ شَاءَ اللَّهُ. ثُمَّ دَعَا عَلِيًّا فَأَمَرَهُ أَنْ يَجْلِدَهُ، فَجَلَدَهُ

[الحديث: ٣٦٩٦، طرفاه في: ٣٨٧٢، ٣٩٢٧]

٣٦٩٩ ـ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ سَعِيدٍ عَنْ قَتَادَةَ: أَنَّ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حَدَّثَهُمْ قَالَ: صَعِدَ النَّبِيُّ ﷺ أُحُدًا وَمَعَهُ أَبُو بَكْرِ وَعُمَرُ وَعُثْمَانُ، فَرَجَفَ، وَقَالَ: «اسْكُنْ أُحُدُ\_أَظُنُّهُ ضَرَبَهُ برِجْلِهِ - ؛ فَلَيْسَ عَلَيْكَ إِلا نَبِيُّ وَصِدِّيقٌ وَشَهِيدَانِ».

[تقدم في: ٣٦٧٥، الأطراف: ٣٦٨٦]

٣٦٩٧ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ حَاتِمِ بْنِ بَزِيعِ حَدَّثَنَا شَاذَانُ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي سَلَمَةَ الْمَاجِشُونُ عَنْ عُبَيْدِ/ اللَّهِ عَنْ نَافِعِ عَنِ ابْنِ عُمَّرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنَّا فِي زَمَنِ النَّبِيِّ ﷺ لا نَعْدِلُ بِأَبِي بَكْرٍ أَحَدًا، ثُمَّ عُمْرَ، ثُمَّ عُثْمَانَ، ثُمَّ نَتْرُكُ أَصْحَابَ النَّبِيِّ ﷺ لا نُفَاضِلُ بَيْنَهُمْ.

تَابَعَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ صَالِحٍ عَنْ عَبْدِ الْعَزِيزِ.

[تقدم في: ٣٦٥٥]

٣٦٩٨ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو عَوانَةَ حَدَّثَنَا عُثْمَانُ هُوَ ابْنُ مَوْهَبِ قَالَ: مَنْ هَوُلاءِ الْقَوْمُ؟ فَقَالُوا: هَوَلاءِ وَجُلٌ مِنْ أَهْلِ مِصْرَ وحَجَّ الْبَيْتَ، فَرَأَى قَوْمًا جُلُوسًا، فَقَالَ: مَنْ هَوُلاءِ الْقَوْمُ؟ فَقَالُوا: هَوُلاءِ فُرَيْشٌ. قَالَ: يَاابْنَ عُمَرَ إِنِّي سَائِلُكَ عَنْ هَوُلاءِ فُرَيْشٌ. قَالَ: يَعْلُمُ أَنَّ عُثْمَانَ فَرَّيَوْمَ أُحُدٍ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: يَعْلَمُ أَنَّهُ مَثْمَانَ فَرَّيَوْمَ أُحُدٍ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: نَعْمُ اللَّهُ عَفْرَ لَهُ، وَلَمْ يَشْهَدُهَا؟ قَالَ: نَعْمُ اللَّهُ عَفْرَ لَهُ، وَأَمَّا فَرَارُهُ يَوْمَ أُحُدٍ فَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهُ عَفَا عَنْهُ وَغَفَرَ لَهُ، وَأَمَّا أَكْبُرُ. قَالَ ابْنُ عُمَرَ: تَعَالَ أَبِينْ لَكَ؛ أَمَّا فِرَارُهُ يَوْمَ أُحُدٍ فَأَشْهَدُ أَنَّ اللَّهَ عَفَا عَنْهُ وَغَفَرَ لَهُ، وَأَمَّا أَكْبُكُ عَنْ بَيْعِةِ الرِّضُوانِ فَلَوْ كَانَ اللَّهِ عَفْرَ لَهُ، وَأَمَّا تَغَيِّهُ عُنْ بَيْعِةِ الرِّضُوانِ فَلَوْ كَانَ أَحَدٌ أَعَلَى بِيطُنِ مَكَّةً لَكَ أَنْ اللَّهُ عَفْلَ لَهُ مَلَ اللَّهِ عَيْهُ وَكَانَ أَنَ مُرَعِقُ الرِّضُوانِ فَلَوْ كَانَ أَحَدٌ أَعَلَى بِيطُنِ مَكَّةً لَكُ عُنْ مَنْ شَهِدَ بَكُ مُرَانَ هُمَ وَلَ اللَّهِ عَيْهُ عَنْ بَيْعَةِ الرِّضُوانِ فَلَوْ كَانَ أَحَدٌ أَعَلَى بَعْدَالُ مَعْنَ اللَّهُ عَنْ مَنْ شَهِدَ بَكُ مُثْمَانُ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَنْ شَهِدَ بَعْدَالَ لَكَ أَلَكُ عَنْ مَنْ مَعْدَالَ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُولِكُ اللَّهُ عَنْ مَالَ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَنْ مَعْنَ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَنَانَ اللَّهُ عَلَى يَدِهِ الْمُعْمَلُونَ اللَّهُ عَنْ مَنْ مُنَالَ لَكَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَنْ مَالَ اللَّهُ عَنْ مَلَى يَذِهِ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ عَنْ مَنْ مَعَلَى اللَّهُ عَنْ مَلْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلْ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْمَلُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ الْمُنْ عُلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِلُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ عَلَى

[تقدم في: ٣١٣٠، الأطراف: ٣٧٠٤، ٣٧٠٦، ٤٥١٤، ٤٥١٤، ٢٥٥١، ١٥٦١، ٧٠٩٥]

قوله: (باب مناقب عثمان بن عفان أبي عمرو القرشي) هو عثمان بن عفان بن أبي العاص ابن أمية بن عبد شمس بن عبد مناف يجتمع مع النبي على في عبد مناف، وعدد ما بينهما من الآباء متفاوت، فالنبي على من حيث العدد في درجة عفان كما وقع لعمر سواء، وأما كنيته فهو الذي استقر عليه الأمر، وقد نقل يعقوب بن سفيان عن الزهري أنه كان يكنى أباعبد الله بابنه عبد الله الذي رزقه من رقية بنت رسول الله على، ومات عبد الله المذكور صغيرًا وله ست سنين، وحكى ابن سعد أن موته كان سنة أربع من الهجرة، وماتت أمه رقية قبل ذلك سنة اثنتين والنبي على في غزوة بدر، وكان بعض من ينتقصه يكنيه أبا ليلى يشير إلى لين جانبه، حكاه ابن قتيبة، وقد اشتهر أن لقبه ذو النورين، وروى خيثمة في «الفضائل» والدارقطني في «الأفراد» من حديث على أنه ذكر عثمان فقال: «ذاك امرؤ يدعى في السماء ذا النورين»، وسأذكر اسم أمه ونسبها في الكلام على الحديث الثاني من ترجمته.

قوله: (وقال النبي ﷺ: من يحفر بئر رومة فله الجنة، فحفرها عثمان. وقال النبي ﷺ: من جهز جيش العسرة فله الجنة فجهزه عثمان) هذا التعليق تقدم ذكر من وصله في أواخر كتاب

الوقف(١١) وبسطت هناك الكلام عليه، وفيه من مناقب عثمان أشياء كثيرة استوعبتها هناك فأغنى

ثم ذكر المصنف في هذا الباب خمسة أحاديث:

الأول: حديث أبي موسى في قصة القف، أوردها مختصرة من طريق أبي عثمان عن أبي موسى، وقد تقدم شرحها في مناقب أبي بكر الصديق (٣).

قوله: (فسكت هنيهة) بالتصغير أي قلبلاً.

قوله: (قال حماد وحدثنا عاصم) كذا للأكثر، وهو بقية الإسناد المتقدم، وحماد هو ابن زيد، ووقع في رواية أبي ذر وحده «وقال حماد بن سلمة حدثنا عاصم. . . . » إلخ، والأول أصوب، فقد أخرجه الطبراني (٤) عن يوسف القاضي عن سليمان بن حرب «حدثنا حماد بن زيد عن أيوب» فذكر الحديث وفي آخره «قال حماد: فحدثني على بن الحكم وعاصم أنهما سمعا أبا عثمان يحدث عن أبي موسى نحوًا من هذا، غير أن عاصمًا زاد، فذكر الزيادة. وقد وقع لي من حديث حماد بن سلمة لكن عن علي بن الحكم وحده أخرجه ابن أبي خيثمة في تاريخه (٥) عن موسى بن إسماعيل، والطبراني من طريق حجاج بن منهال وهدبة بن خالد كلهم عن حماد بن سلمة عن علي بن الحكم وحده به وليست فيه الزيادة، ثم وجدته في نسخة الصغاني مثل رواية أبي ذر. والله أعلم.

قوله: (وزاد فيه عاصم أن النبي على كان قاعدًا في مكان فيه ماء قد كشف عن ركبته، فلما دخل عثمان غطاها) قال ابن التين: أنكر الداودي هذه الرواية، وقال: هذه الزيادة ليست من

<sup>(</sup>٧/ ٢٥)، كتاب الوصايا، باب٢٣، ح٢٧٧٨. (1)

<sup>(</sup>٩/ ٥٥٥)، كتاب المغازي، باب٧٨، ح١٥٤. **(Y)** 

<sup>(</sup>٨/ ٣٣٩)، بابه، ح١٧٤. (٣)

تغليق التعليق (٤/ ٦٧). (٤)

تغليق التعليق (٤/ ٦٨). (0)

هذا الحديث بل دخل لرواتها حديث في حديث، وإنما ذلك الحديث أن أبا بكر أتى النبي على وهو في بيته قد انكشف فخذه فجلس أبو بكر، ثم دخل عمر، ثم دخل عثمان فغطاها، الحديث. قلت: يشير إلى حديث عائشة «كان رسول الله على مضطجعًا في بيته كاشفًا عن فخذيه أو ساقيه، فاستأذن أبو بكر فأذن له وهو على تلك الحالة» الحديث، وفيه «ثم دخل عثمان فجلست وسويت ثيابك، فقال: ألا أستحي من رجل تستحي منه الملائكة»، وفي رواية لمسلم أنه على قال في جواب عائشة: «إن عثمان رجل حيي، وإني خشيت إن أذنت له على تلك الحالة لا يبلغ إلى في حاجته» انتهى. وهذا لا يلزم منه تغليط رواية عاصم، إذ لا مانع أن يتفق للنبي في أن يغطي ذلك مرتين حين دخل عثمان، وأن يقع ذلك في موطنين، ولاسيما مع اختلاف مخرج الحديثين وإنما يقال ما قاله الداو دي حيث تتفق المخارج، فيمكن أن يدخل حديث في حديث لا مع افتراق المخارج كما في هذا. والله أعلم.

الحديث الثاني: حديث عبيد الله بن عدي بن الخيار في قصة الوليد بن المغيرة.

قوله: (ما يمنعك أن تكلم عثمان) في رواية معمر عن الزهري الآتية في هجرة الحبشة (۱) «أن تكلم خالك»، ووجه كون عثمان خاله أن أم عبيدالله هذا هي أم قتال بنت أسيد بن أبي العاص ابن أمية وهي بنت عم عثمان، وأقارب الأم يطلق عليهم أخوال، وأما أم عثمان فهي أروى بنت كريز \_ بالتصغير \_ ابن ربيعة بن حبيب بن عبد شمس، وأمها أم حكيم البيضاء بنت عبد المطلب، وهي شقيقة عبدالله والدالنبي على ويقال إنهما ولدا توأمًا، حكاه الزبير بن بكار، فكان ابن بنت عمة النبي كلى ، وكان النبي الله المناه وقد أسلمت أم عثمان كما بينت ذلك في كتاب الصحابة. وروى محمد بن الحسين المخزومي في كتاب المدينة أنها ماتت في خلافة ابنها عثمان وأنه كان ممن حملها إلى قبرها. وأما أبوه فهلك في الحاهلية.

قوله: (لأخيه) اللام للتعليل أي لأجل أخيه، ويحتمل أن تكون بمعنى عن، ووقع في رواية الكشميهني «في أخيه».

قوله: (الوليد) أي ابن عقبة، وصرح بذلك في رواية معمر، وعقبة هو ابن أبي معيط بن أبي عمرو بن أمية بن عبد شمس وكان أخًا عثمان لأمه، وكان عثمان ولاه الكوفة بعد عزل سعد ابن أبي وقاص، فإن عثمان كان ولاه الكوفة لما ولي الخلافة بوصية من عمر كما سيأتي في آخر

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۰۳)، كتاب مناقب الأنصار، باب ۳۷، ح ۳۸۷۲.

ترجمة عثمان (۱) في قصة مقتل عمر، ثم عزله بالوليد وذلك سنة خمس وعشرين، وكان سبب ك - ذلك أن سعدًا كان أميرها وكان عبد الله بن مسعود على بيت المال فاقترض سعد/ منه مالاً، فجاءه يتقاضاه فاختصما، فبلغ عثمان فغضب عليهما وعزل سعدًا، واستحضر الوليد وكان عاملًا بالجزيرة على عسر بها فولاه الكوفة، وذكر ذلك الطبرى في تاريخه.

قوله: (فقد أكثر الناس فيه) أي في شأن الوليد من القول، ووقع في رواية معمر وكان أكثر الناس فيما فعل به، أي من تركه إقامة الحد عليه، وإنكارهم عليه عزل سعد بن أبي وقاص به مع كون سعد أحد العشرة ومن أهل الشورى واجتمع له من الفضل والسنن والعلم والدين والسبق إلى الإسلام ما لم يتفق شيء منه للوليد بن عقبة، والعذر لعثمان في ذلك أن عمر كان عزل سعدًا كما تقدم بيانه في الصلاة (٢٠)، وأوصى عمر من يلي الخلافة بعده أن يولي سعدًا قال: «لأني لم أعزله عن خيانة ولا عجز» كما سيأتي ذلك في حديث مقتل عمر (٣) قريبًا، فولاه عثمان امتثالاً لوصية عمر، ثم عزله للسبب الذي تقدم ذكره وولى الوليد لما ظهر له من كفايته لذلك وليصل رحمه، فلما ظهر له سوء سيرته عزله، وإنما أخر إقامة الحد عليه ليكشف عن حال من شهد عليه بذلك، فلما وضح له الأمر أمر بإقامة الحد عليه. وروى المداثني من طريق الشعبي أن عثمان لما شهدوا عنده على الوليد حبسه.

قوله: (فقصدت لعثمان حتى خرج) أي أنه جعل غاية القصد خروج عثمان. وفي رواية الكشميهني «حين خرج»، وهي تشعر بأن القصد صادف وقت خروجه، بخلاف الرواية الأخرى فإنها تشعر بأنه قصد إليه ثم انتظره حتى خرج، يؤيد الأول رواية معمر «فانتصبت لعثمان حين خرج».

قوله: (إن لي إليك حاجة، وهي نصيحة لك. فقال: يا أيها المرء منك) كذا في رواية يونس.

قوله: (قال معمر: أعوذ بالله منك) هذا تعليق أراد به المصنف بيان الخلاف بين الروايتين، ورواية معمر قد وصلها في هجرة الحبشة (٤) كما قدمته ولفظه هناك «فقال: يا أيها المرء أعوذ

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۰۲)، كتاب فضائل الصحابة، باب، م-۳۷۰.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۲۰۱۱)، کتاب الأذان، باب ۹۰، ح ۷۵۰.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٠٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٨، ح٠٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٦٠٣)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣٧، ح٣٨٧٢.

بالله منك»، قال ابن التين: إنما استعاذ منه خشية أن يكلمه بشيء يقتضي الإنكار عليه، وهو في ذلك معذور فيضيق بذلك صدره.

قوله: (فانصرفت فرجعت إليهما) زاد في رواية معمر «فحدثتهما بالذي قلت لعثمان، وقال لي، فقالا: قد قضيت الذي كان عليك».

قوله: (إذ جاء رسول عثمان) في رواية معمر «فبينما أنا جالس معهما إذ جاءني رسول عثمان فقالا لي: قد ابتلاك الله، فانطلقت»، ولم أقف في شيء من الطرق على اسم هذا الرسول.

قوله: (وكنت ممن استجاب) هو بفتح كنت على المخاطبة وكذا هاجرت وصحبت، وأراد بالهجرتين الهجرة إلى الحبشة والهجرة إلى المدينة، وسيأتي ذكرهما قريبًا، وزاد في رواية معمر «ورأيت هديه» أي هدي النبي عليه وهو بفتح الهاء وسكون الدال الطريقة، وفي رواية شعيب عن الزهري الآتية في هجرة الحبشة «وكنت صهر رسول الله عليه الله عليه المستحدة الحبشة «وكنت صهر رسول الله عليه المستحدة الحبشة المستحدة العبية المستحدة العبية المستحدة العبية المستحدة العبية المستحدد المستحد المستحد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد العبية المستحدد العبية المستحدد المستحد

قوله: (وقد أكثر الناس في شأن الوليد) زاد معمر بن عقبة «فحق عليك أن تقيم عليه الحد».

قوله: (قال: أذركت رسول الله؟ فقلت: لا) في رواية معمر «فقال لي: يا ابن أختي»، وفي رواية صالح بن أبي الأخضر عن الزهري عن عمر بن شبة «قال: هل رأيت رسول الله الله قال: لا»، ومراده بالإدراك إدراك السماع منه والأخذ عنه، وبالرؤية رؤية المميز له، ولم يرد هنا الإدراك بالسن فإنه ولد في حياة النبي الله في فسيأتي في المغازي (١) في قصة مقتل حمزة من حديث وحشي بن حرب ما يدل على ذلك، ولم يثبت أن أباه عدي بن الخيار قتل كافرًا وإن ذكر ذلك ابن ماكو لا وغيره، فإن ابن سعد ذكره في طبقة الفتحيين، وذكر المدائني وعمر بن شبة في «أخبار المدينة» أن هذه القصة المحكية هنا وقعت لعدي بن الخيار نفسه مع عثمان. فالله أعلم. قال ابن التين: إنما استثبت عثمان في ذلك لينبهه على أن الذي ظنه من مخالفة عثمان ليس كما ظنه. قلت: ويفسر المراد من ذلك ما رواه أحمد من طريق سماك بن حرب عن عبادة بن زاهر سمعت عثمان خطب فقال: إنا والله قد صحبنا رسول الله/ عليه في السفر والحضر، إن ناسًا ٧٠ يعلموني سنته عسى أن لا يكون أحدهم رآه قط».

قوله: (خلص) بفتح المعجمة وضم اللام ويجوز فتحها بعدها مهملة، أي وصل، وأراد

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۱٤۳)، كتاب المغازى، باب ۲۳، ح ۲۷۲.

ابن عدي بذلك أن علم النبي رضي الله يكن مكتومًا ولا خاصًا بل كان شائعًا زائعًا حتى وصل إلى العذراء المستترة، فوصوله إليه مع حرصه عليه أولى .

قوله: (ثم أبو بكر مثله ثم عمر مثله) يعني قال في كل منهما فما عصيته ولا غششته، وصرح بذلك في رواية معمر.

قوله: (ثم استخلفت) بضم التاء الأولى والثانية.

قوله: (أفليس لي من الحق مثل الذي لهم؟) في رواية معمر «أفليس لي عليكم من الحق مثل الذي كان لهم علي ؟»، ووقع في رواية الأصيلي وَهُمٌّ يأتي بيانه هناك(١) إن شاء الله تعالى .

قوله: (فما هذه الأحاديث التي تبلغني عنكم) كأنهم كانوا يتكلمون في سبب تأخيره إقامة الحد على الوليد، وقد ذكرنا عذره في ذلك.

قوله: (فأمره أن يجلد) في رواية الكشميهني «أن يجلده».

قوله: (فجلده ثمانين) في رواية معمر «فجلد الوليد أربعين جلدة»، وهذه الرواية أصح من رواية يونس، والوهم فيه من الراوي عنه شبيب بن سعيد، ويرجح رواية معمر ما أخرجه مسلم من طريق أبي ساسان قال: «شهدت عثمان أتى بالوليد وقد صلى الصبح ركعتين ثم قال أزيدكم. فشهد عليه رجلان أحدهما حمران يعني مولى عثمان ـ أنه قد شرب الخمر، فقال أذيدكم. فقال الحسن: ول حارها من تولى عثمان: يا علي قم فاجلده. فقال علي: قم ياحسن فاجلده، فقال الحسن: ول حارها من تولى قارها. فكأنه وجد عليه فقال: يا عبد الله بن جعفر قم فاجلده، فجلده، وعلي يعد، حتى بلغ أربعين فقال: أمسك، ثم قال: جلد النبي الربعين، وأبو بكر أربعين، وعمر ثمانين، وكل ذلك سنة، وهذا أحب إلي انتهى. والشاهد الآخر الذي لم يسم في هذه الرواية قيل هو الصعب ابن جثامة الصحابي المشهور، رواه يعقوب بن سفيان في تاريخه، وعند الطبري من طريق سيف في الفتوح أن الذي شهد عليه ولد الصعب واسمه جثامة كاميم جده، وفي رواية أخرى أن ممن شهد عليه أبا زينب بن عوف الأسدي وأبا مورع الأسدي، وكذلك روى عمر بن شبة في ممن شهد عليه أبا زينب بن عوف الأسدي وقال: «لما بلغ عثمان قصة الوليد استشار عليًا فقال: أرى أن تستحضره، فإن شهدوا عليه بمحضر منه حددته. ففعل فشهد عليه أبو زينب فقال: أرى أن تستحضره، فإن شهدوا عليه بمحضر منه حددته. ففعل فشهد عليه أبو زينب وأبو مورع وجندب بن زهير الأزدي وسعد بن مالك الأشعري»، فذكر نحو رواية أبي ساسان وفيه «فضربه بمخصرة لها رأسان، فلما بلغ أربعين قال له: أمسك». وأخرج من طريق الشعبي وفيه «فضربه بمخصرة لها رأسان، فلما بلغ أربعين قال له: أمسك».

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٦٠٣)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٣٧، ح ٣٨٧٢.

قال: قال الحطيئة في ذلك:

شهد الحطيئة يوم يلقى ربه أن الوليد أحق بالعذر نادى وقد تمت صلاتهم أزيد كم سفهًا وما يدري فأتوا أبا وهب ولو أذنوا لقرنت بين الشفع والوتر كفوا عنانك إذ جريت ولو

وذكر المسعودي في «المروج» أن عثمان قال للذين شهدوا: وما يدريكم أنه شرب الخمر؟ قالوا: هي التي كنا نشربها في الجاهلية. وذكر الطبري أن الوليد ولي الكوفة خمس سنين، قالوا: وكان جوادًا، فولى عثمان بعده سعيد بن العاص فسار فيهم سيرة عادلة فكان بعض الموالي يقول:

يا ويلنا قدعزل الوليد وجاءنا مجوعًا سعيد ينقص في الصاع و لا يزيد الحديث الثالث: حديث أنس «اسكن أحد» بضم الدال على أنه منادى مفرد، وحذف منه حرف النداء، وقد/ تقدم الكلام عليه في مناقب أبي بكر (۱۱)، ومن رواه بلفظ حراء، وأنه يمكن وللجمع بالحمل على التعدد، ثم وجدت ما يؤيده: فعند مسلم من حديث أبي هريرة قال: «كان رسول الله على حراء هو وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير، فتحركت الصخرة، فقال رسول الله على فذكره، وفي رواية له «وسعد» وله شاهد من حديث سعيد بن زيد عند الترمذي وآخر عن على عند الدار قطني.

#### الحديث الرابع:

قوله: (حدثنا شاذان) هو الأسودبن عامر، وعبيدالله هو ابن عمر.

قوله: (ثم نترك أصحاب رسول الله على لانفاضل بينهم) تقدم الكلام عليه في مناقب أبي بكر، قال الخطابي (٢٠): إنما لم يذكر ابن عمر عليًا لأنه أراد الشيوخ وذوي الأسنان الذين كان رسول الله على إذا حزبه أمر شاورهم، وكان علي في زمانه على حديث السن. قال: ولم يرد ابن عمر الازدراء به ولا تأخيره عن الفضيلة بعد عثمان. انتهى. وما اعتذر به من جهة السن بعيد لا أثر له في التفضيل المذكور، وقد اتفق العلماء على تأويل كلام ابن عمر هذا لما تقرر عند أهل السنة قاطبة من تقديم على بعد عثمان، ومن تقديم بقية العشرة المبشرة على غيرهم، ومن

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٣٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح٥٦٧٥.

<sup>(</sup>٢) معالم السنن (٤/ ٢٧٩)، ومن باب التفضيل.

تقديم أهل بدر على من لم يشهدها، وغير ذلك، فالظاهر أن ابن عمر إنما أراد بهذا النفي أنهم كانوا يجتهدون في التفضيل، فيظهر لهم فضائل الثلاثة ظهورًا بينًا فيجزمون به، ولم يكونوا حينئذ اطلعوا على التنصيص، ويؤيده ما روى البزار عن ابن مسعود قال: «كنا نتحدث أن أفضل أهل المدينة علي بن أبي طالب» رجاله موثقون، وهو محمول على أن ذلك قاله ابن مسعود بعد قتل عمر، وقد حمل أحمد حديث ابن عمر على ما يتعلق بالترتيب في التفضيل، واحتج في التربيع بعلي بحديث سفينة مرفوعًا «الخلافة ثلاثون سنة ثم تصير ملكًا» أخرجه أصحاب السنن وصححه ابن حبان وغيره.

وقال الكرماني (١): لا حجة في قوله «كنا نترك»؛ لأن الأصوليين اختلفوا في صيغة «كنا نفعل» لا في صيغة «كنا لا نفعل» لتصوير تقرير الرسول في الأول دون الثاني، وعلى تقدير أن يكون حجة فما هو من العمليات حتى يكفي فيه الظن، ولو سلمنا فقد عارضه ما هو أقوى منه. ثم قال: ويحتمل أن يكون ابن عمر أراد أن ذلك كان وقع لهم في بعض أزمنة النبي على فلا يمنع ذلك أن يظهر بعد ذلك لهم، وقد مضت تتمة هذا في مناقب أبي بكر (٢). والله أعلم.

قوله: (تابعه عبد الله بن صالح عن عبد العزيز) أي ابن أبي سلمة بإسناده المذكور، وابن صالح هذا هو الجهني كاتب الليث، وقيل هو العجلي والد أحمد صاحب «كتاب الثقات» والله أعلم. وكأن البخاري أراد بهذه المتابعة إثبات الطريق إلى عبد العزيز بن أبي سلمة ؛ لأن عباسًا الدوري روى هذا الحديث عن شاذان فقال: «عن الفرج بن فضالة عن يحيى بن سعيد عن نافع» فكأن لشاذان فيه شيخين. والله أعلم. وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق أبي عمار والرمادي وعثمان بن أبي شيبة وغير واحد عن أسود بن عامر المذكور، وكذلك رواه عن عبد العزيز عبدة أبو سلمة الخزاعي وحجين بن المثنى.

### الحديث الخامس:

قوله: (حدثنا موسى) هو ابن إسماعيل.

قوله: (عثمان هو ابن موهب) نسبة إلى جده وهو عثمان بن عبدالله بن موهب بفتح الميم وسكون الواو وفتح الهاء بعدها موحدة مولى بني تيم، بصري تابعي وسط من طبقة الحسن البصري وهو ثقة باتفاقهم، وفي الرواة آخريقال له عثمان بن موهب بصري أيضًا لكنه أصغر من

<sup>(1) (31/777).</sup> 

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٣٣)، كتاب فضائل الصحابة، بابه، ح٥٥٥.

هذا، روى عن أنس، روى عنه زيدبن الحباب وحده أخرج له النسائي.

قوله: (جاء رجل من أهل مصر وحج البيت) لم أقف على اسمه و لا على اسم من أجابه من القوم و لا على أسماء القوم، وسيأتي في تفسير (١) قوله تعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَقَّى لَا تَكُونَ فِنْنَةً ﴾ القوم و لا على أسماء القوم، وسيأتي في تفسير أنه العلاء بن عِرَار، وهو بمهملات، وكذا في مناقب على (٢) بعد هذا، ويأتي في سورة الأنفال (٣) أن الذي باشر السؤال اسمه حكيم، وعليه اقتصر بيخنا ابن الملقن، وهذا كله بناء على أن الحديثين في قصة واحدة.

قوله: (قال فمن الشيخ) أي الكبير (فيهم؟) الذي يرجعون إلى قوله.

قوله: (هل تعلم أن عثمان فريوم أحد. . .) إلخ ، الذي يظهر من سياقه أن السائل كان ممن يتعصب على عثمان ، فأراد بالمسائل الثلاث أن يقرر معتقده فيه ، ولذلك كبر مستحسنًا لما أجابه به ابن عمر .

قوله: (قال ابن عمر: تعالى أبين لك) كأن ابن عمر فهم منه مراده لما كبر، وإلا لو فهم ذلك من أول سؤاله لقرن العذر بالجواب، وحاصله أنه عابه بثلاثة أشياء فأظهر له ابن عمر العذر عن جميعها: أما الفرار فبالعفو، وأما التخلف فبالأمر، وقد حصل له مقصود من شهد من ترتب الأمرين الدنيوي وهو السهم والأخروي وهو الأجر، وأما البيعة فكان مأذونًا له في ذلك أيضًا، ويدرسول الله على خير لعثمان من يده كما ثبت ذلك أيضًا عن عثمان نفسه فيما رواه البزار بإسناد جيد أنه عاتب عبد الرحمن بن عوف فقال له: لم ترفع صوتك علي ؟ فذكر الأمور الثلاثة، فأجابه بمثل ما أجاب به ابن عمر، قال في هذه: فشمال رسول الله على عن من يميني.

قوله: (فأشهد أن الله عفا عنه وغفر له) يريد قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّهَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً الْجَمْعَانِ إِنَّهَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً كَلَهُ مُ اللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً كَلِهُمُ وَلَقَدَ عَفَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً كَلِهُمُ وَلَقَدَ عَفَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورً كَلِهُ وَلَقَدَ عَفَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللَّهُ عَفُورً كَلِهُ وَلَقَدَ عَفَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللّهُ عَفُورً كَاللهُ عَلَيْهُ وَلَقَدَ عَفَا ٱللهُ عَنْهُمُ ۚ إِنَّ ٱللّهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَقَدَ عَفَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَنْهُمْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّالُهُ عَلَيْهُ وَلَكُولُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ وَلَقُولُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ إِلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْهُ عَلَيْكُولِكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَا الللهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُولِكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُولِكُ عَلَيْكُمْ عَلَي

قوله: (وأما تغيبه عن بدر فإنه كان تحته بنت رسول الله على الله على رقية ، فروى الحاكم في «المستدرك» من طريق حماد بن سلمة عن هشام بن عروة عن أبيه قال: «خلف النبي على عثمان وأسامة بن زيد على رقية في مرضها لما خرج إلى بدر ، فمات رقية حين وصل زيد بن حارثة

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۰)، كتاب التفسير «الأنفال»، باب٥، ح٠٥٦٠.

<sup>(</sup>۲) (۱۸/۸۱)، باب۹، ح۳۷۰۳.

<sup>(</sup>٣) (١٥١/١٠)، كتاب التفسير، باب٥، ح٠٥٦٥.

بالبشارة، وكان عمر رقية لما ماتت عشرين سنة»، قال ابن إسحاق: ويقال إن ابنها عبد الله بن عثمان مات بعدها سنة أربع من الهجرة وله ست سنين.

قوله: (فلو كان أحد ببطن مكة أعز من عثمان) أي على من بها (لبعثه) أي النبي على (مكانه) أي بدل عثمان.

قوله: (فبعث النبي على عثمان وكانت بيعة الرضوان) أي بعد أن بعثه والسبب في ذلك أن النبي على عثمان ليعلم قريشًا أنه إنما جاء معتمرًا لا محاربًا، ففي غيبة عثمان شاع عندهم أن المشركين تعرضوا لحرب المسلمين، فاستعد المسلمون للقتال وبايعهم النبي على حينتذ تحت الشجرة على أن لا يفروا وذلك في غيبة عثمان، وقيل: بل جاء الخبر بأن عثمان قتل، فكان ذلك سبب البيعة، وسيأتي إيضاح ذلك في عمرة الحديبية من المغازي (١).

قوله: (فقال رسول الله على بيده اليمنى) أي أشار بها .

قوله: (هذه يد عثمان) أي بدلها، فضرب بها على يده اليسرى فقال: «هذه \_ أي البيعة \_ لعثمان» أي عن عثمان.

قوله: (فقال له ابن عمر: اذهب بها الآن معك) أي اقرن هذا العذر بالجواب حتى لا يبقى لك فيما أجبتك به حجة على ما كنت تعتقده من غيبة عثمان، وقال الطيبي: قال له ابن عمر تهكمًا به، أي توجه بما تمسكت به فإنه لا ينفعك بعدما بينت لك، وسيأتي بقية لما دار بينهما في ذلك في مناقب علي (٢) إن شاء الله تعالى، (تنبيه): وقع هنا عند الأكثر حديث أنس المذكور قبل بحديثين، والذي أوردناه هو ترتيب ما وقع في رواية أبي ذر، والخطب في ذلك سهل.

### ٨-باب قِصَّةِ الْبَيْعَةِ وَالاتِّفَاقِ عَلَى عُثْمَانَ بْنِ عَفَّانَ وَفِيهِ مَفْتَلُ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

• ٣٧٠٠ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُوعَوَانَةَ عَنْ حُصَيْنِ عَنْ عَمْرِ و بْنِ مَيْمُونِ قَالَ: رَأَيْتُ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَبْلَ أَنْ يُصَابَ بِأَيَّامِ بِالْمَدِينَةِ، ووَقَفَ عَلَى حُذَيْفَةَ بْنِ - الْيَمَانِ وَعُثْمَانَ بْنِ حُنَيْفٍ/ قَالَ: كَيْفَ فَعَلْتُمَا؟ أَتَخَافَانِ أَنْ تَكُونَا قَدْ حَمَّلْتُمَا الأرْضَ مَا لا تُطِيقُ؟ قَالا: حَمَّلْنَاهَا أَمْرًا هِيَ لَهُ مُطِيقَةٌ، مَا فِيهَا كَبِيرُ فَضْلِ. قَالَ: انْظُرَا أَنْ تَكُونَا حَمَّلْتُمَا

<sup>(</sup>١) (٩/ ٢٦٩)، كتاب المغازي، باب ٣٥، ح١٦٧.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٩)، كتاب فضائل الصحابة، باب٩، ح ٣٧٠٤.

الأرْضَ مَا لا تُطِيقُ. قَالَ: قَالا: لا. فَقَالَ عُمَرُ: لَئِنْ سَلَّمَنِي اللَّهُ لأَدْعَنَّ أَرَامِلَ أَهْلِ الْعِرَاقِ لا يَخْتَجْنَ إِلَى رَجُلٍ بَعْدِي أَبَدًا. قَالَ: فَمَا أَتَتْ عَلَيْهِ إِلا رَابِعَةٌ حَتَّى أُصِيبَ، قَالَ: إِنِّي لَقَائِمٌ مَا بَيْنِي وَبَيْنَهُ إِلا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّاسٍ غَدَاةً أُصِيبَ، وَكَانَ إِذَا مَرَّ بَيْنَ الصَّفَيْنِ قَالَ: اسْتَوُوا. حَتَّى إِذَا لَمْ يَرَ فِيهِنَّ خَلَلاً تَقَدَّمَ فَكَبَّرَ. وَرُبَّمَا قَرَأَ شُورَةً يُوسُفَ أَوِ النَّحْلَ أَوْ نَحْوَ ذَلِكَ فِي الرَّكْعَةِ الأولَى، كَتَّى يَجْتَمِعَ النَّاسُ مِن فَمَا هُو إِلا أَنْ كَبَرَ فَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: قَتَلَنِي - أَوْ أَكَلِنِي - الْكَلْبُ، حِينَ طَعَنَهُ عُلَا وَلَى، فَطَارَ الْعِلْجُ بِسِكِينِ ذَاتِ طَرَفَيْنِ، لا يَمُوعُ عَلَى أَحَدٍ يَمِينًا وَلا شِمَالاً إِلا طَعَنَهُ، حَتَّى طَعَنَ ثَلاثَةَ عَشَرَ رَجُلاً مَاتَ مِنْهُمْ مَسْبُعَةٌ، فَلَمَّا رَأَى ذَلِكَ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ طَرَحَ عَلَيْهِ بُرُنُسًا، فَلَمَّا ظَنَّ الْعِلْجُ أَنَّهُ مَا خُوذُنْ خَرَنَفْسَهُ.

وَتَنَاوَلَ عُمَرُ يَدَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ فَقَدَّمَهُ، فَمَنْ يَلِي عُمَرَ فَقَدْ رَأَى الَّذِي أَرَى، وَأَمَّا نَوَاحِي الْمَسْجِدِ فَإِنَّهُمْ لا يَدْرُونَ غَيْرَ أَنَّهُمْ قَدْ فَقَدُوا صَوْتَ عُمَرَ، وَهُمْ يَقُولُونَ: سُبْحَانَ اللَّهِ، نُوَاحِي الْمَسْجِدِ فَإِنَّهُمْ لا يَدْرُونَ غَيْرَ أَنَّهُمْ قَدْ فَقَدُوا صَوْتَ عُمَرَ، وَهُمْ يَقُولُونَ: سُبْحَانَ اللَّهِ، سُبْحَانَ اللَّهِ. فَصَلَّى بِهِمْ عَبْدُ الرَّحْمَنِ صَلاةً خَفِيفَةً، فَلَمَّا انْصَرَفُوا قَالَ: يَا ابْنَ عَبَّاسِ انْظُرْ مَنْ قَتَلَنِي. فَجَالَ سَاعَةً، ثُمَّ جَاءَ فَقَالَ: غُلامُ الْمُغِيرَةِ. قَالَ: الصَّنَعُ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: قَاتَلَهُ اللَّهُ، لَقَدْ أَمَرْتُ بِهِ مَعْرُوفًا، الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَجْعَلْ مِيتَتِي بِيدِ رَجُلٍ يَدَّعِي الإسلامَ، قَدْكُنْتَ أَنْتَ لَقَدْ أَمَرْتُ بِهِ مَعْرُوفًا، الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَجْعَلْ مِيتَتِي بِيدِ رَجُلٍ يَدَّعِي الإسلامَ، قَدْكُنْتَ أَنْتَ وَلَا الْعَبَّاسُ أَكْثَرَهُمْ رَقِيقًا، فَقَالَ: إِنْ شِنْتَ فَعَلْتُ اللهُ إِللهَ اللهِ عَبْلُ اللهَ عَمْلُ اللهَ عَبْلُ أَكْرَهُمْ رَقِيقًا، فَقَالَ: إِنْ شِنْتَ فَعَلْتُ الْعَبُّ اللهُ عَبْلَ وَكَانَ الْعَبَّاسُ أَكْثُومُ مُ رَقِيقًا، فَقَالَ: إِنْ شِنْتَ فَعَلْتُ الْعُبُولَ وَاللّهُمُ وَلَا الْعَبْسُ إِلَى اللّهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَى الْعَبُولُ وَلَا الْعَبُلُومُ وَلَا قَالَا عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَبْسُ اللهُ الْحَدُلُولُهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الل

فَاحْتُمِلَ إِلَى بَيْتِهِ، فَانْطَلَقْنَا مَعَهُ وَكَأَنَّ النَّاسَ لَمْ تُصِبْهُمْ مُصِيبَةٌ قَبْلَ يَوْمَئِذِ، فَقَائِلٌ يَقُولُ: لأَبُسْ وَقَائِلٌ يَقُولُ: أَخَافُ عَلَيْهِ. فَأَتِي بِنبِيذِ فَشَرِبَهُ فَخَرَجَ مِنْ جَوْفِهِ، ثُمَّ أُتِي بِلَبَنِ فَشَرِبَهُ فَخَرَجَ مِنْ جَوْفِهِ، ثُمَّ أُتِي بِلَبَنِ فَشَرِبَهُ فَخَرَجَ مِنْ جَوْفِهِ، ثُمَّ أُتِي بِلَبَنِ فَشَرِبَهُ فَخَرَجَ مِنْ جُوْحِهِ، فَعَلِمُوا أَلَّهُ مَيَّتٌ، فَلَخَلْنَاعَلَيْهِ، وَجَاءَ النَّاسُ فَجَعَلُوا يُشْنُونَ عَلَيْهِ، وَجَاءَ رَجُلٌ شَابٌ فَقَالَ: أَبْشِوْ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ بِبُشْرَى اللَّهِ لَكَ مِنْ صُحْبَةِ رَسُولِ اللَّهِ يَعْيُرُ وَقَلَم فِي الإسلامِ مَا قَدْ عَلَمْتَ، ثُمَّ مَ وَلِيتَ فَعَدَلْتَ، ثُمَّ شَهَادَةٌ. قَالَ: وَدِدْتُ أَنَّ ذَلِكَ كَفَافٌ؛ لا عَلَيَّ وَلا لِي. فَلَمَّا أَدْبَرَ إِنْ وَفَى لَهُ مَا لَذَ رُدُّوا عَلَيَّ الْغُلامَ. قَالَ: يَا ابْنَ أَخِي ارْفَعْ ثَوْبُكَ؛ فَإِلَّهُ أَبْقَى إِذَا إِزَارُهُ يَمَسُّ الأرْضَ، قَالَ: يَا ابْنَ أَخِي ارْفَعْ ثَوْبُكَ؛ فَإِلَّهُ أَبْقَى إِلْكَ بُونَ عَلَى اللَّهُ بْنَ عُمَرَ انْظُرُ مَا عَلَيَّ مِنَ الدَّيْنِ. فَحَسَبُوهُ فَوَجَدُوهُ مِنَةً وَثَمَانِينَ إِنْ وَفَى لَهُ مَالُ أَلِ عُمَرَ الْفُلَامَ، قَالَ: يَا ابْنَ أَخِي مِنْ عَدِي مِن اللَّهُ عِنْ اللَّهُ مُوالِهِ مَن وَالا فَسَلْ فِي يَنِي عَدِي بْنِ كَعْبِ الْفَوْمِينِ فَقُلْ: يَعْدُ أُلُو السَّلَامَ، وَلا تَقُلْ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَمْوالِهِ مَ فَالَا أَمْوالِهِ مَا عَلَى اللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ أَمْ الْمُؤْمِنِينَ أَمُوالِهِ مَا عَلَى اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَمُوالُوهُ مَنْ الْمُؤْمِنِينَ أَمِيرًا، وَقُلْ: يَسْتُأُذِنُ عُمَرُ السَّلَامَ، وَلا تَقُلْ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَمِيرًا، وَقُلْ: يَسْتُأْذِنُ عُمَرُ السَّلَامَ، وَلا تَقُلْ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَمِيرًا، وَقُلْ: يَسْتُأُذِنُ عُمَرُ السَّلَامَ، وَلا تَقُلْ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ أَمِيرًا، وَقُلْ: يَسْتُونُ عُمَرُ السَّلَامَ، وَلا تَقُلْ أَمْولِهُ مَا مُعُ مَا وسَلَ فَي عَمْ السَّلُ الْمُؤْمِنِينَ أَمْ مُولِولًا مَنْ مَا مُعَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَمُوالِكُ الْمُؤْمِنِينَ أَلْمُومِونِينَ أَمُوالِهُ الْمُؤْمِولِينَ الْمُؤْمِولِينَ الْمُؤْمِولِينَ الْمُؤْم

- فَسَلَّمَ / وَاسْتَأْذُنَ، ثُمَّ دَخَلَ عَلَيْهَا فَوَجَدَهَا قَاعِدَةً تَبْكِي، فَقَالَ: يَقْرَأُ عَلَيْكِ عُمَوُ بْنُ الْحَطَّابِ السَّلامَ وَيَسْتَأْذِنُ أَنْ يُدْفَنَ مَعَ صَاحِبَيْهِ. فَقَالَتْ: كُنْتُ أُرِيدُهُ لِيَفْسِي. فَلَمَّا أَقْبَلَ قِيلَ: هَذَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ قَدْ جَاءَ. قَالَ: ارْفَعُونِي. فَأَسْنَدَهُ رَجُلٌ إلَيْهِ، فَقَالَ: مَا لَدَيْكَ؟ قَالَ: اللَّذِي تُحِبُّ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَذِنَتْ. قَالَ: الْحَمْدُ لِلَّهِ، مَا كَانَ مِنْ شَيْءِ فَقَالَ: مَا لَدَيْكَ؟ قَالَ: اللَّذِي تُحِبُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، أَذْ مَا لَذَ الْكَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّاب، فَإِنْ وَقَلْنَ إِلَى مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ. وَجَاءَتْ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ حَفْصَةُ أَذِنَتْ لِي فَأَذْ خِلُونِي، وَإِنْ رَقَّتُنِي إِلَى مَقَابِرِ الْمُسْلِمِينَ. وَجَاءَتْ أُمُّ الْمُؤْمِنِينَ حَفْصَةُ وَالنِّسَاءُ تَسِيرُ مَعَهَا، فَلَمَّا رَأَيْنَاهَا قُمْنَا، فَولَجَتْ عَلَيْهِ فَبَكَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً، وَاسْتَأَذُنَ الرَّجَالُ، وَالنَّسَاءُ تَسِيرُ مَعَهَا، فَلَمَّا رَأَيْنَاهَا قُمْنَا، فَولَجَتْ عَلَيْهِ فَبَكَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً، وَاسْتَأَذُنَ الرَّجَالُ، وَالنَّسَاءُ تَسِيرُ مَعَهَا، فَلَمَّا رَأَيْنَاهَا قُمْنَا، فَولَجَتْ عَلَيْهِ فَبَكَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً، وَاسْتَأَذُنَ الرَّجَالُ، فَولَجَتْ عَلَيْهِ فَبَكَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً، وَاسْتَأَذُنَ الرَّجَالُ، فَولَاجِ النَّفُورِ أَو الرَّهُ شِعْدَهُ الْمَعْمِ وَالْمَاءُ وَلَكَ اللَّهُ وَلَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عُمْرَ، وَلَسْ لَهُ مِنَ الأَمْرِ شَيْءً لَكَ عَيْثَةِ التَعْزِيَةِ لَهُ وَالْ أَلْمَارَهُ سَعْدًا فَهُو ذَاكَ، وَلِلْهُ فَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا الْأَمْرَ، فَإِنْ الْمُورُ الْمُورَةُ الْمُعْمَانِ وَالْمُورَةُ اللَّهُ وَلَا عَلَيْهُ التَعْزِيةِ لَهُ وَالْا فَلْيَسْتَعِنْ بِهِ أَيْكُمْ مَا أُمْرَ، فَإِنِي لَمُ عَرْهُ وَلا خِيَانَةٍ.

وَقَالَ: أُوصِيهِ الْخَلِيفَةَ مِنْ بَعْدِي بِالْمُهَاجِرِينَ الأُوَّلِينَ، أَنْ يَعْرِفَ لَهُمْ حَقَّهُمْ، وَيَحْفَظَ لَهُمْ حُرْمَتَهُمْ، وَأُوصِيهِ بِالأَنْصَارِ خَيْرًا الَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ، أَنْ يُعْبَلَ مِنْ مُحْسِنِهِمْ، وَأُوصِيهِ بِأَهْلِ الأَمْصَارِ خَيْرًا، فَإِنَّهُمْ رِدْءُ الإسلامِ، وَجُبَاةُ مُحْسِنِهِمْ، وَأَنْ يُعْفَى عَنْ مُسِيمِهِمْ، وَأُوصِيهِ بِأَهْلِ الأَمْصَارِ خَيْرًا، فَإِنَّهُمْ رِدْءُ الإسلامِ، وَجُبَاةُ الْمَالِ، وَغَيْظُ الْعَدُو، وَأَنْ لا يُؤخَذَ مِنْهُمْ إلا فَضْلَهُمْ عَنْ رِضَاهُمْ، وَأُوصِيهِ بِالأَعْرَابِ خَيْرًا، فَإِنَّهُمْ أَصْلُ الْعَرَبِ، وَمَادَّةُ الإسلام، أَنْ يُؤخَذ مِنْ حَواشِي أَمْوَالِهِمْ، وَيُردَّعَلَى فَقَرَائِهِمْ، وَلُومِيهِ بِلاَعْرَابِ خَيْرًا، وَأُوصِيهِ بِلاَعْرَابِ خَيْرًا، فَإِنَّهُمْ أَصْلُ الْعَرَبِ، وَمَادَّةُ الإسلام، أَنْ يُؤخَذ مِنْ حَواشِي أَمُوالِهِمْ، وَيُردَّعَلَى فَقَرَائِهِمْ، وَلُومِيهِ بِلاَعْرَابِ مَالُهُمْ وَاللهُمْ بَعْهُدِهِمْ، وَأَنْ يُقَاتَلَ مِنْ وَرَائِهِمْ، وَلا يُكَلِّفُوا وَأُوصِيهِ بِذِمَّةِ اللهِ وَذِمَّةِ رَسُولِهِ عَيْقِهُمْ، أَنْ يُوفَى لَهُمْ بِعَهْدِهِمْ، وَأَنْ يُقَاتَلَ مِنْ وَرَائِهِمْ، وَلا يُكَلَّفُوا إلا طَاقَتَهُمْ. فَلَمَا قُبِضَ خَرَجُنَا بِهِ فَانْطَلَقْنَا نَمْشِي، فَسَلَّمَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ قَالَ: يَسْتَأَذِنُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ. قَالَتْ: أَذْخِلُوهُ وَقُومِعَ هُنَالِكَ مَعَ صَاحِبَيْهِ.

فَلَمَّا فُرِغَ مِنْ دَفْنِهِ اجْتَمَعَ هَوُّلاءِ الرَّهْطُ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: اجْعَلُوا أَمْرَكُمْ إِلَى ثَلاثَةٍ مِنْكُمْ. فَقَالَ الرَّبَيْرُ: قَدْجَعَلْتُ أَمْرِي إِلَى عَلِيٍّ. فَقَالَ طَلْحَةُ: قَدْجَعَلْتُ أَمْرِي إِلَى عَبْدُ الرَّحْمَن بْنِ عَوْفِ. فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: أَيُّكُمَا تَبَرَّأُ مِنْ هَذَا الأَمْرِ سَعْدٌ: قَدْجَعَلْتُ أَمْرِي إِلَى عَبْدُ الرَّحْمَن بْنِ عَوْفِ. فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: أَيُّكُمَا تَبَرَّأُ مِنْ هَذَا الأَمْرِ فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن فَلَا فَعْدُ الرَّحْمَن الشَّيْخَانِ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن الشَّيْخَانِ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن الشَّيْخَانِ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن الشَّيْخَانِ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَن الشَّيْخَانِ اللَّهُ عَلَيْكَ أَنْ لا آلُو عَنْ أَفْضَلِكُمْ؟ قَالا: نَعَمْ. فَأَخَذَ بِيَدِ أَحَدِهِمَا فَقَالَ: لَكَ قَرَابَةً مَنْ وَلَيْنَ أَمِّن تُكَ لَتَعْدِلَنَ، وَلَيْنَ مِنْ رَسُولِ اللَّه عَلَيْكَ لَيْنَ أَمَّرْتُكَ لَتَعْدِلَنَ، وَلَيْنَ

أُمَّرْتُ عُثْمَانَ لَتَسْمَعَنَّ/ وَلَتُطِيعَنَّ. ثُمَّ خَلا بِالآخَرِ فَقَالَ مِثْلَ ذَلِكَ، فَلَمَّا أَخَذَ الْمِيثَاقَ قَالَ: ارْفَعْ ۖ ۖ ۖ ۖ لَكَ يَدَكَ يَاعُثْمَانُ. فَبَايَعَهُ، فَبَايَعَ لَهُ عَلِيٍّ، وَوَلَجَ أَهْلُ الدَّارِ فَبَايَعُوهُ.

[تقدم في: ١٣٩٢، الأطراف: ٣٠٥٢، ٣١٦٢، ٤٨٨٨، ٧٢٠٧]

قوله: (باب قصة البيعة) أي بعد عمر.

قوله: (والاتفاق على عثمان) زاد السرخسي في روايته «ومقتل عمر بن الخطاب».

قوله: (عن عمرو بن ميمون) هو الأزدي، وهذا الحديث بطوله قد رواه عن عمرو بن ميمون أيضًا أبو إسحاق السبيعي، وروايته عند ابن أبي شيبة والحارث وابن سعد، وفي روايته زوائد ليست في رواية حصين، وروى بعض قصة مقتل عمر أيضًا أبو رافع وروايته عند أبي يعلى، وابن حبان وجابر وروايته عند ابن أبي عمر، وعبد الله بن عمر وروايته في «الأوسط» للطبراني، ومعدان بن أبي طلحة وروايته عند مسلم، وعند كل منهم ما ليس للآخر، وسأذكر ما فيها وفي غيرها من فائدة زائدة إن شاء الله تعالى.

قوله: (رأيت عمر بن الخطاب رضي الله عنه قبل أن يصاب) أي قبل أن يقتل (بأيام) أي أربعة كما سيأتي.

قوله: (بالمدينة) أي بعد أن صدر من الحج، وقد تقدم في الجنائز (١) من حديث ابن عباس أن ذلك كان لما رجع من الحج، وفيه قصة صهيب، ويأتي في الأحكام (٢) بنحو ذلك، وكان ذلك سنة ثلاث وعشرين بالاتفاق.

قوله: (ووقف على حذيفة بن اليمان وعثمان بن حنيف قال: كيف فعلتما، أتخافان أن تكونا قد حملتما الأرض ما لا تطيق) الأرض المشار إليها هي أرض السواد، وكان عمر بعثهما يضربان عليها الخراج وعلى أهلها الجزية، بين ذلك أبو عبيد في «كتاب الأموال» من رواية عمرو بن ميمون المذكور، وقوله: «انظرا» أي في التحميل، أو هو كناية عن الحذر؛ لأنه يستلزم النظر.

قوله: (قالا حملناها أمرًا هي له مطيقة) في رواية ابن أبي شيبة عن محمد بن فضيل عن حصين بهذا الإسناد «فقال حذيفة: لو شئت لأضعفت أرضي» أي جعلت خراجها ضعفين. وقال عثمان بن حنيف: «لقد حملت أرضي أمرًا هي له مطيقة»، وله من طريق الحكم عن عمرو

<sup>(</sup>۱) (۲۸/٤)، كتاب الجنائز، باب۳۲، ح۱۲۸۸.

<sup>(</sup>٢) (٣٧/١٧)، كتاب الأحكام، باب٤٤، ح٧٢٠٧.

ابن ميمون «أن عمر قال لعثمان بن حنيف: لئن زدت على كل رأس درهمين وعلى كل جريب درهمًا وقفيزًا من طعام الأطاقوا ذلك؟ قال: نعم».

قوله: (إني لقائم) أي في الصف ننتظر صلاة الصبح.

قوله: (مابيني وبينه) أي عمر (إلا عبدالله بن عباس) في رواية أبي إسحاق «إلا رجلان».

قوله: (وكان إذا مربين الصغين قال: استووا، حتى إذا لم يرفيهن) أي في الصفوف، وفي رواية الكشميهني "فيهم" أي في أهلها (خللاً تقدم فكبر) وفي رواية الإسماعيلي من طريق جرير عن حصين "وكان إذا دخل المسجد وأقيمت الصلاة تأخر بين كل صفين فقال: استووا، حتى لا يرى خللاً، ثم يتقدم ويكبراً، وفي رواية أبي إسحاق عن عمرو بن ميمون شهدت عمر يوم طعن، فما منعني أن أكون في الصف الأول إلا هيبته، وكان رجلاً مهيبًا، وكنت في الصف الذي يليه، وكان عمر لا يكبر حتى يستقبل الصف المقدم بوجهه، فإن رأى رجلاً متقدمًا من الصف أو متأخرًا ضربه بالدرة، فذلك الذي منعني منه».

قوله: (قتلني - أو أكلني - الكلب، حين طعنه) في رواية جرير "فتقدم فما هو إلا أن كبر فطعنه أبو لؤلؤة فقال: قتلني الكلب» في رواية أبي إسحاق المذكورة "فعرض له أبو لؤلؤة غلام المغيرة بن شعبة، فتأخر عمر غير بعيد، ثم طعنه ثلاث طعنات، فرأيت عمر قائلاً بيده هكذا يقول: دونكم الكلب فقد قتلني "، واسم أبي لؤلؤة فيروز كما سيأتي، فروى ابن سعد بإسناد صحيح إلى الزهري قال: "كان عمر لا يأذن لسبي قد احتلم في دخول المدينة، حتى كتب المغيرة بن شعبة وهو على الكوفة يذكر له غلامًا عنده/ صانعًا ويستأذنه أن يدخله المدينة ويقول: إن عنده أعمالاً تنفع الناس، إنه حداد نقاش نجار، فأذن له، فضرب عليه المغيرة كل شهر مائة، فشكى إلى عمر شدة الخراج، فقال له: ما خراجك بكثير في جنب ما تعمل، فانص, فساخطًا.

فلبث عمر ليالي، فمر به العبد فقال: ألم أحدث أنك تقول: لو أشاء لصنعت رحى تطحن بالريح؟ فالتفت إليه عابسًا فقال: لأصنعن لك رحى يتحدث الناس بها. فأقبل عمر على من معه فقال: توعدني العبد، فلبث ليالي ثم اشتمل على خنجر ذي رأسين نصابه وسطه فكمن في زاوية من زوايا المسجد في الغلس حتى خرج عمر يوقظ الناس: الصلاة الصلاة، وكان عمر يفعل ذلك، فلما دنا منه عمر وثب إليه فطعنه ثلاث طعنات إحداهن تحت السرة قد خرقت الصفاق وهي التي قتلته، وفي حديث أبي رافع «كان أبو لؤلؤة عبدًا للمغيرة، وكان يستغله

۲۳

أربعة دراهم أي كل يوم فلقي عمر فقال: إن المغيرة أثقل علي. فقال: اتق الله وأحسن إليه. ومن نية عمر أن يلقى المغيرة فيكلمه فيخفف عنه، فقال العبد: وسع الناس عدله غيري، وأضمر على قتله، فاصطنع له خنجرًا له رأسان وسمَّه، فتحرى صلاة الغداة حتى قام عمر فقال: أقيموا صفو فكم. فلما كبر طعنه في كتفه وفي خاصرته فسقط».

وعند مسلم من طريق معدان بن أبي طلحة «أن عمر خطب فقال: رأيت ديكًا نقرني ثلاث نقرات، ولا أراه إلا حضور أجلي»، وفي رواية جويرية بن قدامة عن عمر نحوه وزاد «فما مر إلا تلك الجمعة حتى طعن»، وعند ابن سعد من رواية سعيد بن أبي هلال قال: «بلغني أن عمر» ذكر نحوه وزاد «فحدثتها أسماء بنت عميس فحدثتني أنه يقتلني رجل من الأعاجم»، وروى عمر بن شبة في «كتاب المدينة» من حديث ابن عمر بإسناد حسن «أن عمر دخل بأبي لؤلؤة البيت ليصلح له ضبة له فقال له: مر المغيرة أن يضع عني من خراجي، قال: إنك لتكسب كسبًا كثيرًا فاصبر» الحديث، وللطبراني في «الأوسط» بسند صحيح عن المبارك بن فضالة عن عبيد الله عن نافع عن ابن عمر «طعن أبو لؤلؤة عمر طعنتين»، ويحمل على أنه لم يذكر الثالثة التي قتلته.

قوله: (حتى طعن ثلاثة عشر رجلاً) في رواية أبي إسحاق «اثني عشر رجلاً معه وهو ثالث عشر»، زاد ابن سعد من رواية إبراهيم التيمي عن عمرو بن ميمون «وعلى عمر إزار أصفر قد رفعه على صدره، فلما طعن قال: وكان أمر الله قدرًا مقدورًا».

قوله: (مات منهم سبعة) أي وعاش الباقون، ووقفت من أسمائهم على كليب بن البكير الليثي وله ولأخوته عاقل وعامر وإياس صحبة، فروينا في «جزء أبي الجهم» بالإسناد الصحيح إلى ابن عمر أنه «كان مع عمر صادرًا من الحج، فمر بامرأة فدفنها كليب الليثي فشكر له ذلك عمر وقال: أرجو أن يدخله الله الجنة. قال: فطعنه أبو لؤلؤة لما طعن عمر فمات»، وروى عبد الرزاق من طريق نافع نحوه ومن طريق الزهري «طعن أبو لؤلؤة اثني عشر رجلاً، فمات منهم عمر وكليب»، وروى ابن أبي شيبة من طريق أبي سلمة ويحيى بن عبد الرحمن في قصة قتل عمر «فطعن أبو لؤلؤة كليب بن البكير فأجهز عليه».

قوله: (فلما رأى ذلك رجل من المسلمين طرح عليه برنسًا) وقع في ذيل الاستيعاب لابن فتحون من طريق سعيد بن يحيى الأموي قال: «حدثنا أبي حدثني من سمع حصين بن عبد الرحمن في هذه القصة قال: فلما رأى ذلك رجل من المهاجرين \_ يقال له حطان التميمي اليربوعي \_ طرح عليه برنسًا»، وهذا أضح مما رواه ابن سعد بإسناد ضعيف منقطع قال: «طعن

أبو لؤلؤة نفرًا، فأخذ أبا لؤلؤة رهط من قريش منهم عبد الله بن عوف وهاشم بن عتبة الزهريان ورجل من بني سهم، وطرح عليه عبد الله بن عوف خميصة كانت عليه»، فإن ثبت هذا حمل أن الكل اشتركوا في ذلك. وروى ابن سعد عن الواقدي بإسناد آخر «أن عبد الله بن عوف المذكور احتز رأس أبى لؤلؤة».

قوله: (وتناول عمريد/ عبد الرحمن بن عوف فقدمه) أي للصلاة بالناس.

قوله: (فصلى بهم عبد الرحمن صلاة خفيفة) في رواية أبي إسحاق «بأقصر سورتين في القرآن: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ ٱلْكُوتُرَ ﴿ الكوثر: ١] ، و﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللّهِ وَٱلْفَتْحُ ﴿ النوب حتى غشي عليه ، وزاد في رواية ابن شهاب المذكور «ثم غلب عمر النزف حتى غشي عليه ، فاحتملته في رهط حتى أدخلته بيته ، فلم يزل في غشيته حتى أسفر فنظر في وجوهنا فقال: أصلى الناس؟ فقلت: نعم . قال: لا إسلام لمن ترك الصلاة . ثم توضأ وصلى "، وفي رواية ابن سعد من طريق ابن عمر قال: «فتوضأ وصلى الصبح ، فقرأ في الأولى ﴿ والعصر ﴾ وفي الثانية ﴿ قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَفُرُونَ ﴿ الكافرون: ١] ، قال: وتساند إلي وجرحه يثغب دمًا ، إني لأضع أصبعي الوسطى فما تسدالفتق » .

قوله: (فلما انصر فوا قال: يا ابن عباس انظر من قتلني) في رواية أبي إسحاق «فقال عمر: يا عبد الله بن عباس اخرج فناد في الناس: أعن ملأ منكم كان هذا؟ فقالوا: معاذ الله، ما علمنا ولا اطلعنا»، وزاد مبارك بن فضالة «فظن عمر أن له ذنبًا إلى الناس لا يعلمه فدعا ابن عباس وكان يحبه ويدنيه \_ فقال: أحب أن تعلم عن ملأ من الناس كان هذا؟ فخرج لا يمر بملأ من الناس إلا وهم يبكون، فكأنما فقدوا أبكار أو لادهم. قال ابن عباس: فرأيت البشر في وجهه.

قوله: (الصنع) بفتح المهملة والنون، وفي رواية ابن فضيل عن حصين عند ابن أبي شيبة وابن سعد «الصناع» بتخفيف النون، قال أهل اللغة: رجل صنع اليد واللسان وامرأة صناع اليد. وحكى أبو زيد الصناع والصنع يقعان معاعلى الرجل والمرأة.

قوله: (لم يجعل ميتتي) بكسر الميم وسكون التحتانية بعدها مثناة أي قتلتي، وفي رواية الكشميهني «منيتي» بفتح الميم وكسر النون وتشديد التحتانية.

قوله: (رجل يدعي الإسلام) في رواية ابن شهاب «فقال: الحمد لله الذي لم يجعل قاتلي يحاجني عندالله بسجدة سجدها له قط»، وفي رواية مبارك بن فضالة «يحاجني بقول: لا إله إلا الله»، ويستفاد من هذا أن المسلم إذا قتل متعمدًا ترجى له المغفرة، خلافًا لمن قال: إنه لا يغفر له

٦

أبدًا، وسيأتي بسط ذلك في تفسير سورة النساء (١). وفي رواية ابن أبي شيبة «قاتله الله، لقد أمرت به معروفًا» أي أنه لم يحف عليه فيما أمره به، وفي حديث جابر «فقال عمر: لا تعجلوا على الذي قتلني. فقيل: إنه قتل نفسه، فاسترجع عمر، فقيل له: إنه أبو لؤلؤة، فقال: الله أكبر».

قوله: (قد كنت أنت وأبوك تحبان أن تكثر العلوج بالمدينة) في رواية ابن سعد من طريق محمد بن سيرين عن ابن عباس «فقال عمر: هذا من عمل أصحابك، كنت أريد أن لا يدخلها علج من السبي فغلبتموني»، وله من طريق أسلم مولى عمر قال: «قال عمر: من أصابني؟ قالوا: أبو لؤلؤة واسمه فيروز، قال: قد نهيتكم أن تجلبوا عليها من علوجهم أحدًا فعصيتموني»، ونحوه في رواية مبارك بن فضالة، وروى عمر بن شبة من طريق ابن سيرين قال: «بلغني أن العباس قال لعمر لما قال: لا تدخلوا علينا من السبي إلا الوصفاء: إن عمل المدينة شديد لا يستقيم إلا بالعلوج».

قوله: (إن شئت فعلت) قال ابن التين: إنما قال له ذلك لعلمه بأن عمر لا يأمر بقتلهم.

قوله: (كذبت) هو على ما ألف من شدة عمر في الدين؛ لأنه فهم من ابن عباس من قوله: «إن شئت فعلنا» أي قتلناهم فأجابه بذلك، وأهل الحجاز يقولون: «كذبت» في موضع أخطأت، وإنما قال له: «بعد أن صلوا» لعلمه أن المسلم لا يحل قتله، ولعل ابن عباس إنما أراد قتل من لم يسلم منهم.

• قوله: (فأتي بنبيذ فشربه) زاد في حديث أبي رافع «لينظر ما قدر جرحه»، وفي رواية أبي إسحاق «فلما أصبح دخل عليه الطبيب فقال: أي الشراب أحب إليك؟ قال: النبيذ. فدعا بنبيذ فشرب فخرج من جرحه، فقال: هذا صديد ائتوني بلبن، فأتي بلبن فشربه فخرج من جرحه، فقال الطبيب: أوص فإني لا أظنك إلا ميتًا من يومك أو من غد».

<sup>(</sup>١) (١/ ٦١)، كتاب التفسير، سورة النساء، باب١٦، ح-٤٥٩.

فدعوت طبيبًا آخر من الأنصار فسقاه لبنًا فخرج اللبن من الطعنة أبيض، فقال: اعهديا أمير المؤمنين. فقال عمر: صدقني، ولو قال غير ذلك لكذبته»، وفي رواية مبارك بن فضالة «ثم دعا بشربة من لبن فشربها فخرج مشاش اللبن من الجرحين، فعرف أنه الموت فقال: الآن لو أن لي الدنيا كلها لافتديت به من هول المطلع، وما ذاك والحمد لله أن أكون رأيت إلا خيرًا.

(تنبيه): المراد بالنبيذ المذكور تمرات نبذت في ماء أي نقعت فيه، كانوا يصنعون ذلك لاستعذاب الماء، وسيأتي بسط القول فيه في الأشربة (١).

قوله: (وجاء الناس يثنون عليه) في رواية الكشميهني "فجعلوا يثنون عليه"، ووقع في حديث جابر عند ابن سعد من تسمية من أثنى عليه عبد الرحمن بن عوف، وأنه أجاب به غيره. وروى عمر بن شبة من طريق سليمان بن يسار أن المغيرة أثنى عليه وقال له: هنيئًا لك الجنة، وأجابه بنحو ذلك. وروى ابن أبي شيبة من طريق المسور بن مخرمة أنه ممن دخل على عمر حين طعن. وعند ابن سعد من طريق جويرية بن قدامة «فدخل عليه الصحابة ثم أهل المدينة، ثم أهل العراق، فكلما دخل عليه قوم بكوا وأثنوا عليه»، وقد تقدم طرف منه من هذا الوجه في الجزية (٢٠). ووقع في رواية أبي إسحاق عند ابن سعد «وأتاه كعب أي كعب الأحبار فقال: ألم أقل لك إنك لا تموت إلا شهيدًا، وإنك تقول: من أين وإني في جزيرة العرب؟».

قوله: (وجاء رجل شاب) في رواية جرير عن حصين السابقة في الجنائز (٣) «وولج عليه شاب من الأنصار»، وقد وقع في رواية سماك الحنفي عن ابن عباس عند ابن سعد أنه أثنى على عمر فقال له نحوا مما قال هنا للشاب، فلو [لا أنه] قال في هذه الرواية إنه من الأنصار لساغ أن يفسر المبهم بابن عباس، لكن لا مانع من تعدد المثنين مع اتحاد جوابه كما تقدم. ويؤيده أيضًا أن في قصة هذا الشاب أنه لما ذهب رأى عمر إزاره يصل إلى الأرض فأنكر عليه، ولم يقع ذلك في قصة ابن عباس، وفي إنكاره على ابن عباس ما كان عليه من الصلابة في الدين، وأنه لم يشغله ما هو فيه من الموت عن الأمر بالمعروف، وقوله: «ما قد علمت» مبتدأ وخبره «لك» وقد أشار إلى ذلك ابن مسعود فروى عمر بن شبة من حديثه نحوهذه القصة وزاد «قال عبد الله:

<sup>(</sup>۱) (۱۲/ ۱۳۱، ۱۶۰)، کتاب الأشربة، باب۷، ۹، ۱ ۹۰۵، ۹۷۵۰.

<sup>(</sup>٢) (٧/ ٤٥٤)، كتاب الجزية والموادعة، باب٣، ح٣١٦٢.

<sup>(</sup>٣) (١٩٣/٤)، كتاب الجنائز، باب٩٦، -١٣٩٢.

يرحم الله عمر ، لم يمنعه ماكان فيه من قول الحق» .

قوله: (وقدم) بفتح القاف وكسرها فالأول بمعنى الفضل والثاني بمعنى السبق.

قوله: (ثم شهادة) بالرفع عطفًا على ما «قد علمت»، وبالجر عطفًا على «صحبة»، ويجوز النصب على أنه مفعول مطلق لفعل محذوف والأول أقوى، وقدوقع في رواية ابن جرير (١) «ثم الشهادة بعد هذا كله».

قوله: (لاعلى ولالى) أي سواء بسواء.

قوله: (أنقى لثوبك) بالنون ثم القاف للأكثر، وبالموحدة بدل النون للكشميهني، ووقع في رواية المبارك بن فضالة «قال ابن عباس: وإن قلت ذلك فجزاك خيرًا، أليس قد دعا رسول الله علي أن يعز الله بك الدين والمسلمين إذ يخافون بمكة ، فلما أسلمت كان إسلامك عزًا، وظهر بك الإسلام، وهاجرت فكانت هجرتك فتحًا، ثم لم تغب عن مشهد شهده رسول الله ﷺ من قتال المشركين، ثم قبض وهو عنك راض، ووازرت الخليفة بعده على منهاج النبي ﷺ، فضربت من أدبر بمن أقبل، ثم قبض الخليفة وهو عنك راض، ثم وليت بخير ما ولى الناس: مصر الله بك الأمصار، وجبا بك الأموال، ونفى بك العدو، وأدخل بك على أهل/ بيت من سيوسعهم في دينهم وأرزاقهم، ثم ختم لك بالشهادة، فهنيئًا لك. فقال: والله \_\_\_\_ إن المغرور من تغرونه. ثم قال: أتشهد لي يا عبد الله عند الله يوم القيامة؟ فقال: نعم. فقال: اللهم لك الحمد»، وفي رواية مبارك بن فضالة أيضًا «قال الحسن البصري ـ وذكر له فعل عمر عندموته وخشيته من ربه فقال .: هكذا المؤمن جمع إحسانًا وشفقة ، والمنافق جمع إساءة وعزة ، والله ما وجدت إنسانًا از داد إحسانًا إلا وجدته از داد مخافة وشفقة ، ولا از داد إساءة إلا از داد عزة».

قوله: (يا عبد الله بن عمر ، انظر ماذا عليَّ من الدين. فحسبوه فوجدوه ستة وثمانين ألفًا أو نحوه) في حديث جابر «ثم قال: يا عبدالله، أقسمت عليك بحق الله وحق عمر إذا مت فدفنتني أن لا تغسل رأسك حتى تبيع من رباع آل عمر بثمانين ألفًا فتضعها في بيت مال المسلمين، فسأله عبد الرحمن بن عوف، فقال: أنفقتها في حجج حججتها، وفي نوائب كانت تنوبني، وعرف بهذا جهة دين عمر. قال ابن التين: قد علم عمر أنه لا يلزمه غرامة ذلك، إلا أنه أراد أن لا يتعجل من عمله شيء في الدنيا، ووقع في «أخبار المدينة لمحمد بن الحسن بن زبالة» أن دين عمر كان ستة وعشرين ألفًا، وبه جزم عياض، والأول هو المعتمد.

<sup>(</sup>۱) (۱۹۳/۶)، كتاب الجنائز، باب۹۲، -۱۳۹۲.

قوله: (إن وفي له مال آل عمر) كأنه يريد نفسه، ومثله يقع في كلامهم كثيرًا، ويحتمل أن يريد رهطه، وقوله: «وإلا فسل في بني عدي بن كعب» هم البطن الذي هو منهم، وقريش قبيلته، وقوله: «لا تعدهم» بسكون العين أي لا تتجاوزهم، وقد أنكر نافع مولى ابن عمر أن يكون على عمر دين، فروى عمر بن شبة في «كتاب المدينة» بإسناد صحيح أن نافعًا قال: من أين يكون على عمر دين وقد باع رجل من ورثته ميراثه بمائة ألف؟ انتهى. وهذا لا ينفي أن يكون عند موته عليه دين، فقد يكون الشخص كثير المال ولا يستلزم نفي الدين عنه، فلعل نافعًا أنكر أن يكون دينه لم يقض.

قوله: (فإني لست اليوم للمؤمنين أميرًا) قال ابن التين: إنما قال ذلك عندما أيقن بالموت، إشارة بذلك إلى عائشة حتى لا تحابيه لكونه أمير المؤمنين، وسيأتي في كتاب الأحكام (١) ما يخالف ظاهره ذلك، فيحمل هذا النفي على ما أشار إليه ابن التين أنه أراد أن يعلم أن سؤاله لها بطريق الطلب لا بطريق الأمر.

قوله: (ولأوثرنه به اليوم على نفسي) استدل به وباستئذان عمر لها على ذلك أنها كانت تملك البيت، وفيه نظر، بل الواقع أنها كانت تملك منفعته بالسكنى فيه والإسكان ولا يورث عنها، وحكم أزواج النبي على كالمعتدات؛ لأنهن لا يتزوجن بعده على نفسي» وبين قولها في أواخر الجنائز (٢٠)، وتقدم فيه وجه الجمع بين قول عائشة: «لأوثرنه على نفسي» وبين قولها لابن الزبير: «لا تدفني عندهم» باحتمال أن تكون ظنت أنه لم يبق هناك وسع ثم تبين لها إمكان ذلك بعد دفن عمر، ويحتمل أن يكون مرادها بقولها: «لأوثرنه على نفسي» الإشارة إلى أنها لو أذنت في ذلك لامتنع عليها الدفن هناك لمكان عمر لكونه أجنبيا منها بخلاف أبيها وزوجها، ولا يستلزم ذلك أن لا يكون في المكان سعة أم لا، ولهذا كانت تقول بعد أن دفن عمر: «لم أضع ثيابي عني منذ دفن عمر في بيتي» أخرجه ابن سعد وغيره، وروى عنها في حديث لا يثبت أضع ثيابي عني منذ دفن عمر في بيتي» أخرجه ابن مريم»، وفي «أخبار المدينة» من وجه ذلك الموضع إلا قبري وقبر أبي بكر وعمر وعيسى ابن مريم»، وفي «أخبار المدينة» من وجه ضعيف عن سعيد بن المسيب قال: «إن قبور الثلاثة في صفة بيت عائشة، وهناك موضع قبر يدفن فيه عيسى عليه السلام».

<sup>(</sup>١) (٧١/٥٠)، كتاب الأحكام، باب ٥١، ح٧٢١٨.

<sup>(</sup>٢) (١٩٣/٤)، كتاب الجنائز، باب٩٦، ح١٣٩١.

قوله: (ارفعوني) أي من الأرض، كأنه كان مضطجعًا فأمرهم أن يقعدوه.

قوله: (فأسنده رجل إليه) لم أقف على اسمه، ويحتمل أنه ابن عباس، ويؤيده ما في رواية المبارك أن ابن عباس لما فرغ من الثناء عليه قال: «فقال له/ عمر: ألصق خدي بالأرض يا عبد الله بن عمر. قال ابن عباس: فوضعته من فخذي على ساقي، فقال: ألصق خدي بالأرض، فوضعته حتى وضع لحيته وخده بالأرض، فقال: ويلك عمر إن لم يغفر الله لك».

قوله: (ما كان شيء أهم إلي من ذلك) وقوله: (إذا مت فاستأذن) ذكر ابن سعد عن معن بن عيسى عن مالك أن عمر كان يخشى أن تكون أذنت في حياته حياء منه، وأن ترجع عن ذلك بعد موته، فأراد أن لا يكرهها على ذلك، وقد تقدم ما فيه في أو اخر الجنائز (١١).

قوله: (وجاءت أم المؤمنين حفصة) أي بنت عمر.

قوله: (فولجت عليه) أي دخلت على عمر فمكثت، وفي رواية الكشميهني «فبكت» وذكر ابن سعد بإسناد صحيح عن المقدام بن معديكرب أنها قالت: «يا صاحب رسول الله على أحرج عليك بمالي يا صهر رسول الله، يا أمير المؤمنين، فقال عمر: لا صبر لي على ما أسمع، أحرج عليك بمالي عليك من الحق أن تندبينني بعد مجلسك هذا، فأما عينيك فلن أملكهما».

قوله: (فولجت داخلاً لهم) أي مدخلاً كان في الدار.

قوله: (فقالوا: أوص يا أمير المؤمنين، استخلف) سيأتي في الأحكام (٢) ما يدل على أن الذي قال له ذلك هو عبد الله بن عمر، وروى ابن شبة بإسناد فيه انقطاع أن أسلم مولى عمر قال لعمر حين وقف لم يول أحدًا بعده: «يا أمير المؤمنين، ما يمنعك أن تصنع كما صنع أبو بكر»، ويحتمل أن يكون ذلك قبل أن يطعنه أبو لؤلؤة، فقد روى مسلم من طريق معدان بن أبي طلحة أن عمر قال في خطبته قبل أن يطعن: «إن أقوامًا يأمرونني أن أستخلف».

قوله: (من هؤلاء النفر\_أو الرهط\_) شك من الراوي.

قوله: (فسمى عليًا وعثمان...) إلخ، وقع عند ابن سعد من رواية ابن عمر أنه ذكر عبد الرحمن بن عوف وعثمان وعليًا، وفيه «قلت لسالم: أبدأ بعبد الرحمن بن عوف قبلهما؟ قال: نعم» فدل هذا على أن الرواة تصرفوا؛ لأن الواو لا ترتب، واقتصار عمر على الستة من العشرة لا إشكال فيه لأنه منهم، وكذلك أبو بكر ومنهم أبو عبيدة وقد مات قبل ذلك، أما سعيد

<sup>(</sup>۱) (۱۹۳/۶)، كتاب الجنائز، باب۹۶، ح۱۳۹۱.

<sup>(</sup>٢) (٧١/٥٥)، كتاب الأحكام، باب٥١، ح٧٢١٨.

ابن زيد فهو ابن عم عمر فلم يسمَّه عمر فيهم مبالغة في التبري من الأمر، وقد صرح في رواية المدايني بأسانيده أن عمر عد سعيد بن زيد فيمن توفي النبي ﷺ وهو عنهم راض، إلا أنه استثناه من أهل الشورى لقرابته منه ، وقد صرح بذلك المدايني بأسانيده قال : «فقال عمر : لا أرب لي في أموركم فأرغب فيها لأحد من أهلى».

قوله: (وقال: يشهدكم عبد الله بن عمر) ووقع في رواية الطبري من طريق المدايني بأسانيده قال: «فقال له رجل استخلف عبد الله بن عمر، قال: والله ما أردت الله بهذا»، و أخرج ابن سعد بسند صحيح من مرسل إبراهيم النخعي نحوه قال: «فقال عمر: قاتلك الله، والله ما أردت الله بهذا، أستخلف من لم يحسن أن يطلق امرأته».

قوله: (كهيئة التعزية له) أي لابن عمر؛ لأنه لما أخرجه من أهل الشورى في الخلافة أراد جبر خاطره بأن جعله من أهل المشاورة في ذلك، وزعم الكرماني (١) أن قوله: «كهيئة التعزية له، من كلام الراوى لا من كلام عمر، فلم أعرف من أين تهيأ له الجزم بذلك مع الاحتمال، وذكر المدايني أن عمر قال لِهُم: ﴿إذا اجتمع ثلاثة على رأي فحكموا عبد الله بن عمر، فإن لم ترضو ابحكمه فقدموا من معه عبد الرحمن بن عوف».

قوله: (فإن أصابت الإمرة) بكسر الهمزة، وللكشميهني الإمارة (سعدًا) يعني ابن أبي وقاص، وزاد المدايني «وما أظن أن يلي هذا الأمر إلا على أو عثمان، فإن ولي عثمان فرجل فيه لأبي طلحة: إن الله قد نصر بكم الإسلام، فاختر خمسين رجلًا من الأنصار، واستحث هؤلاء الرهط حتى يختاروا رجلًا منهم.

قوله: (وقال: أوضى الخليفة من بعدى) في رواية أبي إسحاق عن عمرو بن ميمون «فقال: ادعوا لي عليًا وعثمان وعبد الرحمن وسعدًا والزبير، وكان طلحة غائبًا». قال: فلم يكلم أحدًا منهم غير عثمان وعلى، فقال: «يا على، لعل هؤلاء القوم يعلمون لك حقك وقرابتك من رسول الله وصهرك وما آتاك الله من الفقه والعلم، فإن وليت هذا الأمر فاتق الله فيه. ثم دعا عثمان فقال: يا عثمان» فذكر له نحو ذلك ، ووقع في رواية إسرائيل عن أبي إسحاق في قصة عثمان «فإن ولوك هذا الأمر فاتق الله فيه، ولا تحملن بني أبي معيط على رقاب الناس» ثم قال: «ادعوا لي صهيبًا» فدعي له فقال: «صل بالناس ثلاثًا، وليحل هؤلاء القوم في بيت،

<sup>(1)</sup> (31\PTY).

فإذا اجتمعوا على رجل فمن خالف فاضربوا عنقه»، فلما خرجوا من عنده قال: «إن تولوها الأجلح يسلك بهم الطريق. فقال له ابنه: ما يمنعك يا أمير المؤمنين منه؟ قال: أكره أن أتحملها حيًا وميتًا».

وقد اشتمل هذا الفصل على فوائد عديدة، وله شاهد من حديث ابن عمر أخرجه ابن سعد بإسناد صحيح قال: «دخل الرهط على عمر، فنظر إليهم فقال: إني قد نظرت في أمر الناس فلم أجد عند الناس شقاقًا، فإن كان فهو فيكم، وإنما الأمر إليكم - وكان طلحة يومئذ غائبًا في أمواله قال: فإن كان قومكم لا يؤمرون إلا لأحد الثلاثة عبد الرحمن بن عوف وعثمان وعلي افمن ولي منكم فلا يحمل قرابته على رقاب الناس، قوموا فتشاوروا»، ثم قال عمر: «أمهلوا، فإن حدث فليصل لكم صهيب ثلاثًا، فمن تأمر منكم على غير مشورة من المسلمين فاضربوا عنقه».

قوله: (بالمهاجرين الأولين) هم من صلى إلى القبلتين، وقيل: من شهدبيعة الرضوان، والأنصار سيأتي ذكرهم في باب مفرد (١١).

وقوله: (الذين تبوءوا الدار) أي سكنوا المدينة قبل الهجرة. وقوله: (والإيمان) ادعى بعضهم أنه من أسماء المدينة وهو بعيد، والراجح أنه ضمن «تبوءوا» معنى لزم أو عامل نصبه محذوف وتقديره «واعتقدوا»، أو أن الإيمان لشدة ثبوته في قلوبهم كأنه أحاط بهم وكأنهم نزلوه. والله أعلم.

قوله: (فإنهم ردء الإسلام) أي عون الإسلام الذي يدفع عنه (وغيظ العدو) أي يغيظون العدوبكثرتهم وقوتهم.

قوله: (وأن لا يؤخذ منهم إلا فضلهم عن رضاهم) أي إلا ما فضل عنهم، في رواية الكشميهني «ويؤخذ منهم» والأول هو الصواب.

قوله: (من حواشي أموالهم) أي التي ليست بخيار، والمراد بذمة الله أهل الذمة، والمراد بالقتال من ورائهم أي إذا قصدهم عدولهم، وقد استوفى عمر في وصيته جميع الطوائف؛ لأن الناس إما مسلم وإما كافر، فالكافر إما حربي ولا يوصى به وإما ذمي وقد ذكره، والمسلم إما مهاجري وإما أنصاري أو غيرهما، وكلهم إما بدوي وإما حضري، وقد بين الجميع، ووقع في رواية المدايني من الزيادة «وأحسنوا مؤازرة من يلي أمركم وأعينوه وأدوا إليه الأمانة».

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۵۶)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٣.

وقوله: (ولا يكلفوا إلاطاقتهم) أي من الجزية.

قوله: (فانطلقنا) في رواية الكشميهني «فانقلبنا أي رجعنا».

قوله: (فوضع هنالك مع صاحبيه) اختلف في صفة القبور المكرمة الثلاثة، فالأكثر على أن قبر أبي بكر وراء قبر رسول الله على وقبر عمر وراء قبر أبي بكر. وقيل: إن قبره على مقدم إلى القبلة، وقبر أبي بكر حذاء منكبيه، وقبر عمر حذاء منكبي أبي بكر. وقيل: قبر أبي بكر عند رأس النبي على وقبر عمر عند رجليه. وقيل: قبر أبي بكر عند رجلي النبي على وقبر عمر عند رجلي أبي بكر. وقيل: غير ذلك، كما تقدم بيانه وذكر أدلته في أواخر كتاب الجنائز (١١).

قوله: (فقال عبد الرحمن) هو ابن عوف.

قوله: (اجعلوا أمركم إلى ثلاثة) أي في الاختيار ليقل الاختلاف، كذا قال ابن التين وفيه نظر، وصرح المدايني في روايته بخلاف ما قاله .

/ قوله: (فقال طلحة: قد جعلت أمري) فيه دلالة على أنه حضر، وقد تقدم أنه كان غائبًا عند وصية عمر، ويحتمل أنه حضر بعد أن مات وقبل أن يتم أمر الشورى، وهذا أصح مما رواه المدايني أنه لم يحضر إلا بعد أن بويع عثمان.

قوله: (والله عليه والإسلام) بالرفع فيهما والخبر محذوف أي عليه رقيب أو نحو ذلك.

قوله: (لينظرن أفضلهم في نفسه) أي معتقده، زاد المدايني في رواية «فقال عثمان: أنا أول من رضي، وقال علي: أعطني موثقًا لتؤثرن الحق ولا تخصن ذا رحم. فقال: نعم. ثم قال: أعطوني مواثيقكم أن تكونوا معى على من خالف».

قوله: (فأسكت) بضم الهمزة وكسر الكاف كأن مسكتًا أسكتهما، ويجوز فتح الهمزة والكاف وهو بمعنى سكت، والمراد بالشيخين على وعثمان.

قوله: (فأخذ بيد أحدهما) هو علي وبقية الكلام يدل عليه، ووقع مصرحًا به في رواية ابن فضيل عن حصين .

قوله: (والقدم) بكسر القاف وفتحها وقد تقدم، زاد المدايني أنه قال له: «أر أيت لو صرف هذا الأمر عنك فلم تحضر من كنت ترى أحق بها من هؤلاء الرهط؟ قال: عثمان».

قوله: (ما قد علمت) صفة أوبدل عن القدم.

قوله: (ثم خلابا لآخر فقال له مثل ذلك) زاد المدايني أنه قال له كما قال لعلي، فقال علي\_

<sup>(</sup>١) (١٩٣/٤)، كتاب الجنائز، باب٩٦، - ١٣٩١.

وزاد فيه \_ أن سعدًا أشار عليه بعثمان، وأنه دار تلك الليالي كلها على الصحابة ومن وافى المدينة من أشراف الناس لا يخلو برجل منهم إلا أمره بعثمان، وقد أورد المصنف قصة الشورى في كتاب الأحكام (١) من رواية حميد بن عوف عن المسور بن مخرمة وساقها نحو هذا وأتم مما هنا، وسأذكر شرح ما فيها هناك إن شاءالله تعالى.

وفي قصة عمر هذه من الفوائد شفقته على المسلمين، ونصيحته لهم، وإقامته السنة فيهم، وشدة خوفه من ربه، واهتمامه بأمر الدين أكثر من اهتمامه بأمر نفسه، وأن النهي عن المدح في الوجه مخصوص بما إذا كان غلو مفرط أو كذب ظاهر، ومن ثم لم ينه عمر الشاب عن مدحه له مع كونه أمره بتشمير إزاره، والوصية بأداء الدين، والاعتناء بالدفن عند أهل الخير والمشورة في نصب الإمام وتقديم الأفضل، وأن الإمامة تنعقد بالبيعة وغير ذلك مما هو ظاهر بالتأمل. والله الموفق.

وقال ابن بطال (٢): فيه دليل على جواز تولية المفضول على الأفضل منه لأن ذلك لو لم يجعل الأمر شورى إلى ستة أنفس مع علمه أن بعضهم أفضل من بعض. قال: ويدل على ذلك أيضًا قول أبي بكر: «قد رضيت لكم أحد الرجلين عمر وأبي عبيدة» مع علمه بأنه أفضل منهما، وقد استشكل جعل عمر الخلافة في ستة ووكل ذلك إلى اجتهادهم، ولم يصنع ما صنع أبو بكر في اجتهاده فيه؛ لأنه إن كان لا يرى جواز ولاية المفضول على الفاضل فصنيعه يدل على أن من عدا الستة كان عنده مفضو لا بالنسبة إليهم، وإذا عرف ذلك فلم يخف عليه أفضلية بعض الستة على بعض، وإن كان يرى جواز ولاية المفضول على الفاضل فمن ولاه منهم أو من غيرهم كان على بعض، وإن كان يرى جواز ولاية المفضول على الفاضل فمن ولاه منهم أو من غيرهم كان ممكنًا، والجواب عن الأولى يدخل فيه الجواب عن الثاني وهو أنه تعارض عنده صنيع النبي كي حيث لم يصرح باستخلاف شخص بعينه وصنيع أبي بكر حيث صرح، فتلك طريق تجمع التنصيص وعدم التعيين، وإن شئت قل تجمع الاستخلاف وترك تعيين الخليفة وقد أشار بذلك التنصيص وعدم التعيين، وإن شئت قل تجمع الاستخلاف وترك تعيين الخليفة وقد أشار بذلك بطريق الإجمال لا بطريق التفصيل، فعينهم ومكنهم من المشاورة في ذلك والمناظرة فيه لتقع ولاية من يتولى بعده عن اتفاق من معظم الموجودين حينئذ ببلده التي هي دار الهجرة وبها معظم الصحابة، وكل من كان ساكنًا غيرهم في بلد غيرها كان تبعالهم فيما يتفقون عليه.

<sup>(</sup>۱) (۱۷/ ۳۷)، كتاب الأحكام، باب٤، ح٧٢٠٧.

<sup>.(</sup>YV0/A) (Y)

# / ٩-باب مَنْ قِبِ عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبِ الْقُرَشِيِّ الْهَاشِمِيِّ الْهَاشِمِيِّ اللَّهُ عَنْهُ أَبِي الْحَسَنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

وَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ لِعَلِيٍّ: «أَنْتَ مِنِّي وَأَلْنَا مِنْكَ» وَقَالَ عُمَرُ: تُوُفِّيَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ عَنْهُ رَاضٍ

٣٧٠٦ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ مُتَعِيْدِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ عَنْ أَبِي حَازِمِ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: قَلَمَّا أَصْبَحَ النَّاسُ عَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، قَالَ: فَبَاتَ النَّاسُ عَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، كُلُهُمْ يَرْجُو أَنْ يَدُوكُونَ لَيْلَتَهُمْ ، أَيُّهُمْ يُعْطَاهَا ؟ فَلَمَّا أَصْبَحَ النَّاسُ عَدَوْا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، كُلُهُمْ يَرْجُو أَنْ يُعْطَاهَا ، فَقَالَ: «أَيْنَ عَلِي بُنُ أَبِي طَالِب؟ » ، فَقَالُوا: يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ . قَالَ: «فَأَرْسِلُوا إِلَيْهِ ، فَأَتُونِي بِهِ » ، فَلَمَّا جَاءَ بَصَقَّ فِي عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، فَبَرَأَ حَتَّى كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَرْسِلُوا إِلَيْهِ ، فَقَالَ : «أَنْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ فَأَوْا مِثْلَنَا؟ فَقَالَ : «أَنْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ فَأَعْطَاهُ الرَّايَةَ ، فَقَالَ عَلِيٍّ : يَا رَسُولَ اللَّهِ أَقَاتِلُهُمْ حَتَّى يَكُونُوا مِثْلَنَا؟ فَقَالَ : «أَنْفُذْ عَلَى رِسْلِكَ خَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، فُمَّ اذْهُهُمْ إِلَى الإسْلام ، وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ مِنْ حَقِّ اللَّهِ فِيهِ ، فَوَاللَّهِ لَنْ يَهُدِيَ اللَّهُ فِي اللَّهُ فِيهِ ، فَوَاللَّهِ فِيهِ ، فَوَاللَّهِ فِيهِ ، فَوَاللَّهُ بِكَ رَجُلًا وَإِحِدًا خَيْرٌ لَكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لَكَ حُمْرُ النَّكُم ».

[تقدم في: ٢٩٤٢، الأطراف: ٣٠٠٩، ٢٢١٤]

٣٧٠٢ حَدَّفَنَا فَتَيْبَةُ جَدَّثَمَنَا حَاتِمٌ عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي عُبَيْدِ عَنْ سَلَمَةَ قَالَ: كَانَ عَلِيٌّ قَدْ تَخَلَّفَ عَنِ النَّبِيُّ عَلَيْ فَلَا فَخَرَجَ عَلِيٌّ فَلَحِقَ عَنِ النَّبِيُ عَلَيْ فِي خَيْبَرَ، وَكَانَ بِهِرَعَدٌ، فَقَالَ: أَنَا أَتَخَلَّفُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ؟! فَخَرَجَ عَلِيٌّ فَلَحِقَ بِالنَّبِيِّ عَلِيٌّ فَلَمَ كَانَ مَسَاءُ اللَّيْلَةِ الَّيِّي فَتَحَهَا اللَّهُ فِي صَبَاحِهَا قَالَ رَسُولُ اللَّه عَلَيْ: «لأَعْطِينَ الرَّايَةَ وَلَسُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْوَالَ عَلَيْهُ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْوَالِيَةُ فَلَمْ اللَّهُ عَلَيْهِ الْوَالِيَّةِ فَلَالُوا : هَذَا عَلِيَّ . فَأَعْطَاهُ رَسُولُ اللَّه عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَفَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَلَاقُ الْمَالَةُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْوَالِيَةَ فَلَالُوا : هَذَا عَلِيَّ . فَأَعْطَاهُ رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّايَةَ فَلَالُوا : هَذَا عَلَيْهُ الْوَالِيَةُ فَلَالُوا اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّالِيَةُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ الرَّالِي عَلَيْهُ الرَّالِي الْعَلَيْهِ الْعَلَالُوا : هَذَا عَلَيْ عَلَى الْعَلَالُوا : هَذَا عَلَى الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَلَامُ اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلَامُ اللَّهُ

[تقدم في: ٢٩٧٥، الأطراف: ٤٢٠٩]

٣٧٠٣ حَدَّثَ عَا عَبُدُ اللَّهِ بَنُ مَسْلَمَةَ حَدَّثَ عَا عَبُدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي حَازِمٍ عَنْ أَبِيهِ أَنَّ رَجُلاً جَاءَ إِلَى سَهْلِ بْنِ سَعْدِ فَقَالَ: هَذَا فُلانٌ لِأَمِيرِ الْمَدِينَةِ \_ يَدْعُو عَلِيًّا عِنْدَ الْمِنْبِرِ. قَالَ: فَيَقُولُ مَاذَا؟ قَالَ: يَقُولُ لَهُ: أَبُو ثُرَابٍ فَضَحِكَ. قَالَ: وَاللَّهِ مَا سَمَّاهُ إِلاَ النَّبِيُ عَلَى وَمَا كَانَ لَهُ اسْمُ أَحَبَّ إِلَيْهِ فَالَ: يَقُولُ لَهُ: أَبُو ثُرَابٍ فَضَحِكَ. قَالَ: وَاللَّهِ مَا سَمَّاهُ إِلاَ النَّبِيُ عَلَى فَاطِمَة مِنْهُ الْمَحْدِيثَ سَهْلًا، وَقُلْتُ : يَا أَبَا عَبَّاسِ كَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ: دَخَلَ عَلِيٌ عَلَى فَاطِمَة مُنهُ الْمَحْدِيثَ سَهْلًا، وَقُلْتُ : يَا أَبَا عَبَّاسِ كَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ: دَخَلَ عَلِيٌ عَلَى فَاطِمَة مُنهُ الْمُحَدِيثَ سَهْلًا، وَقُلْتُ ! يَا أَبَا عَبَّاسٍ كَيْفَ ذَلِكَ ؟ قَالَ: دَخَلَ عَلِيٌ عَلَى فَاطِمَة مُنهُ الْمُحَدِيثَ سَهْلًا، وَقُلْتُ النَّبِي عَيْنِ : «أَيْنَ ابْنُ عَمْكِ؟»، قَالَتْ: فِي الْمَسْجِدِ. فَقَالَ النَّبِي عَلَى النَّرُابُ إِلَى ظَهْرِهِ، فَجَعَلَ يَمْسَحُ التُرابَ عَنْ ظَهْرِهِ وَخَلَصَ التُرَابُ إِلَى ظَهْرِهِ، فَجَعَلَ يَمْسَحُ التُرابَ عَنْ فَهُ وَجَدَرِدَاءَهُ قَدْ سَقَطَ عَنْ ظَهْرِهِ وَخَلَصَ الثُّرَابُ إِلَى ظَهْرِهِ، فَوَجَدَرِدَاءَهُ قَدْ سَقَطَ عَنْ ظَهْرِهِ وَخَلَصَ الثُّرَابُ إِلَى ظَهْرِهِ، فَجَعَلَ يَمْسَحُ التُرابَ عَنْ

ظَهْرِهِ فَيَقُولُ: «اجْلِسْ يَا أَبَاتُرَابٍ» (مَرَّتَيْنِ).

[تقدم في: ٤٤١، الأطراف: ٦٢٨٠، ٦٢٠٤]

٣٧٠٤ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ رَافِع حَدَّثَنَا حُسَيْنٌ عَنْ زَائِدَةَ عَنْ أَبِي حَصِينِ عَنْ سَعْدِ بْنِ عُبَيْدَةَ قَالَ: جَاءَ رَجُلٌ إِلَى ابْنِ عُمَرَ فَسَأَلَهُ عَنْ عُثْمَانَ، فَذَكَرَ عَنْ مَحَاسِنِ عَمَلِهِ، قَالَ: لَعَلَّ ذَاكَ يَشُوءُكَ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: فَأَرْغَمَ اللَّهُ بِأَنْفِكَ. ثُمَّ سَأَلَهُ عَنْ عَلِيٍّ، فَذَكَرَ مَحَاسِنَ عَمَلِهِ، قَالَ: هُوَ يَشُوءُكَ؟ قَالَ: أَجَلْ. قَالَ: فَأَرْغَمَ / اللَّهُ بِأَنْفِكَ، بَيْتُهُ أَوْسَطُ بُيُوتِ النَّبِيِّ ﷺ. ثُمَّ قَالَ: لَعَلَّ ذَاكَ يَشُوءُكَ؟ قَالَ: أَجَلْ. قَالَ: فَأَرْغَمَ / اللَّهُ اللهُ بَانْفِكَ، انْطَلِقْ فَاجْهَدْ عَلَيَّ جَهْدَكَ.

[تقدم في: ٣١٣، الأطراف في: ٣٦٩، ١٩٦١، ٤٥١١، ٤٥١١، ٤٥١١، ٤٥١١، ٤٥١٠، ٤٥١٠، ٤٥٠٠]

٣٠٠٥ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا عُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنِ الْحَكَمِ: سَمِعْتُ ابْنَ أَبِي لَيْلَى قَالَ: حَدَّثَنَا عَلِيٌّ أَنَّ فَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلام شَكَتْ مَا تَلْقَى مِنْ أَثَرِ الرَّحَا، فَأَتَى النَّبِيَّ عَلَيْهُ سَبْيٌ، فَانْظَلَقَتْ فَلَمْ تَجِدْهُ، فَوَجَدَتْ عَائِشَةَ، فَأَخْبَرَتْهَا، فَلَمَّا جَاءَ النَّبِيُ عَلِيُّ أَخْبَرَتْهُ عَائِشَةُ بِمَجِيءِ فَاطِمَةَ، فَجَاءَ النَّبِيُ عَلِيُّ إِلَيْنَا وَقَدْ أَخَذْنَا مَضَاجِعَنَا، فَذَهَبْتُ لأقُومَ، فَقَالَ: «عَلَى مَكَانِكُمَا»، فَاطِمَةَ ، فَجَاءَ النَّبِيُ عَلِيُّ إِلَيْنَا وَقَدْ أَخَذْنَا مَضَاجِعَنَا، فَذَهَبْتُ لأقُومَ، فَقَالَ: «عَلَى مَكَانِكُمَا»، فَقَعَدَ بَيْنَنَا حَتَّى وَجَدْتُ بَرْدَ قَدَمَيْهِ عَلَى صَدْرِي، وقَالَ: «أَلا أُعَلِّمُكُمَا خَيْرًا مِمَّا سَأَلْتُمَانِي؟ إِذَا أَخَذْتُمَا مَضَاجِعَكُما تُكَبِّرُان أَرْبَعًا وَثَلاثِينَ، وتُسَبِّحَان ثَلاثًا وتَلاثِينَ، وتَحْمَدَان ثَلاثًا وتَلاثِينَ، فَهُو خَيْرٌ لَكُمَامِنْ خَادِمٍ».

[تقدم في: ٣١١٣، الأطراف: ٥٣٦١، ٥٣٦٢]

آبِنَ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ يَعَلَّمُ بِنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا غُنْدَرُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعْدِ قَالَ: سَمِعْتُ إِبْرَاهِيمَ ابْنَ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَيْ لِعَلِيِّ: «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى؟». ابْنَ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُ عَلَيْ لِعَلِيٍّ: «أَمَا تَرْضَى أَنْ تَكُونَ مِنْ مِنْ مَوسَى؟». [الحديث: ٣٧٠٦، طرفه في: ٤٤١٦]

٣٧٠٧ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ الْجَعْدِ أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَيُّوبَ عَنِ ابْنِ سِيرِينَ عَنْ عَبِيدَةَ عَنْ عَلِيٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: اقْضُوا كَمَا كُنْتُمْ تَقْضُونَ، فَإِنِّي أَكْرَهُ الاخْتِلافَ، حَتَّى يَكُونَ لِلنَّاسِ جَمَاعَةٌ، وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: اقْضُوا كَمَا كُنْتُمْ تَقْضُونَ، فَإِنِّي أَكْرَهُ الاخْتِلافَ، حَتَّى يَكُونَ لِلنَّاسِ جَمَاعَةٌ، أَوْ أَمُوتَ كَمَا مَاتَ أَصْحَابِي. فَكَانَ ابْنُ سِيرِينَ يَرَى أَنَّ عَامَّةَ مَا يُرْوَى عَنْ عَلِيٍّ الْكَذِبُ.

قوله: (باب مناقب علي بن أبي طالب) أي ابن عبد المطلب (القرشي الهاشمي أبي الحسن) وهو ابن عم رسول الله على أبيه واسمه عبد مناف على الصحيح، ولد قبل البعثة بعشر سنين على الراجح وكان قد رباه النبي على أمن صغره لقصة مذكورة في السيرة النبوية، فلازمه من صغره فلم يفارقه إلى أن مات، وأمه فاطمة بنت أسد بن هاشم، وكانت ابنة عمة أبيه

وهي أول هاشمية ولدت لهاشمي، وقد أسلمت وصحبت وماتت في حياة النبي علي قال أحمد وإسماعيل القاضي والنسائي وأبوعلي النيسابوري لم يرد في حق أحد من الصحابة بالأسانيد الجياد أكثر مما جاء في علي وكأن السبب في ذلك أنه تأخر ، ووقع الاختلاف في زمانه وخروج من خرج عليه، فكان ذلك سببًا لانتشار مناقبه من كثرة من كان بينها من الصحابة ردًا على من خالفه، فكان الناس طائفتين، لكن المبتدعة قليلة جدًا، ثم كان من أمر علي ما كان فنجمت طائفة أخرى حاربوه، ثم اشتد الخطب فتنقصوه واتخذوا لعنه على المنابر سنة، ووافقهم الخوارج على بغضه وزادواحتى كفروه، مضمومًا ذلك منهم إلى عثمان.

فصار الناس في حق علي ثلاثة: أهل السنة والمبتدعة من الخوارج والمحاربين له من بني أمية وأتباعهم، فاحتاج أهل السنة إلى بث فضائله فكثر الناقل لذلك لكثرة من يخالف ذلك، وإلا فالذي في نفس الأمر أن لكل من الأربعة من الفضائل إذا حرر بميزان العدل لا يخرج عن قول أهل السنة والجماعة أصلاً ، وروى يعقوب بن سفيان بإسناد صحيح عن عروة قال: \_\_\_\_ «أسلم/ علي وهو ابن ثمان سنين»، وقال ابن إسحاق: «عشر سنين»، وهذا أرجحها، وقيل غر ذلك.

(وقال النبي ﷺ أنت مني وأنا منك) هو طرف من حديث البراء بن عازب في قصة بنت حمزة، وقد وصله المصنف في الصلح (١) وفي عمرة القضاء(٢) مطولاً، ويأتي شرحه في المغازي (٣) مستوفي إن شاء الله تعالى.

ثم ذكر المصنف في الباب سبعة أحاديث:

أولها: حديث سهل بن سعد في قصة فتح خيبر (٤)، وسيأتي شرحه في المغازي (٥).

ثانيها: حديث سلمة بن الأكوع في المعنى ويأتي هناك أيضًا مشروحًا.

وقوله: في الحديثين: «إن عليًا يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله» أراد بذلك وجود حقيقة المحبة، وإلا فكل مسلم يشترك مع علي في مطلق هذه الصفة. وفي الحديث تلميح

<sup>(</sup>٦/ ٥٨١)، كتاب الصلح، باب٢، ح٢٦٩٩. (1)

<sup>(</sup>٩/ ٣٥٠)، كتاب المغازي، باب ٤٣، - ٢٥١. **(Y)** 

<sup>(</sup>٩/ ٣٥٠)، كتاب المغازي، باب ٤٣، - ٢٥١. (٣)

<sup>(</sup>٩/ ٣١٣)، كتاب المغازي، باب ٣٨، ح ٢٠٩٥. (٤)

<sup>(</sup>٩/ ٣١٣)، كتاب المعازي، باب ٣٨، ح ٢١٠. (o)

بقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْدِبَكُمُ اللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٣١] فكأنه أشار إلى أن عليًا تام الاتباع لرسول الله ﷺ حتى اتصف بصفة محبة الله له، ولهذا كانت محبته علامة الإيمان وبغضه علامة النفاق كما أخرجه مسلم من حديث علي نفسه قال: «والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إنه لعهد النبي ﷺ أن لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضك إلا منافق» وله شاهد من حديث أم سلمة عند أحمد.

ثالثها: حديث سهل بن سعد أيضًا:

(وقال عمر: توفي رسول الله ﷺ وهو عنه راض) تقدم ذلك في الحديث الذي قبله (١) موصولاً، وكانت بيعة على بالخلافة عقب قتل عثمان في أوائل ذي الحجة سنة خمس وثلاثين، فبايعه المهاجرون والأنصار وكل من حضر، وكتب بيعته إلى الآفاق فأذعنوا كلهم إلا معاوية في أهل الشام فكان بينهم بعد ماكان.

قوله: (عن أبيه) هو أبوحاز مسلمة بن دينار.

قوله: (إن رجلاً جاء إلى سهل بن سعد) لم أقف على اسمه .

قوله: (هذا فلان لأمير المدينة) أي عنى أمير المدينة، وفلان المذكور لم أقف على اسمه صريحًا، ووقع عند الإسماعيلي «هذا فكان فلان ابن فلان».

قوله: (يدعو عليًا عند المنبر، قال فيقول ماذا) في رواية الطبر اني من وجه آخر عن عبد العزيز ابن أبي حازم «يدعوك لتسب عليًا».

قوله: (والله ما سماه إلا النبي ﷺ) يعني أبا تراب.

قوله: (فاستطعمت الحديث سهلاً) أي سألته أن يحدثني، واستعار الاستطعام للكلام لجامع ما بينهما من الذوق للطعام الذوق الحسي وللكلام الذوق المعنوي، وفي رواية الإسماعيلي «فقلت: يا أباعباس كيف كان أمره».

قوله: (أين ابن عمك؟ قالت: في المسجد) في رواية الطبراني كان بيني وبينه شيء فغاضبني.

قوله: (وخلص التراب إلى ظهره) أي وصل، في رواية الإسماعيلي «حتى تخلص ظهره إلى التراب، ، وكان نام أولاً على مكان لا تراب فيه ثم تقلب فصار ظهره على التراب أو سفى عليه التراب.

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٤٠٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب۸، ح٠٠٣٠.

قوله: (اجلس يا أبا تراب، مرتين) ظاهره أن ذلك أول ما قال له ذلك، وروى ابن إسحاق من طريقه وأحمد من حديث عمار بن ياسر قال: «نمت أنا وعلي في غزوة العسيرة في نخل فما أفقنا إلا بالنبي على يحركنا برجله يقول لعلي: قم يا أبا تراب. لما يرى عليه من التراب، وهذا إن ثبت حمل على أنه خاطبه بذلك في هذه الكائنة الأخرى، ويروى من حديث ابن عباس أن سبب غضب علي كان لما آخى النبي على بين أصحابه ولم يؤاخ بينه وبين أحد فذهب إلى المسجد، فذكر القصة وقال في آخرها: «قم فأنت أخي» أخرجه الطبراني، وعند ابن عساكر نحوه من حديث جابر بن صورة، وحديث الباب أصح، ويمتنع الجمع بينهما؛ لأن قصة المؤاخاة كانت أول ما قدم النبي المدينة، وتزويج على بفاطمة و دخوله عليها كان بعد ذلك بمدة. والله أعلم.

رابعها: حديث ابن عمر "

قوله: (حدثنا حسين) هو ابن علي الجعفي، وأبو حصين بفتح أوله والمهملتين، وسعد ابن عبيدة بضم العين.

قوله: (جاء رجل إلى ابن عمر) تقدم في مناقب عثمان(١١).

قوله: (ثم سأله عن علي فذكر محاسن أعماله) كأنه ذكر له شهوده بدرًا وغيرها وفتح خيبر على يديه وقتله مرحب ونحو ذاك.

قوله: (هو ذاك، بيته أوسط بيوت النبي على أي أحسنها بناء، وقال الداودي معناه أنه في وسطها وهو أصح، ووقع عند النسائي من طريق عطاء بن السائب، عن سعد بن عبيدة في هذا الحديث «فقال: لا تسأل عن علي، ولكن انظر إلى بيته من بيوت النبي على»، وله من رواية العلاء بن عِرار قال: سألت ابن عمر عن علي فقال: «انظر إلى منزله من نبي الله على المسجد غير بيته»، وقد تقدم ما يتعلق بترك بابه غير مسدود في مناقب أبي بكر (٢) رضي الله عنه ما

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٩٣)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ح٣٦٩٨.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٣٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٣، ح٣٦٥٤.>

قوله: (فأرغم الله بأنفك) الباء زائدة معناه أوقع الله بك السوء، واشتقاقه من السقوط على الأرض فيلصق الوجه بالرغام وهو التراب.

قوله: (فاجهد علي جهدك) أي أبلغ على غايتك في حقي، فإن الذي قلته لك الحق، وقائل الحق لا يبالي بما قيل في حقه من الباطل، ووقع في رواية عطاء المذكورة «قال: فقال الرجل: فإنى أبغضه. فقال له ابن عمر: أبغضك الله تعالى».

خامسها: حديث على «إن فاطمة شكت ما تلقى من الرحى» الحديث، وفيه ما يقال عند النوم، وسيأتي شرحه مستوفى في الدعوات (١) إن شاء الله تعالى. ووجه دخوله في مناقب على من جهة منزلته من النبي على و دخول النبي على معه في فراشه بينه وبين امرأته وهي ابنته على ومن جهة اختيار النبي على له ما اختار لابنته من إيثار أمر الآخرة على أمر الدنيا ورضاهما بذلك، وقد تقدم في كتاب الخمس بيان السبب في ذلك، فإن النبي على المناور على فقراء الصفة بما قدم عليه، ورأى لأهله الصبر بما لهم في ذلك من مزيد الثواب.

سادسها: حديث عبيدة بفتح أوله هو ابن عمر و السلماني .

قوله: (عن على قال اقضوا كما) في رواية الكشميهني "على" (ما كنتم تقضون) قبل، وفي رواية حماد بن زيد عن أيوب أن ذلك بسبب قول على في بيع أم الولد، وأنه كان يرى هو وعمر أنهن لا يبعن، وأنه رجع عن ذلك فرأى أن يبعن، قال عبيدة: فقلت له رأيك ورأي عمر في الجماعة أحب إلي من رأيك وحدك في الفرقة. فقال على ما قال. قلت: وقد وقعت في رواية حماد بن زيد أخرجها ابن المنذر عن على بن عبد العزيز عن أبي نعيم عنه وعنده "قال لي عبيدة: بعث إلى على وإلى شريح فقال: إني أبغض الاختلاف فاقضوا كما كنتم تقضون" فذكره إلى قوله: "أصحابي" قال: "فقبل على قبل أن يكون جماعة".

قوله: (فإني أكره الاختلاف) أي الذي يؤدي إلى النزاع، قال ابن التين: يعني مخالفة أبي بكر وعمر، وقال غيره: المراد المخالفة التي تؤدي إلى النزاع والفتنة، ويؤيده قوله بعد ذلك: «حتى يكون الناس جماعة»، وفي رواية الكشميهني «حتى يكون للناس جماعة».

قوله: (أو أموت) بالنصب ويجوز الرفع.

قوله: (كما مات أصحابي) أي لا أزال على ذلك حتى أموت.

قوله: (فكان ابن سيرين) هو موصول بالإسناد المذكور إليه، وقد وقع بيان ذلك في رواية

<sup>(</sup>۱) (۱٤/ ۱٤)، كتاب الدعوات، باب ۱۱، ح ۱۳۱۸.

حماد بن زيد ولفظه عن أيوب السمعت محمدًا \_ يعني ابن سيرين \_ يقول لأبي معشر: إني أتهمكم في كثير مما تقولون عن علي . قلت: وأبو معشر المذكور هو زياد بن كليب الكوفي ، وهو ثقة مخرّج له في صحيح مسلم، وإنما أراد ابن سيرين تهمة من يروي عنه زياد فإنه يروي عن مثل الحارث الأعور .

قوله: (يرى) بفتح أوله أي يعتقد (أن عامة) أي أكثر (ما يروى) بضم أوله (عن علي الكذب) والمراد بذلك ما ترويه الرافضة عن علي من الأقوال المشتملة على مخالفة الشيخين، ولم يرد ما يتعلق بالأحكام الشرعية، فقد روى ابن سعد بإسناد صحيح عن ابن عباس قال: «إذا حدثنا ثقة عن على بفتيا لم نتجاوزها».

سابعها: حديث سعد:

قوله: (عن سعد) هو ابن إبراهيم بن عبدالرحمن بن عوف .

قوله: (سمعت إبراهيم بن سعد)/ أي ابن أبي وقاص .

قوله: (قال النبي عَلَيْ لعلي) بين سعد سبب ذلك من وجه آخر أخرجه المصنف في غزوة تبوك من آخر المغازي (١١)، وسيأتي بيان ذلك هناك إن شاء الله تعالى.

قوله: (أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى؟) أي نازلاً مني منزلة هارون من موسى، والباء زائدة، وفي رواية سعيد بن المسيب عن سعد «فقال علي: رضيت رضيت» أخرجه أحمد، ولابن سعد من حديث البراء وزيد بن أرقم في نحو هذه القصة «قال: بلى يا رسول الله. قال: فإنه كذلك،، وفي أول حديثهما أنه عليه الصلاة والسلام قال لعلي: «لابد أن أقيم أو تقيم، فأقام علي، فسمع ناسًا يقولون: إنما خلفه لشيء كرهه منه. فاتبعه فذكر له ذلك، فقال له» الحديث، وإسناده قوي، ووقع في رواية عامر بن سعد بن أبي وقاص عند مسلم والترمذي قال: «قال معاوية لسعد: ما منعك أن تسب أبا تراب؟ قال: أما ما ذكرت ثلاثًا قالهن له رسول الله على فلن أسبه فذكر هذا الحديث وقوله: «لأعطين الراية رجلًا يحبه الله ورسوله» وقوله: «لما نزلت ﴿ فَقُلُ تَعَالَوا نَلْحُ أَبْنَا مَا كُونَ ﴾ وعند أبي يعلى عن سعد من وجه آخر لا بأس به قال: «لو وضع المنشار على مفرقي على أن أسب عليًا ما سببته أبدًا».

وهذا الحديث \_ أعني حديث الباب \_ دون الزيادة روي عن النبي على عن غير سعد من

<sup>(</sup>١) (٩/ ٥٥٨)، كتاب المغازي، باب٧٨، ح١٤١٦.

حديث عمر وعلي نفسه وأبي هريرة وابن عباس وجابر بن عبد الله والبراء وزيد بن أرقم وأبي سعيد وأنس وجابر بن سمرة وحبشي بن جنادة ومعاوية وأسماء بنت عميس وغيرهم، وقد استوعب طرقه ابن عساكر في ترجمة علي. وقريب من هذا الحديث في المعنى حديث جابر بن سمرة قال: «قال رسول الله علي علي: من أشقى الأولين؟ قال: عاقر الناقة، قال: فمن أشقى الآخرين؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: قاتلك» أخرجه الطبراني، وله شاهد من حديث عمار بن ياسر عند أحمد، ومن حديث صهيب عند الطبراني، وعن علي نفسه عند أبي يعلى بإسنادلين، وعندالبزار بإسناد جيد.

واستدل بحديث الباب على استحقاق علي للخلافة دون غيره من الصحابة، فإن هارون كان خليفة موسى ، وأجيب بأن هارون لم يكن خليفة موسى إلا في حياته لا بعد موته ؛ لأنه مات قبل موسى باتفاق ، أشار إلى ذلك الخطابي (١) وقال الطيبي: معنى الحديث أنه متصل بي نازل مني منزلة هارون من موسى ، وفيه تشبيه مبهم بينه بقوله: «إلا أنه لا نبي بعدي» فعرف أن الاتصال المذكور بينهما ليس من جهة النبوة بل من جهة ما دونها وهو الخلافة ، ولما كان هارون المشبه به إنما كان خليفة في حياة موسى دل ذلك على تخصيص خلافة على للنبي علي النبي عليه أعلم .

وقد أخرج المصنف من مناقب علي أشياء في غير هذا الموضع، منها حديث عمر "علي أقضانا"، وسيأتي في تفسير البقرة (٢)، وله شاهد صحيح من حديث ابن مسعود عند الحاكم، ومنها حديث قتاله البغاة وهو حديث أبي سعيد "تقتل عمار" الفئة الباغية"، وكان عمار مع علي، وقد تقدمت الإشارة إلى الحديث المذكور في الصلاة (٣)، ومنها حديث قتاله الخوارج، وقد تقدم من حديث أبي سعيد في علامات النبوة (٤)، وغير ذلك مما يعرف بالتتبع، وأوعب من جمع مناقبه من الأحاديث الجياد النسائي في كتاب "الخصائص"، وأما حديث "من كنت مولاه فعلي مولاه" فقد أخرجه الترمذي والنسائي، وهو كثير الطرق جدًا، وقد استوعبها ابن عقدة في كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان، وقد روينا عن الإمام أحمد قال: ما بلغنا عن

<sup>(</sup>١) الأعلام (٣/ ١٦٣٧).

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٦٤٦)، كتاب التفسير «البقرة»، باب٧، ح ٤٤٨١.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ١٧٧)، كتاب الصلاة، باب٥٨، ح٤٤١.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٢٨٣)، كتاب المناقب، باب٢٥، ح١٣٦١.

أحد من الصحابة ما بلغنا عن على بن أبي طالب.

(تنبيه): وقع حديث سعد مؤخرًا عن حديث علي في رواية أبي ذر ومقدمًا عليه في رواية الباقين، والخطب في ذلك قريب. والله أعلم.

# ١٠ - باب . مَنَاقِبُ جَعْفَرِ بْنِ أَبِي طَالِبِ الْهَاشِمِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ عَلْقِي »

[الحديث: ٣٧٠٨، طرفه في: ٥٤٣٢]

٣٧٠٩ ـ حَدَّثَنَا عَمْرُو مِنْ عَلِيٌ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ أَخْبَرَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ أَبِي خَالِدٍ عَنِ الشَّعْبِيِّ: إِنَّا ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانَ إِذَا سَلَّمَ عَلَى ابْنِ جَعْفَرِ قَالَ: السَّلامُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ ذِي الشَّعْبِيِّ: إِنَّا ابْنَ عُمْرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانَ إِذَا سَلَّمَ عَلَى ابْنِ جَعْفَرِ قَالَ: السَّلامُ عَلَيْكَ يَا ابْنَ ذِي الْجَنَاحِيْن .

قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ: الجَنَاحَانِ كُلُّ نَاحِيَتَ يْنِ.

[الحديث: ٣٧٠٩، طرفه في: ٤٢٦٤]

قوله: (باب مناقب جعفر بن أبي طالب الهاشمي) سقطت الأبواب كلها من رواية أبي ذر، وأبقى التراجم بغير لفظ «باب»، وثبت ذلك في رواية الباقين. وجعفر هو أخو علي شقيقه، وكان أسن منه بعشر سنين، واستشهد بمؤتة كما سيأتي بيان ذلك في المغازي (١) وقد جاوز الأربعين.

قوله: (وقال له النبي ﷺ أشبهت خلقي وخلقي) هو من حديث البراء الذي ذكره في أول

<sup>(</sup>١) (٣٦٨/٩)، كتاب المغازي، باب٤٤، ح ٤٢٦١.

مناقب على (١) ، وسيأتي بتمامه مع الكلام عليه في عمرة الحديبية (٢) .

قوله: (حدثنا أحمد بن أبي بكر) هو أبو مصعب الزهري، والإسناد كله مدنيون، وقد تقدم في كتاب العلم (٣) بهذا الإسناد حديث آخر غير هذا فيما يتعلق بسبب كثرة حديث أبي هريرة أنضًا.

قوله: (أن الناس كانوا يقولون أكثر أبو هريرة) أي من الرواية عن النبي على وقد تقدم مثله في العلم (٤) عن أبي هريرة من طريق أخرى لكنه أجاب بأنه «لولا آية من كتاب الله ماحدثت»، وأشار بذلك إلى مثل قول ابن عمر لما ذكر له أنه يروى في حديث «من صلى على جنازة فله قيراط»: أكثر أبو هريرة. وقد تقدم بيان ذلك في كتاب الجنائز (٥)، واعتراف ابن عمر بعد ذلك له بالحفظ، وروى البخاري في «التاريخ» وأبو يعلى بإسناد حسن من طريق مالك بن أبي عامر قال: «كنت عند طلحة بن عبيد الله، فقيل له: ما ندري هذا اليماني أعلم برسول الله منكم، أو هو يقول على رسول الله منظم الم يقل؟ قال: والله ما نشك أنه سمع ما لم نسمع، وعلم ما لم نعلم، إنا كنا أقوا ما لنا بيوتات وأهلون، وكنا نأتي النبي على طرفي النهار ثم نرجع، وكان أبو هريرة مسكينًا لا مال له ولا أهل، إنما كانت يده مع يد النبي هم، فكان يدور معه حيثما لطلحة قال: «كان أبو هريرة جالسًا، فمر رجل بطلحة فقال له: لقد أكثر أبو هريرة. فقال العلم طلحة: قد سمعنا كما سمع، ولكنه حفظ ونسينا»، وأخرج ابن سعد في «باب أهل العلم والفتوى من الصحابة» في طبقاته بإسناد صحيح عن سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص قال: «قالت عائشة لأبي هريرة: إنك لتحدث عن النبي على حديثًا ما سمعته منه، قال: شغلك عنه يا أمه المام آة والمكحلة، وماكان يشغلني عنه شيء».

قوله: (بشبع بطني) في رواية الكشميهني «شبع» أي لأجل الشبع. قوله: (حين لا آكل) في رواية الكشميهني «حتى» والأول أوجه.

<sup>(</sup>۱) (۱۸/۸)، باب۹.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٣٥٠)، كتاب المغازي، باب٤٢، ح ٢٥١٥.

<sup>(</sup>٣) (١/ ٣٧٥)، كتاب العلم، باب٤٢، ح١١٩.

<sup>(</sup>٤) (١/٣٧٣)، كتاب العلم، باب٤٢، ح١١٨.

<sup>(</sup>٥) (٤/٤)، كتاب الجنائز، باب٥٧، ح١٣٢٣.

قوله: (ولا ألبس الحبير) بالموحدة قبلها مهملة مفتوحة ، وللكشميهني «الحرير» والأول أرجح ، والحبير من البرد ماكان موشى مخططًا ، يقال برد حبير وبرد حبرة بوزن عنبة على الوصف والإضافة .

قوله: (لأستقرئ الرجل) أي أطلب منه القرى فيظن أني أطلب منه القراءة، ووقع بيان ذلك في رواية لأبي نعيم في «الحلية» عن أبي هريرة أنه وجد عمر فقال: أقريني. فظن أنه من القراءة فأخذ يقرئه القرآن ولم يطعمه، قال: وإنما أردت منه الطعام.

قوله: (كي ينقلب بي) أي يرجع بي إلى منزله، وللترمذي من طريق ضعيفة عن أبي هريرة «إن كنت لأسأل الرجل عن الآية أنا أعلم بها منه، ما أسأله إلا ليطعمني شيئًا»، وفي رواية الترمذي «وكنت إذا سألت جعفر بن أبي طالب لم يجبني حتى يذهب بي إلى منزله».

قوله: (وكان أخير) بوزن أفضل ومعناه، وللكشميهني خير.

قوله: (للمساكين) في رواية الكشميهني بالإفراد والمراد الجنس، وهذا التقييد يحمل عليه المطلق الذي جاء عن عكرمة عن أبي هريرة وقال: «ما احتذى النعال ولا ركب المطايا بعد رسول الله عليه أفضل من جعفر بن أبي طالب» أخرجه الترمذي والحاكم بإسناد صحيح.

قوله: (العكة) بضم المهملة وتشديد الكاف: ظرف السمن. وقوله: (ليس فيهاشيء) مع قوله: (فنلعق ما فيها) لا تنافي بينهما؛ لأنه أراد بالنفي أي لا شيء فيها يمكن إخراجه منها بغير قطعها، وبالإثبات ما يبقى في جوانبها، وفي رواية الترمذي «ليقول لامرأته أسماء بنت عميس: أطعمينا. فإذا أطعمتنا أجابني، وكان جعفر يحب المساكين ويسكن إليهم، وكان النبي على المساكين انتهى. وإنما كان يجيبه عن سؤاله مع معرفته بأنه إنما سأله ليطعمه ليجمع بين المصلحتين، ولاحتمال أن يكون السؤال الذي وقع حينئذ وقع منه على الحقيقة.

قوله: (أن ابن عمر كان إذا سلم على ابن جعفر) يعني عبد الله بن جعفر بن أبي طالب وقع في رواية الإسماعيلي من طريق هشيم عن إسماعيل بن أبي خالد قال: قلنا للشعبي كان ابن جعفر يقال له: ابن ذي الجناحين؟ قال: نعم، رأيت ابن عمر أتاه يومًا أو لقيه فقال: السلام عليك يا ابن ذي الجناحين. (السلام عليك يا ابن ذي الجناحين) كأنه يشير إلى حديث عبد الله بن جعفر ابن ذي الجناحين. «قال لي رسول الله عليك يا أبوك يطير مع الملائكة في السماء» أخرجه الطبراني بإسناد حسن، وعن أبي هريرة أن رسول الله عليه قال: «رأيت جعفر بن أبي طالب يطير مع

الملائكة» أخرجه الترمذي والحاكم وفي إسناده ضعف، لكن له شاهد من حديث علي عند ابن سعد، وعن أبي هريرة عن النبي على قال: «مربي جعفر الليلة في ملأ من الملائكة وهو مخضب الجناحين بالدم» أخرجه الترمذي والحاكم بإسناد على شرط مسلم، وأخرج أيضًا هو والطبراني عن ابن عباس مرفوعًا «دخلت البارحة الجنة فرأيت فيها جعفرًا يطير مع الملائكة»، وفي طريق أخرى عنه «أن جعفرًا يطير مع جبريل وميكائيل له جناحان عوضه الله من يديه»، وإسناد هذه جيد، وطريق أبي هريرة في الثانية قوي إسناده على شرط مسلم. وقد ادعى السهيلي أن الذي يتبادر من ذكر/ الجناحين والطيران أنهما كجناحي الطائر لهما ريش، وليس كذلك، وسيأتي بقية القول في ذلك في غزوة مؤتة (١) إن شاء الله تعالى.

(تنبيه): وقع في رواية النسفي وحده في هذا الموضع «قال أبو عبدالله\_يعني المصنف\_: يقال لكل ذي ناحيتين جناحان» ولعله أراد بهذا حمل الجناحين في قول ابن عمر: «يا ابن ذي الجناحين» على المعنوي دون الحسي. والله أعلم.

## ١١ - باب. ذِكْرُ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٧١٠ حَدَّثَنَا الحَسَنُ بْنُ مُحَمدٍ حَدَّثَنَا مُحَمدُ بْن عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيُّ حَدَّثَنَي أَبِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ المَثَنَى عَنْ ثُمَامَةَ بْن عَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَنَسٍ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ عُمَرَ بْنَ الخَطَّابِ كَانَ إِذَا قَحَطُوا اسْتَسْقَىٰ بِالعَبَّاسِ بْن عَبْدِ المطَّلِبِ فَقَالَ: اللَّهمَّ إِنَا كُنَّا إِلَيْكَ نَتُوسَّلُ بِنَبِينًا ﷺ وَإِنَّا نَتُوسَلُ إِلَيْكَ نَتُوسَلُ بِنَبِينًا ﷺ فَيَعْنَا، قال: اللَّهمَّ إِنَا كُنَّا إِلَيْكَ نَتُوسَلُ بِنَبِينًا ﷺ فَيَعْمَى فَالَ: اللَّهمَّ إِنَا كُنَّا إِلَيْكَ نَتُوسَلُ بِنَبِينًا اللَّهُ فَالَ : اللَّهمَّ إِنَا كُنَّا إِلَيْكَ نَتُوسَلُ إِلَيْكَ بَعِمَ نَبِينًا قَاسْقِنَا، قال: فيسُقونِ.

[تقدم في: ١٠١٠]

قوله: (باب ذكر العباس بن عبد المطلب) ذكر فيه حديث أنس «إن عمر كانوا إذا قحطوا استسقى بالعباس»، وهذه الترجمة وحديثها سقطا من رواية أبي ذر والنسفي، وقد تقدم الحديث المذكور مع شرحه في الاستسقاء (٢)، وكان العباس أسن من النبي على المشهور قبل فتح مكة، وقيل: قبل ذلك، وليس ببعيد، فإن في حديث أنس في قصة الحجاج بن علاط ما يؤيد ذلك، وأما قول أبي رافع في قصة بدر: «كأن

<sup>(</sup>١) (٩/ ٣٧٥)، كتاب المغازي، باب٤٤، ح٤٢٦٤.

<sup>(</sup>٢) (٣٤٨//٣)، كتاب الاستسقاء، باب٣، ح١٠١٠.

الإسلام دخل علينا أهل البيت فلا يدل على إسلام العباس حينئذ فإنه كان ممن أسر يوم بدر وفدى نفسه وعقيلاً ابن أخيه أبي طالب كما سيأتي، ولأجل أنه لم يهاجر قبل الفتح لم يدخله عمر في أهل الشورى مع معرفته بفضله واستسقائه به، وسيأتي حديث عائشة في إجلال النبي على العباس في آخر المغازي (۱) في الوفاة النبوية، وكنية العباس أبو الفضل، ومات العباس في خلافة عثمان سنة اثنتين وثلاثين وله بضع وثمانون سنة.

### ١٢- بساب. مَناقِبُ قَرَابَةِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْكُ

وَ مَنْقَبَةِ فَاطِمَةً عَلَيْهَا السَّلام بِنْتِ النَّبِي ﷺ وَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ السَّلام بِنْتِ النَّبِي عَلَيْهُ وَقَالَ النَّجَنَّةِ » وَقَالَ النَّجَنَّةِ »

٣٧١١ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ حَدَّثَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: حَدَّثِنِي عُرُوةُ بْنُ الرُّبَيْرِ عَنْ عَائِسَةَ: أَنَّ فَاطِمَةَ عَلَيْهَا السَّلَامُ أَرْسَلَتْ إِلَى أَبِي بَكْرِ تَسْأَلُهُ مِيرَاثَهَا مِنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مِمَا أَفَاءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ عَلَيْهُ، تَطْلُبُ صَدَقَةَ النَّبِيُّ عَلَيْ النَّهُ عِلَى وَمَا بَقِيَ مِنْ خُمُس خَيْبَرَ.

[تقدم في: ٢٤٠، ١٤ طراف: ٢٠٣٥، ٢٢٤٠، ٢٧٢٥]

٣٧١٢ فَقَالَ أَبُو بَكُرِ: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لا نُورَثُ، مَا تَرَكُنَا فَهُوَ صَدَقَةً، إِنَّمَا يَأْكُلُ

آلُ مُحَمَّدٍ مِنْ هَذَا الْمَالِدِ يَعْنِي مَالَ اللَّهِ لَيْسَ لَهُمْ أَنْ يَزِيدُوا عَلَى الْمَأْكُلِ»، وَإِنِّي وَاللَّهِ لا أُغَيُرُ

لا أُغَيُرُ وَسَعْنَا مِنْ صَدَقَاتِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهَا فِي عَهْدِ النَّبِي ﷺ، وَلا عْمَلَنَّ فِيهَا بِمَا عَمِلَ فِيهَا

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ. فَتَشَهَّدَ عَلِيٌ ، ثُمَّ قَالَ: إِنَّا قَدْ عَرَفُنَا يَا أَبَا بَكُرٍ فَضِيلَتَكَ وَذَكَرَ قَرَابَتَهُمْ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ

وَحَقَّهُمْ - فَتَكَلَّمَ أَبُو بَكُرٍ فَقَالَ: وَاللَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَرَابَةُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ أَحَبُ إِلَيَّ أَنْ أَصِلَ مِنْ قَرَابَتِي.

[تقدم في: ٣٠٩٣، الأطراف: ٢٣٠٦، ٢٢٤١، ٢٧٢٦]

٣٧١٣ - أَخْبَرَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ أَخْبَرَنَا خَالِدٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ وَاقِدِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ عَنِ ابْنِ عُمَرَعَنَ لَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ قَالَ: ارْقُبُوا مُحَمَّدًا ﷺ فِي أَهْل بَيْتِهِ.

[الحديث: ٣٧١٣، طرفه في: ١٥٧٥]

٣٧١٤ حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيلِ حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةً عَنْ عَمْرِو بْنِ دِينَارٍ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةً عَنِ الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْقًالَ: «فَاطِمَةُ بَضْعَةُ مِنِّي، فَمَنْ أَغْضَبَهَا أَغْضَبَنِي».

[تقدم في: ٩٢٦، الأطراف: ٣١١٠، ٣٧٦٩، ٧٢٧٦، ٥٢٣٠، ٥٢٣٠]

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۲۱۶)، کتاب المغازي، باب ۸٤، ح ۸۵ ٤.

٣٧١٥ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ قَزَعَةَ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: دَعَا النَّبِيُ ﷺ فَاطِمَةَ ابْنَتَهُ فِي شَكْوَاهُ الَّذِي قُبِضَ فِيهَا، فَسَارَّهَا بِشَيْءٍ فَبَكَتْ، ثُمَّ دَعَاهَا، فَسَارَّهَا فَضَحِكَتْ، قَالَتْ: فَسَأَلْتُهَا عَنْ ذَلِكَ.

[تقدم في: ٣٦٢٣، الأطراف: ٣٦٢٥، ٤٤٣٣، ٢٢٨٥]

٣٧١٦ فَقَالَتْ: سَارَيِّي النَّبِيُّ ﷺ فَأَخْبَرَنِي أَنَّهُ يُقْبَضُ فِي وَجَعِهِ الَّذِي تُوُفِّيَ فِيهِ، فَبَكَيْتُ، ثُمَّ سَارِيِّي فَأَخْبَرَنِي أَنَّهُ يُفضِحِكْتُ.

[تقدم في: ٣٦٢٤، الأطراف: ٣٦٢٩، ٣٦٢٦، ٤٤٣٤، ٢٢٨٦]

قوله: (باب مناقب قرابة رسول الله على) زادغير أبي ذر في هذا الموضع «ومنقبة فاطمة بنت النبي على» وقال النبي على وفاطمة سيدة نساء أهل الجنة»، وهذا الحديث سيأتي موصولاً في باب مفرد ترجمته «منقبة فاطمة» (١) وهو يقتضي أن يكون مااعتمده أبو ذر أولى، وقوله: «قرابة النبي على» يريد بذلك من ينسب إلى جده الأقرب وهو عبد المطلب ممن صحب النبي على منهم، أو من رآه من ذكر وأنثى، وهم علي وأولاده الحسن والحسين ومحسن وأم كلثوم من فاطمة عليها السلام، وجعفر وأولاده عبد الله وعون ومحمد، ويقال إنه كان لجعفر بن أبي طالب ابن اسمه أحمد، وعقيل بن أبي طالب وولده مسلم بن عقيل، وحمزة بن عبد المطلب وأولاده يعلى وعمارة وأمامة، والعباس بن عبد المطلب وأولاده الذكور عشرة وهم الفضل وعبد الله وقثم وعبيد الله والحارث ومعبد وعبد الرحمن وكثير وعون وتمام، وفيه يقول العباس:

تموابتمام فصاروا عشره يارب فاجعلهم كرامًا برره

ويقال: إن لكل منهم رواية، وكان له من الإناث أم حبيب وآمنة وصفية وأكثرهم من لبابة أم الفضل، ومعتب بن أبي لهب، والعباس بن عتبة بن أبي لهب وكان زوج آمنة بنت العباس، وعبد الله بن الزبير بن عبد المطلب وأخته ضباعة وكانت زوج المقداد بن الأسود، وأبو سفيان ابن الحارث بن عبد المطلب وابنه جعفر/، ونوفل بن الحارث بن عبد المطلب وابناه المغيرة والمحارث، ولعبد الله بن الحارث هذا رواية، وكان يلقب ببه بمو حدتين الثانية ثقيلة، وأميمة وأروى وعاتكة وصفية بنات عبد المطلب أسلمت صفية وصحبت، وفي الباقيات خلاف والله أعلم.

٧

<sup>(</sup>١) (٨/ ٤٧٤)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٩.

ثم ذكر المصنف حديث عائشة: أن فاطمة أرسلت إلى أبي بكر تسأله مير اثها الحديث، وقد تقدم بأتم من هذا مع شرحه في كتاب الخمس (١)، ويأتي بقيته في آخر غزوة خيبر (٢)، ويأتي هناك بيان ما وقع في هذه الرواية من الاختصار إن شاء الله تعالى. والمراد منه هنا قول أبي بكر: «لقرابة رسول الله على سبيل الاعتذار عن منعه إياها ما طلبته من تركة النبي على الله المن قرابتي، وهذا قاله على سبيل الاعتذار عن منعه إياها ما طلبته

قوله: (حدثنا خالد) هو ابن الحارث.

قوله: (عن واقد) هو ابن محمد بن زيد بن عبد الله بن عمر.

قوله: (ارقبوا محمدًا في أهل بيته) يخاطب بذلك الناس ويوصيهم به، والمراقبة للشيء المحافظة عليه، يقول احفظوه فيهم فلا تؤذوهم ولا تسيئوا إليهم.

ثم ذكر حديث المسور «فاطمة بضعة مني، فمن أغضبها أغضبني»، وهو طرف من قصة خطبة على ابنة أبي جهل، وسيأتي مطولاً في ترجمة أبي العاص بن الربيع (٣) قريبًا .

وحديث عائشة وإن النبي السارها بشيء فبكت الحديث، سيأتي شرحه في الوفاة النبوية آخر المغازي (٤) ، وهذان الحديثان لم يقعا في رواية أبي ذر وثبتا لغيره، ولم يذكرهما النسفي أيضًا، والسبب في ذلك أن حديث المسور يأتي بإسناده ومتنه في مناقب فاطمة (٥) ، وحديث عائشة مضى بإسناده ومتنه في علامات النبوة (٢) .

قوله: (عن أبيه) في رواية أبي نعيم في المستخرج «سمعت أبي».

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (٣٤٣/٧)، كتاب فرض الخمس، باب١، -٣٠٩٢.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٣٤١)، كتاب المغازي، باب٣٨، ح٠٤٢٤، ٤٢٤١.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٤٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٦، ح ٣٧٢٩.

<sup>(</sup>٤) (٩٥/٩)، كتاب المغازي، باب٨٦، ح٤٤٣٣.

<sup>(</sup>۵) (۸/ ٤٧٤)، باب۲۹، ح۲۷ ۳۷.

<sup>(</sup>٦) (٨/ ٢٩٩)، كتاب المناقب، باب ٢٥، ح ٣٦٢٥.

### ١٣ -باب، مَناقِبُ الزُّبيرِ بنِ الْعَوَّام

وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: هُوَحَوَارِيُّ النَّبِيِّ ﷺ. وَسُمِّيَ الْحَوَارِيُّونَ لِبَيَاضِ ثِيَابِهِمْ

٣٧١٧ - حَدَّثَنَا خَالِدُ بَنُ مَخْلَدٍ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ عَنْ هِشَامٍ بْنِ عُرْوَةً عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَصَابَ عُثْمَانَ بْنَ عَفَّانَ رُعَافَ شَدِيدٌ سَنَةَ الرُّعَافِ حَتَّى حَبَسَهُ عَنِ الْحَجِّ وَأَوْصَى، فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ قُرَيْشٍ، قَالَ: اسْتَخْلِفْ. قَالَ: وَقَالُوهُ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: وَمَنْ؟ فَسَكَتَ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ مِنْ قُرَيْشٍ، قَالَ: اسْتَخْلِفْ. قَالَ: وَقَالُوهُ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: وَمَنْ؟ فَسَكَتَ فَدَخَلَ عَلَيْهِ رَجُلٌ آخَرُ - أَحْسِبُهُ الْحَارِثَ - فَقَالَ: اسْتَخْلِفْ. فَقَالَ عُثْمَانُ: وَقَالُوا؟ فَقَالَ: اسْتَخْلِفْ. فَقَالَ عُثْمَانُ: وَقَالُوا؟ فَقَالَ: انْعَمْ. قَالَ: أَمَا فَقَالَ: انْعَمْ. قَالَ: أَمَا وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ إِنَّهُ لَخَيْرُهُمْ مَا عَلِمْتُ، وَإِنْ كَانَ لاْحَبَّهُمْ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى اللهِ اللَّهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَيْدِ.

[الحديث: ٧١٧، طرفه في: ٣٧١٨]

٣٧١٨ حَدَّثَنَا عُبِيدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ، حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ أَخْبَرَنِي أَبِي سَمِعتُ مَرَوَانَ ابْنَ الحَكَمِ، كُنْتُ عِنْدَ عُثْمانَ أَتاهُ رَجلٌ فَقَالَ: اسْتَخْلِف. قَالَ: وقيلَ ذَاكَ؟ قال: نَعم، الزُّبيرُ. قَالَ: أَمَا وَاللَّهِ إِنَّكُم لَتَعْلَمُونَ أَنَّهُ خَيْرُكُمْ. ثَلاثًا.

[تقدم في: ٣٧١٧]

٣٧١٩ ـ حَدَّثَنَا مَالِكُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ هُوَ ابْنُ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُنْكَدِرِ عَنْ جَابِرٍ/ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيًّا ، وَإِنَّ حَوَارِيًّ اللَّبِيُّ اللَّبِيُّ عَلَيْهِ : ﴿إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيًّا ، وَإِنَّ حَوَارِيًّ اللَّبِيُّ اللَّبِيُّ عَلَيْهِ : ﴿إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيًّا ، وَإِنَّ حَوَارِيًّ اللَّبِيُ اللَّبِيُ اللَّبِيُ عَلَيْهِ : ﴿إِنَّ لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيًّا ، وَإِنَّ حَوَارِيًّ الزَّبِيرُ لَكُلُ الْعَوَّامِ ».

[تقدم في: ٢٨٤٦، الأطراف: ٢٨٤٧، ٢٩٩٧، ٢١١٣، ٢٢٦١]

<sup>(</sup>١) هو ابن أبي موسى المروزي المعروف بمردويه، كما قال الحاكم في المدخل (ق١٨٦/ أ)، ونقل عنه الجياني في التقييد (٣/ ٩٤٩).

أَصْحَابَ النَّبِيِّ ﷺ قَالُوا لِلزَّبَيْرِ يَوْمَ الْيَرْمُوكِ: أَلَا تَشُدُّ فَنَشُدَّ مَعَكَ؟ فَحَمَلَ عَلَيْهِمْ فَضَرَبُوهُ ضَرْبَتَيْنِ عَلَى عَاتِقِهِ، بَيْنَهُمَا ضَرْبَةً ضُرِبَهَا يَوْمَ بَدْرٍ، قَالَ عُرْوَةً: فَكُنْتُ أُدْخِلُ أَصَابِعِي فِي تِلْكَ الضَّرَبَاتِ ٱلْعَبُ وَأَنَا صَغِيرٌ.

[الحديث: ٣٩٧١، طرفاه في: ٣٩٧٨، ٣٩٧٥]

قوله: (باب مناقب الزبير بن العوام) أي ابن خويلد بن أسد بن عبد العزى بن قصي، يجتمع مع النبي على في قصي، وعدد ما بينهما من الآباء سواء، وأمه صفية بنت عبد المطلب عمة النبي على وكان يكنى أبا عبد الله، وروى الحاكم بإسناد صحيح عن عروة قال: أسلم الزبير وهو ابن ثمان سنين.

قوله: (وقال أبن عباس: هو حواري النبي ﷺ) هو طرف من حديث سيأتي في تفسير براءة (۱) من طريق ابن أبي مليكة عن ابن عباس، ولهذا الحديث طرق من أغربها ما أخرجه الزبير ابن بكار من مرسل أبي الخير مرثد بن اليزني بلفظ «حواري من الرجال الزبير ومن النساء عائشة»، ورجاله موثقون لكنه مرسل.

قوله: (وسمي الحواريون لبياض ثيابهم) وصله ابن أبي حاتم (٢) من طريق سعيد بن جبير عن ابن عباس به وزاد «إنهم كانوا صيادين»، وإسناده صحيح إليه، وأخرج عن الضحاك أن الحواري هو الغسال بالنبطية، لكنهم يجعلون الحاء هاء، وعن قتادة: الحواري هو الذي يصلح للخلافة وعنه: هو الوزير، وعن ابن عيينة: هو الناصر، أخرجه الترمذي وغيره عنه، وعند الزبير بن بكار من طريق مسلمة بن عبد الله بن عروة مثله، وهذه الثلاثة الأخيرة متقاربة، وقال الزبير عن محمد بن سلام: سألت يونس بن حبيب عن الحواري، قال: الخالص، وعن ابن الكلبي الحواري الخليل.

قوله: (سنة الرعاف) كان ذلك سنة إحدى وثلاثين أشار إلى ذلك عمر بن شبة في الكتاب المدينة»، وأفاد أن عثمان كتب العهد بعده لعبد الرحمن بن عوف واستكتم ذلك حمران كاتبه، فوشى حمران بذلك إلى عبد الرحمن، فعاتب عثمان على ذلك، فغضب عثمان على حمران فنفاه من المدينة إلى البعيرة، ومات عبد الرحمن بعد ستة أشهر، وكانت وفاته سنه اثنتين وثلاثين.

<sup>(</sup>۱) (۱۷۸/۱۰)، كتاب التفسير فبراءة، باب ٩، - ٤٦٦٥.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٧٠).

قوله: (فدخل عليه رجل من قريش) لم أقف على اسمه.

قوله: (فدخل عليه رجل آخر أحسبه الحارث) أي ابن الحكم وهو أخو مروان راوي الخبر، ووقع منسوبًا كذلك في «مشيخة يوسف بن خليل الحافظ» من طريق سويد بن/ سعيد عن علي بن مسهر بسند حديث الباب، وقد شهد الحارث بن الحكم المذكور حصار عثمان، وعاش بعد ذلك إلى خلافة معاوية، وفي «نسب قريش للزبير» أنه تحاكم مع خصم له إلى أبي هريرة.

قوله: (فلعلهم قالوا إنه الزبير) لم أقف على اسم من قال ذلك.

قوله: (إنه ما علمت) سيأتي ما فيه.

قوله: (كان لخيرهم ما علمت) ما مصدرية أي في علمي، ويحتمل أن تكون موصولة وهو خبر مبتدأ محذوف، قال الداودي: يحتمل أن يكون المراد الخيرية في شيء مخصوص كحسن الخلق، وإن حمل على ظاهره ففيه ما يبين أن قول ابن عمر «ثم نترك أصحاب رسول الله على لا نفاضل بينهم» لم يردبه جميع الصحابة، فإن بعضهم قد وقع منه تفضيل بعضهم على بعض وهو عثمان في حق الزبير، قلت: قول ابن عمر قيده بحياة النبي على فلا يعارض ما وقع منهم بعد ذلك.

قوله: (وإن حواري الزبير) بتشديد الياء وفتحها كقوله: ﴿ وَمَاۤ أَنتُد بِمُصْرِخِتُ ﴾ [إبراهيم: ٢٧] ويجوز كسرها، وقد مضى تفسير الحواري، وتقدم سبب هذا الحديث في "باب الطليعة» في أوائل الجهاد (١).

قوله: (أنبأنا عبدالله) هو ابن المبارك.

قوله: (كنت يوم الأحزاب) أي لما حاصرت قريش ومن معها المسلمين بالمدينة وحفر الخندق بسبب ذلك، وسيأتي شرح ذلك في المغازي (٢٠).

قوله: (وعمربن أبي سلمة) أي ابن عبد الأسدربيب النبي على وأمه أم سلمة.

قوله: (في النساء) في رواية علي بن مسهر عن هشام بن عروة عند مسلم "في أطم حسان"، وله في رواية أبي أسامة عن هشام "في الأطم الذي فيه النسوة" يعني نسوة النبي على، وعنده في رواية علي بن مسهر المذكورة "وكان يطأطئ لي مرة فأنظر، وأطأطئ له مرة فينظر،

<sup>(</sup>۱) (٧/ ١١٦)، كتاب الجهاد، باب ٤٠ ح ٢٨٤١.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٢٠٤)، كتاب المغازي، باب٢٩، ح١١١٣.

فكنت أعرف أبي إذا مر على فرسه في السلاح».

قوله: (يختلف إلى بني قريظة) أي يذهب ويجيء، وفي رواية أبي أسامة عند الإسماعيلي «مرتين أو ثلاثًا».

قوله: (فلما رجعت، قلت: يا أبت رأيتك) بين مسلم أن في هذه الرواية إدراجًا، فإنه ساقه من رواية علي بن مسهر عن هشام إلى قوله: «إلى بني قريظة. قال هشام: وأخبرني عبدالله ابن عروة عن عبدالله بن الزبير قال: فذكرت ذلك لأبي» إلى آخر الحديث، ثم ساقه من طريق أبي أسامة عن هشام قال: «فساق الحديث نحوه، ولم يذكر عبدالله بن عروة ولكن أدرج القصة في حديث هشام عن أبيه» انتهى. ويؤيده أن النسائي أخرج القصة الأخيرة من طريق عبدة عن هشام عن أبيه بن عروة عن عبدالله بن الزبير عن أبيه. والله أعلم.

قوله: (قال: أوّهل رأيتني يا بني؟ قلت: نعم) فيه صحة سماع الصغير، وأنه لا يتوقف على أربع أو خمس؛ لأن ابن الزبير كان يومئذ ابن سنتين وأشهر أو ثلاث وأشهر بحسب الاختلاف في وقت مولده وفي تاريخ الخندق، فإن قلنا إنه ولد في أول سنة من الهجرة وكانت الخندق سنة خمس فيكون ابن أربع وأشهر، وإن قلنا ولد سنة اثنتين وكانت الخندق سنة أربع فيكون ابن سنتين وأشهر، إن عجلنا إحداهما وأخرنا الأخرى فيكون ابن ثلاث سنين وأشهر، وسأبين الأصح من ذلك في كتاب المغازي (١) إن شاء الله تعالى، وعلى كل حال فقد حفظ من ذلك ما يستغرب حفظ مثله، وقد تقدم البحث في ذلك في «باب متى يصح سماع الصغير» من كتاب العلم (٢).

قوله: (جمع لمي رسول الله ﷺ بين أبويه فقال: فداك أبي وأمي) وسيأتي ما يعارضه في ترجمة سعد<sup>(٣)</sup> قريبًا ووجه الجمع بينهما.

قوله: (يوم وقعة اليرموك) هو بفتح التحتانية وسكون الراء وضم الميم وآخره كاف:

<sup>(</sup>١) (٩/ ١٨٣)، كتاب المغازي، باب٢٩.

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۳۰۰\_۳۰۲)، كتاب العلم، باب، ۱۸، - ۲۷، ۷۷.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٤٣٩)، كتاب المغازي، باب١٥، ح٥٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) (٧/ ١٢٤)، كتاب الجهاد، باب٥٥، ح٢٨٥٣.

موضع بالشام، وكانت فيه وقعة في أول خلافة عمر، وكان النصر للمسلمين على الروم، واستشهد من المسلمين جماعة.

قوله: (ألاتشد) بضم المعجمة أي على / المشركين.

قوله: (إن شددت كذبتم) أي تتأخرون عما أقدم عليه فيختلف موعدكم هذا، وأهل AY الحجاز يطلقون الكذب على ما يذكر على خلاف الواقع.

قوله: (فضربوه ضربتين على عاتقه بينهما ضربة ضربها يوم بدر) كذا في هذه الرواية، وسيأتي في غزوة بدر في المغازي<sup>(۱)</sup> ما يغاير ذلك ويأتي شرحه، ووجه الجمع بين الروايتين هناك إن شاء الله تعالى. وكان قتل الزبير في شهر رجب سنة ست وثلاثين، انصرف من وقعة الجمل تاركًا للقتال فقتله عمرو بن جرموز \_ بضم الجيم والميم بينهما راء ساكنة وآخره زاي \_ التميمي غيلة، وجاء إلى علي متقربًا إليه بذلك فبشره بالنار، أخرجه أحمد والترمذي وغيرهما وصححه الحاكم من طرق بعضها مرفوع.

(تنبيه): تقدم الكلام على تركة الزبير وما وقع فيها من البركة بعده في كتاب الخمس (٢).

## ١٤ - باب ذِكْرُ طَلْحَةَ بْنِ عُبِيِّدِ اللَّهِ

وَقَالَ عُمَرُ: تُونُفِّيَ النَّبِيُّ ﷺ وَهُو عَنْهُ رَاضٍ

٣٧٢٢، ٣٧٢٢ عَنْ أَبِي عَنْمَانَ اللَّهِ عَنْ أَبِي بَكْرِ اللَّهُ قَدَّمِيُ حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي عُثْمَانَ قَالَ : لَمْ يَبْقَ مَعَ النَّبِيِّ عَيْثِ فِي بَعْضِ تِلْكَ الأَيَّامِ الَّتِي قَاتَلَ فِيهِنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ غَيْرُ طَلْحَةَ وَسَعْدِ، عَنْ حَدِيثِهِ مَا .

[الحديث: ٣٧٢٢، طرفه في: ٤٠٦٠]

[الحديث: ٣٧٢٣، طرفه في: ٤٠٦١]

٣٧٢٤ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا خَالِدٌ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي خَالِدٍ عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ قَالَ: رَأَيْتُ يَدَ طَلْحَةَ الَّتِي وَقَى بِهَا النَّبِيَّ ﷺ قَدْ شَلَّتْ.

[الحديث: ٣٧٢٤، طرفه في: ٤٠٦٣]

<sup>(</sup>۱) (۳۱/۹)، کتاب المغازي، باب۸، ح۳۹۷۰.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فرض الخمس، باب١٣، - ٣١٢٩.

قوله: (ذكر طلحة بن عبيدالله) أي ابن عثمان بن عمرو بن كعب بن سعد بن تيم بن مرة بن كعب، يجتمع مع النبي في مرة بن كعب ومع أبي بكر الصديق في تيم بن مرة ، وعدد ما بينهم من الآباء سواء ، يكنى أبا محمد ، وأمه الصعبة بنت الحضر مي أخت العلاء ، أسلمت وهاجرت وعاشت بعد أبيها قليلاً ، وروى الطبراني من حديث ابن عباس قال: «أسلمت أم أبي بكر وأم عثمان وأم طلحة وأم عبد الرحمن بن عوف» ، وقتل طلحة يوم الجمل سنة ست وثلاثين ، وأم عثمان وأم طلحة وأم عبد الرحمن بن عوف » ، وقتل طلحة يوم الجمل سنة ست وثلاثين ، رأمي بسهم ، جاء من طرق كثيرة أن مروان بن الحكم رماه فأصاب ركبته فلم يزل ينزف الدم منها حتى مات ، وكان يومئذ أول قتيل ، واختلف في سنّه على أقوال: أكثرها أنه خمس وسبعون ، وأقلها ثمان وخمسون .

قوله: (معتمر عن أبيه) هو سليمان التيمي، وأبو عثمان هو النهدي.

قوله: (في بعض ملك الأيام) يريد يوم أحد، وقوله: (عن حديثهما) يعني أنهما حدثا بذلك، ووقع في فوائد أبي بكر بن المقرىء من وجه آخر عن معتمر بن سليمان عن أبيه «فقلت لأبي عثمان: وما علمك بذلك؟ قال هما أخبر اني بذلك».

قوله: (حدثنا خالد) هو أبن عبدالله الواسطي، وأبن أبي خالد هو إسماعيل.

قوله: (قد شلت) بفتح المعجمة ويجوز ضمها في لغة ذكر ها اللحياني، وقال ابن درستويه: هي خطأ، والشلل نقص في الكف وبطلان لعملها، وليس معناه القطع كما زعم بعضهم، زاد الإسماعيلي في روايته من طريق علي بن مسهر وغيره عن إسماعيل «قال قيس: كان يقال: إن طلحة من حكماء قريش»، وروى الحميدي في «الفوائد» من وجه أخرجه عن قيس بن أبي حازم قال: «صحبت طلحة بن عبيد الله فما رأيت رجلاً أعطى لجزيل مال عن غير مسألة منه».

# ١٥ - باب. مَناقِبُ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَاصِ الزُّهْرِيِّ وَمَن رَعْدُ بْنُ مَالِكِ وَبَنُو زُهْرَةَ أَخُوالُ النَّبِيِّ ﷺ وَهُو سَعْدُ بْنُ مَالِكِ

٣٧٢٥ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ قَالَ: سَمِعْتُ يَحْيَى قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ الْمُسَيَّبِ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِدًا يَقُولُ: جَمَعَ لِي النَّبِيُّ ﷺ أَبُويْهِ يَوْمَ أُحُدٍ.

[الحديث: ٣٧٢٥، أطرافه في: ٥٥٠٤، ٥٥٠٤)

٣٧٢٦ حَدَّثَنَا مَكِّيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَاهَاشِمُ بْنُهَاشِمٍ عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ عَنْ أَبيهِ قال: لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَأَنَا ثُلُثُ الإِسْلام.

[الحديث: ٣٧٢٦، طرفاه في: ٣٧٢٧، ٣٨٥٨]

٣٧٢٧ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى أَخْبَرَنَا ابْنُ أَبِي زَائِدَةَ حَدَّثَنَا هَاشِمُ بْنُ هَاشِمِ بْنِ عُتْبَةَ بْنِ أَبِي وَقَاصٍ قَالَ: سَمِعْتُ سَعْدَ بْنَ أَبِي وَقَاصٍ يَقُولُ: مَا أَسْلَمَ أَبِي وَقَاصٍ يَقُولُ: مَا أَسْلَمَ أَبِي وَقَاصٍ يَقُولُ: مَا أَسْلَمَ أَجِي وَقَاصٍ يَقُولُ: مَا أَسْلَمَ أَجَدُ إِلا فِي الْيَوْمِ الَّذِي أَسْلَمْتُ فِيهِ، وَلَقَدْ مَكَثْتُ سَبْعَةَ أَيًامٍ وَإِنِّي لَثُلُثُ الإِسْلامِ. تَابَعَهُ أَبُو أُسَامَةَ حَدَّ أَنَا هَاشِمٌ.

[تقدم في: ٣٧٢٦، الأطراف: ٣٨٥٨]

٣٧٢٨ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَوْنِ حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ إِسْمَاعِيلَ عَنْ قَيْسِ قَالَ: سَمِعْتُ سَعْدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: إِنِّي لأُوَّلُ الْعَرَبِ رَمَى بِسَهْم فِي سَبِيلِ اللَّهِ، وَكُنَّا نَغْزُو مَعَ النَّبِيِّ وَمَا لَنَا طَعَامٌ إِلا وَرَقُ الشَّجَرِ، حَتَّى إِنَّ أَحَدَنَا لَيَضَعُ كُمَا يَضَعُ الْبَعِيرُ أَوِ الشَّاةُ مَا لَهُ النَّبِي عَلَى الْإَسْلامِ لَقَدْ خِبْتُ إِذَّا وَضَلَّ عَمَلِي. وَكَانُوا وَشَوْا بِهِ إِلَى عُمَرَ قَالُوا: لا يُحْسِنُ يُصَلِّي.

[الحديث: ٣٧٢٨، طرفاه في: ٦٤٥٣، ٥٤١٢]

قوله: (مناقب سعدبن أبي وقاص الزهري) أي أحد العشرة يكنى أبا إسحاق.

قوله: (وبنو زهرة أخوال النبي ﷺ) أي لأن أمه آمنة منهم، وأقارب الأم أخوال.

قوله: (وهو سعد بن مالك) أي اسم أبي وقاص مالك بن/ وهيب ويقال أهيب ابن عبد مناف بن زهرة بن كلاب بن مرة ، يجتمع مع النبي ريس في كلاب بن مرة ، وعدد ما بينهما من الآباء متقارب ، وأمه حمنة بنت سفيان بن أمية بن عبد شمس لم تسلم ، مات بالعقيق سنة خمس وخمسين وقيل بعد ذلك إلى ثمانية و خمسين ، وعاش نحوًا من ثمانين سنة . قوله: (جمع لي النبي على أبويه يوم أحد) أي في التفدية، وهي قوله: «فداك أبي وأمي» وبينه حديث علي «ما جمع رسول الله على أبويه لأحد غير سعد بن مالك، فإنه جعل يقول له يوم أحد: ارم فداك أبي وأمي»، وقد تقدم في الجهاد (١)، وفي هذا الحصر نظر لما تقدم في ترجمة الزبير (٢) أنه على جمع له أبويه يوم الخندق، ويجمع بينهما بأن عليًا رضي الله عنه لم يطلع على ذلك، أو مراده بذلك بقيد يوم أحد. والله أعلم.

قوله: (ما أسلم أحد إلا في اليوم الذي أسلمت فيه) ظاهره أنه لم يسلم أحد قبله لكن اختلف في هذه اللفظة كما سأذكره

قوله: (ولقد مكثت سبعة أيام وإني لثلث الإسلام) سيأتي القول فيه.

قوله: (وإني لثلث الإسلام) قال ذلك بحسب اطلاعه، والسبب فيه أن من كان أسلم في ابتداء الأمر كان يخفي إسلامه، ولعله أراد بالاثنين الآخرين خديجة وأبا بكر، أو النبي التداء الأمر كان يخفي إسلامه، ولعله أراد بالاثنين الآخرين خديجة وأبا بكر، وهو يعارض حديث سعد، وأبا بكر، وهو يعارض حديث سعد، حديث عمار «رأيت النبي وها معه إلا خمسة أعبد وأبو بكر»، وهو يعارض حديث سعد، والجمع بينهما ما أشرت إليه، أو يحمل قول سعد على الأحرار البالغين ليخرج الأعبد المذكورون وعلي رضي الله عنه، أو لم يكن اطلع على أولئك، ويدل على هذا الأخير أنه وقع عند الإسماعيلي من رواية يحيى بن سعيد الأموي عن هاشم بلفظ «ما أسلم أحد قبلي»، ومثله عند ابن سعد من وجه آخر عن عامر بن سعد عن أبيه، وهذا مقتضى رواية الأصيلي، وهي مشكلة؛ لأنه قد أسلم قبله جماعة، لكن يحمل ذلك على مقتضى ما كان اتصل بعلمه حينئذ، وقد رأيت في «المعرفة لابن منده» من طريق أبي بدر عن هاشم بلفظ «ما أسلم أحد في اليوم قد رأيت في «المعرفة لابن منده» من طريق أبي بدر عن هاشم بلفظ «ما أسلم أحد في اليوم أسلم، لكن أسلمت فيه»، وهذا لا إشكال فيه إذ لا مانع أن لا يشاركه أحد في الإسلام يوم أسلم، لكن أخرجه الخطيب من الوجه الذي أخرجه ابن منده فأثبت فيه «إلا» كبقية الروايات، فتعين الحمل على ما قلته.

قوله: (تابعه أبو أسامة حدثنا هاشم) وصله المؤلف في «باب إسلام سعد» من السيرة النبوية (٣) وهو مثل رواية ابن أبي زائدة هذه.

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۱۸۱)، کتاب الجهاد، باب ۸، ح ۲۹۰۵.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٣٣)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٣ ، ح ٣٧٢٠.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٥٧٧)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٣، ح ٣٨٥٨.

قوله: (إني لأول العرب رمى) كان ذلك في سرية عبيدة بن الحارث بن المطلب، وكان الفتال فيها أول حرب وقعت بين المشركين والمسلمين، وهي أول سرية بعثها رسول الله على في في السنة الأولى من الهجرة، بعث ناسًا من المسلمين إلى رابغ ليلقوا عيرًا لقريش فتراموا بالسهام ولم يكن بينهم مسايفة، فكان سعد أول من رمى، ذكر ذلك الزبير بن بكار بسند له وقال فيه: عن سعد أنه أنشد يومئذ:

#### ألاهل أتى رسول الله أني حميت صحابتي بصدور نبلي

وذكرها يونس بن بكير في زيادة المغازي من طريق الزهري نحوه، وابن سعد من وجه آخر عن سعد «أنا أول من رمي بسهم ثم خرجنا مع عبيدة بن الحارث ستين راكبًا».

قوله: (ماله خلط) بكسر المعجمة أي لا يختلط بعضه ببعض من شدة جفافه و تفتته .

قوله: (ثم أصبحت بنو أسد) أي ابن خزيمة بن مدركة ، وكانوا ممن شكاه لعمر في القصة التي تقدم بيانها في صفة الصلاة (۱) ، ووقع عندابن بطال (۲) أنه عرض في ذلك بعمر بن الخطاب وليس بصواب ، فإن عمر من بني عدي بن كعب بن لؤي ليس من بني أسد ، ووقع عندالنووي (۳) «أسد بن عبد/ العزى» يعني رهط الزبير بن العوام ، وهو وهم أيضًا .

قوله: (تعزرني على الإسلام) أي تؤدبني، والمعنى تعلمني الصلاة، أو تعيرني بأني لا أحسنها.

قوله: (خبت) أي إن كنت محتاجًا إلى تعليمهم، وقد تقدمت قصته مع الذي زعموا أنه لا يحسن يصلي في صفة الصلاة (٤٠).

قوله: (وضل عملي) في رواية ابن سعد عن يعلى بن عبيد عن إسماعيل «وضل عمليه» بزيادة هاء السكت.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) (٢/ ٢٥١)، كتاب الأذان، باب٩٥، ح٥٥٠.

<sup>(</sup>Y) (P\3A3).

<sup>· (</sup>۳) المنهاج (۱۸/ ۱۰۰).

<sup>(</sup>٤) (٢/ ٢٥١)، كتاب الأذان، باب٩٥، ح٧٥٥.

### ١٦ - باب. فِكُرُ أَصْهَارِ النَّبِيِّ عَلَيْدٍ. مِنْهُمْ أَبُو الْعَاصِ بْنُ الرَّبِيع

٣٧٢٩ حَدَّثَنَا أَبُو الْيَمَانِ أَخْبَرَنَا شُعَيْبٌ عَنِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: حَدَّثِنِي عَلِيُّ بْنُ حُسَيْنٍ أَنَّ الْمِسْورَ اللَّهِ عَلَيْ مَخْرَمَةَ قَالَ: إِنَّ عَلِيًّا خَطَبَ بِنْتَ أَبِي جَهْلٍ، فَسَمِعَتْ بِذَلِكَ فَاطِمَةُ، فَأَتَتْ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَتْ: يَزْعُمُ قَوْمُكَ أَنَّكَ لا تَغْضَبُ لِبَنَاتِكَ، وَهَذَا عَلِيٌّ نَاكِحٌ بِنْتَ أَبِي جَهْلٍ. فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَتْ: يَزْعُمُ قَوْمُكَ أَنَّكَ لا تَغْضَبُ لِبَنَاتِكَ، وَهَذَا عَلِيٌّ نَاكِحٌ بِنْتَ أَبِي جَهْلٍ. فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَتْ: يَزْعُمُ قَوْمُكَ أَنَّكُ لا تَغْضَبُ لِبَنَاتِكَ، وَهَذَا عَلِيٌّ نَاكِحٌ بِنْتَ أَبِي جَهْلٍ. فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ فَا اللَّهِ عَلَى الْعَبْقِعَ مِنْ الرَّبِيعِ، فَحَدَّفُنِي وَصَدَقَنِي، وَإِنَّ فَعَلَ اللَّهِ عَنْ مَسُولُ اللَّهِ عَنْ مَسُولُ اللَّهِ عَنْ مَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ الرَّبِيعِ، فَتَرَكَ عَلِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ مَسُولُ اللَّهِ عَنْ الرَّبِيعِ، فَتَرَكَ عَلِي الْمُعْولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ الرَّبِي اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَنْ الرَّبِي مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَنْ الرَّبِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعْلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعُلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَ

وزَادَ مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرُو بْنِ حَلْحَلَةً عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ عَلِيَّ بْنِ الْحُسَيْنِ عَنْ مِسْوَرٍ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ، وَذَكَرَ صِهْرًا لَهُ مِنْ يَنِي عَبْدِ شَمْسٍ، فَأَنَّنَى عَلَيْهِ فِي مُصَاهَرَتِهِ، فَأَخْسَنَ، قَالَ: «حَدَّثَنِي فَصَدَقَنِي وَوَعَدَنِي فَوَفَى لِي».

[تقدم في: ٩٢٦، الأطراف: ٣١١٠، ٣٧١٤، ٣٧٦٧، ٥٢٣٠، ٥٢٣٥]

قوله: (ذكر أصهار النبي على أي الذين تزوجوا إليه، والصهر يطلق على جميع أقارب المرأة والرجل، ومنهم في يخصه بأقارب المرأة.

قوله: (منهم أبو العاص بن الربيع) أي ابن ربيعة بن عبد العزى بن عبد شمس بن عبد مناف، ويقال بإسقاط ربيعة، وهو مشهور بكنيته، واختلف في اسمه على أقوال أثبتها عند الزبير مقسم، وأمه هالة بنت خويلد أخت خديجة فكان ابن أختها، وأصل المصاهرة المقاربة، وقال الراغب: الصهر الختن، وأهل بيت المرأة يقال لهم الأصهار قاله الخليل، وقال ابن الأعرابي: الأصهار ما يتحرم بجوار أو نسب أو تزوج، وكأنه لمح بالترجمة إلى ما جاء عن عبد الله بن أبي أوفى رفعه «سألت ربي أن لا أتزوج أحدًا من أمتي ولا أتزوج إليه إلا كان معي في الجنة، فأعطاني، أخرجه الحاكم في مناقب علي، وله شاهد عن عبد الله بن عمر وعند الطبراني في «الأوسط» بسند واه، وقال النووي (١٠): الصهر يطلق على أقارب الزوجين، والمصاهرة مقاربة بين المتباعدين، وعلى هذا عمل البخاري، فإن أبا العاص بن الربيع ليس من أقارب نساء النبي على إلا من جهة كونه ابن أخت خديجة، وليس المراد هنا نسبته إليها بل إلى تزوجه بابنتها، وتزوج زينب بنت رسول الله على قبل البعثة، وهي أكبر بنات النبي على .

<sup>(</sup>١) المنهاج (١٦/٤).

وقد أسر أبو العاص ببدر مع المشركين، وفدته زينب، فشرط عليه النبي على أن يرسلها إليه، فوفي له بذلك، فهذا معنى قوله في آخر الحديث «ووعدني فوفي لي»، ثم أسر أبو العاص مرة أخرى فأجارته زينب فأسلم، فردها النبي على إلى نكاحه، وولدت أمامة التي كان النبي يلي المحملها وهو يصلي كما تقدم في الصلاة (۱)، وولدت له أيضًا ابنًا اسمه علي كان في زمن النبي المحملها وهو يصلي كما تقدم وفاة النبي على وأما أبو العاص فمات سنة اثنتي عشرة وأشار المصنف بقوله: «منهم» إلى من لم يذكره ممن تزوج إلى النبي على كعثمان وعلي، وقد تقدم ترجمة (۲) كل منهما، ولم يتزوج أحد من بنات النبي على غير هؤلاء الثلاثة، إلا ابن أبي لهب فإنه كان تزوج رقية قبل عثمان ولم يدخل بها، فأمره أبوه بمفارقتها ففارقها، فتزوجها عثمان، وأما من تزوج النبي على النبي على الله أعلم.

قوله: (إن عليًا خطب بنت أبي جهل) اسمها جويرية كما سيأتي، ويقال: العوراء، ويقال: جميلة، وكان علي قد أخذ بعموم الجواز، فلما أنكر النبي على أعرض علي عن الخطبة، فيقال: تزوجها عتاب بن أسيد، وإنما خطب النبي الله ليشيع الحكم المذكور بين الناس ويأخذوا به إما على سبيل الإيجاب وإما على سبيل الأولوية. وغفل الشريف المرتضى عن هذه النكتة فزعم أن هذا الحديث موضوع؛ لأنه من رواية المسور وكان فيه انحراف عن علي، وجاء من رواية ابن الزبير وهو أشد في ذلك، ورد كلامه بإطباق أصحاب الصحيح على تخريجه، وسيأتي بسط ما يتعلق بذلك في كتاب النكاح (٣) إن شاء الله تعالى.

قوله: (وهذا علي ناكح بنت أبي جهل) في رواية الطبراني عن أبي اليمان «وهذا علي ناكحًا» بالنصب، وكذا عند مسلم من هذا الوجه، أطلقت عليه اسم ناكح مجازًا باعتبار ماكان قصد يفعل، واختلف في اسم ابنة أبي جهل فروى الحاكم في «الإكليل» جويرية وهو الأشهر، وفي بعض الطرق اسمها العوراء أخرجه ابن طاهر في «المبهمات»، وقيل: اسمها الحنفاء ذكره ابن جرير الطبري، وقيل: جرهمة حكاه السهيلي، وقيل: اسمها جميلة ذكره شيخنا ابن الملقن في شرحه، وكان لأبي جهل بنت تسمى صفية تزوجها سهل بن عمرو سماها ابن السكيت وغيره وقال هي الحيفاء المذكورة.

<sup>(</sup>۱) (۲/۲۲۲)، كتاب الصلاة، باب۲۰۱، ح۱۹٥.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٩١، ٤١٨)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ٩.

<sup>(</sup>۳) (۱۱/ ۲۷۹)، کتاب النکاح، باب۱۰۹، ح۰۲۳۰.

قوله: (حدثني فصدقني) لعله كان شرط على نفسه أن لا يتزوج على زينب، وكذلك على، فإن لم يكن كذلك فهو محمول على أن عليًا نسي ذلك الشرط فلذلك أقدم على الخطبة، أو لم يقع عليه شرط إذ لم يصوح بالشرط لكن كان ينبغي له أن يراعي هذا القدر فلذلك وقعت المعاتبة، وكان النبي على قل أن يواجه أحدًا بما يعاب به، ولعله إنما جهر بمعاتبة على مبالغة في رضا فاطمة عليها السلام، وكانت هذه الواقعة بعد فتح مكة، ولم يكن حينئذ تأخر من بنات النبي على غيرها، وكانت أصيبت بعد أمها بإخوتها فكان إدخال الغيرة عليها مما يزيد حزنها، وزاد محمد بن عمرو بن حلحلة بمهملتين مفتوحتين ولامين الأولى ساكنة وقد تقدم هذا الحديث من روايته موصولاً في أوائل فرض الخمس (۱) مطولاً وفيه ذكر بعض ما يتعلق به.

# ١٧ - باب. مَنَاقِبُ زَيْدِ بْنِ حَارِثَةَ مَوْلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ

• ٣٧٣ - حَدَّثَنَا خَالِدُ بْنُ مَخْلَدِ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ قَالَ: حَدَّثِنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ دِينَارِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بْنُ دِينَارِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: بَعَثَ النَّبِيُ عَلَيْهِ بَعْثَ وَأَمَّرَ عَلَيْهِمْ أُسَامَةَ بْنَ زَيْدٍ، فَطَعَنَ بَعْضُ النَّاسِ فِي إِمَارَتِهِ فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعُنُونَ فِي إِمَارَةِ أَبِيهِ مِنْ قَبْلُ، وَايْمُ اللَّهِ إِمَارَتِهِ فَقَدْ كُنْتُمْ تَطْعُنُونَ فِي إِمَارَةِ أَبِيهِ مِنْ قَبْلُ، وَايْمُ اللَّهِ إِمَارَةِ بَعْدَهُ النَّاسِ إِلَيَّ بَعْدَهُ اللَّهِ إِنْ كَانَ لَمِنْ أَحَبُ النَّاسِ إِلَيَّ ، وَإِنَّ هَذَا لَمِنْ أَحَبُ النَّاسِ إِلَيَّ بَعْدَهُ ».

[الحديث: ٣٧٣٠، أطرافه في: ٢٥٠، ٤٤٦٨، ٤٤٦٩، ٦٦٢٧، ٧١٨٧]

/ ٣٧٣١ حَدَّثَ نَا يَحْيَى بْنُ قَزَعَةَ حَدَّثَ نَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنِ الرُّهْرِيِّ عَنْ عُرُوةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: دَخَلَ عَلَيَّ قَائِفٌ وَالنَّبِيُ ﷺ شَاهِدٌ، وَأُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ وَزَيْدُ بْنُ حَارِثَةَ مُضْطَجِعَانِ، فَقَالَ: فِشَرَّ بِذَلِكَ النَّبِيُ ﷺ وَأَعْجَبَهُ، فَضْطَجِعَانِ، فَقَالَ: إِنَّ هَذِهِ الأَقْدَامَ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ. قَالَ: فَسُرَّ بِذَلِكَ النَّبِيُ ﷺ وَأَعْجَبَهُ، فَأَخْبَرَ بِهِ عَائِشَةَ.

[تقدم في: ٣٥٥٥، الأطراف: ٦٧٧٠، ٦٧٧٠]

قوله: (مناقب زيدبن حارثه مولى النبي على) وهو من بني كلب، أسر في الجاهلية فاشتراه حكيم بن حزام لعمته خديجة فاستوهبه النبي على منها، ذكر قصته محمد بن إسحاق في السيرة وأن أباه وعمته أتيا مكة فوجداه فطلبا أن يفدياه فخيره النبي على بين أن يدفعه إليهما أو يثبت عنده فاختار أن يبقى عنده، وقد أخرج ابن منده في «معرفة الصحابة» وتمام في فوائده

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۳۶۸)، كتاب فرض التخمس، باب٥، ح ٣١١٠.

بإسناد مستغرب عن آل بيت زيد بن حارثة أن حارثة أسلم يومئذ، وهو حارثة بن شرحبيل بن كعب بن عبد العزى الكلبي، وأخرج الترمذي من طريق جبلة بن حارثة قال: «قلت: يا رسول الله ابعث معي أخي زيدًا. قال: إن انطلق معك لم أمنعه. فقال زيد: يا رسول الله والله لا أختار عليك أحدًا» واستشهد زيد بن حارثة في غزوة مؤتة، ومات أسامة بن زيد بالمدينة أو بوادي القرى سنة أربع و خمسين وقيل قبل ذلك، وكان قد سكن المزة من عمل دمشق مدة.

قوله: (وقال البراء عن النبي على أنت أخونا ومولانا) هو طرف من الحديث المشار إليه في ترجمة جعفر بن أبي طالب(١).

قوله: (حدثناسليمان) هو ابن بلال.

قوله: (بعث النبي على الله عنه الله عنه الذي أمر بتجهيزه في مرض وفاته وقال: «أنفذوا بعث أسامة»، فأنفذه أبو بكر رضي الله عنه بعده، وسيأتي بيانه في أواخر الوفاة النبوية (٢) إن شاء الله تعالى.

قوله: (فطعن بعض الناس في إمارته) سمى ممن طعن في ذلك عياش بن أبي ربيعة المخزومي كما سيأتي بسط ذلك في آخر المغازي (٣).

قوله: (تطعنون) بفتح العين يقال: طعن يطعن بالفتح في العرض والنسب، وبالضم بالرمح واليد، ويقال هما لغتان فيهما.

قوله: (فقد كنتم تطعنون في إمارة أبيه من قبل) يشير إلى إمارة زيد بن حارثة في غزوة مؤتة، وعند النسائي عن عائشة قالت: «ما بعث رسول الله على زيد بن حارثة في جيش قط إلا أمره عليهم»، وفيه جواز إمارة المولى وتولية الصغار على الكبار والمفضول على الفاضل؛ لأنه كان في الجيش الذي كان عليهم أسامة أبو بكر وعمر.

ثم ذكر حديث عائشة في قصة القائف سيأتي شرحه مستوفى في كتاب الفرائض<sup>(١)</sup> وفيه تسمية القائف المذكور.

<sup>(</sup>١) في التغليق (٧٣/٤) أسنده في النكاح في قصة بنت حمزة، وفي هدي الساري: حديث البراء في زيدبن حارثة في النكاح.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٦٢٢)، كتاب المغازي، باب٨٨، ح٢٦٩٠.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٦٢٢)، كتاب المغازي، باب ٨٧، ح ٤٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) (١٥/ ٥٠٥)، كتاب الفرائض، باب ٣١، ح١ ٦٧٧.

### ١٨ - باب. ذِكْرُ أَسَامَةَ بَنِ زَيْدٍ

٣٧٣٢ حَدَّنَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدِ حَدَّثَنَا لَيْثٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا أَنْ قُرَيْشًا أَهمَّهُم شَأْنُ المَخْزُومِيَةِ فَقَالُوا: مَنْ يَجْتَرَى عَلَيْه إِلا أُسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ حِبُّ رَسُولِ اللَّهِ عَيْقٍ .

[تقدم فق: ٨٦٢٤، الأطراف: ٣٤٧٥، ٣٧٧٣، ٤٣٠٤، ٧٨٧٢، ٨٨٧٢، ٢٠٨٠]

٣٧٣٣ ـ وَحَدَّثَنَا عَلِيٌ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ قَالَ: ذَهَبْتُ أَسْأَلُ الزُّهْرِيَّ عَنْ حَدِيثِ المحْزُومِيَّةِ فَصَاحَ بِي، قُلْتُ لِسُفْيَانَ: فَلِمَ تَحْمِلُهُ عَنْ أَحَدِ؟ قَالَ: وَجَدَّتُهُ فِي كِتَابِ كَانَ كَتَبَهُ أَيُّوبُ بُنُ مُوسَى عَنِ اللَّهُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ امْرأَةً مِنْ يَنِي مَخْزُومَ سَرَقَتْ، فَقَالُوا: مَنْ يُكلِّمُ اللَّهُ عَنْهَا النَّبِيَ عَنْ عَلْمَ يَجْتَرِي مَا أَنْ يُكلِّمَهُ أَلَا اللَّهُ عَنْهَا النَّبِي عَنْ عَلْمَهُ اللَّهُ عَنْهَا النَّبِي عَنْ عَلَى اللَّهُ عَنْهَا اللَّهُ عَنْهَا النَّبِي عَنْ عَلْمَهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّ

[تقدم في: ٢٦٤٨، الأطراف: ٣٤٧٥، ٣٧٣١، ٤٣٠٤، ٧٨٧٢، ٨٨٧٦، ٢٨٨٠]

٣٧٣٤ حَدَّفَنَا الْحَسَنُ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّفَنَا أَبُو عَبَّادٍ يَحْيَى بْنُ عَبَّادٍ حَدَّفَنَا الْمَاجِشُونُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبَّادٍ عَبَّادٍ يَحْيَى بْنُ عَبَّادٍ حَدَّفَنَا الْمَاجِشُونُ أَخْبَرَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ دِينَارٍ قَالَ: نَظَرَ ابْنُ عُمَرَ يَوْمًا - وَهُوَ فِي الْمَسْجِدِ - إِلَى رَجُلٍ يَسْحَبُ ثِيَابَهُ فِي نَاحِيَةٍ مِنَ الْمَسْجِدِ، فَقَالَ: انْظُرْ مَنْ هَذَا ؟ لَيْتَ هَذَا عِنْدِي. قَالَ لَهُ إِنْسَانٌ: أَمَا تَعْرِفُ هَذَا يَا أَبَا عَبْدِ الرَّحْمَنِ؟ هَذَا مُحَمَّدُ بُنُ أُسَامَةً. قَالَ فَطَأْطَأَ ابْنُ عُمَرَ رَأْسَهُ وَنَقَرَ بِيَدَيْهِ فِي الأَرْضِ ثُمَّ قَالَ: لَوْ رَآهُ رَسُولُ اللَّهِ عَالِمَ اللَّهِ عَلَاهُ اللَّهِ عَلَيْهِ الْمُحَمِّدُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَ

٣٧٣٥ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا مُعْتَمِرٌ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي حَدَّثَنَا أَبُو عُنْمَانَ عَنْ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا حَدَّثَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّهُ كَانَ يَأْخُذُهُ وَالْحَسَنَ فَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ أُحِبَهُمَا فَإِنِّي أُحِبُهُمَا».

[الحديث: ٣٧٣٥، طرفاه في: ٣٧٤٧، ٣٠٠٣]

٣٧٣٦ وَقَالَ نُعَيْمٌ عَنِ أَبْنِ الْمُبَارِكِ: أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ أَخْبَرَنِي مَوْلَى لأسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ لأَمِّهِ وَهُوَرَجُلٌ زَيْدٍ: أَنَّ الْحَجَّاجَ بْنَ أَيْمَنَ بْنِ أُمِّ أَيْمَنَ أَمِّ أَيْمَنَ أُمِّ أَيْمَنَ أُمِّ أَيْمَنَ أَخَا أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ لأَمِّهِ وَهُوَرَجُلٌ وَيُدِد: أَنَّ الْحَجَّاجَ بْنَ أَيْمَنَ لَمْ يُتِمَّ رُكُوعَهُ وَلاسُجُودَهُ فَقَالَ: أَعِدْ.

[الحديث: ٣٧٣٦، طرفه في: ٣٧٣٧]

٣٧٣٧ قَالَ أَبُو عَبْد اللّهِ: وحَدَّثَنِي سُلَيْمَانُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ نَمِرٍ عَنِ الرُّهْرِيِّ حَدَّثَنِي حَرْمَلَةُ مَوْلَى أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ: أَنَّهُ بَيْنَمَا هُو مَعَ عَبْدِ اللّهِ بْنِ

<u>ν</u> \*\*\* عُمَرَ إِذْ دَخَلَ الْحَجَّاجُ بْنُ أَيْمَنَ فَلَمْ يُتِمَّ رُكُوعَهُ وَلا سُجُودَهُ، فَقَالَ: أَعِدْ. فَلَمَّا وَلَى قَالَ لِي ابْنُ عُمَرَ: مَنْ هَذَا؟ قُلْتُ: الْحَجَّاجُ بْنُ أَيْمَنَ بْنِ أُمَّ أَيْمَنَ. فَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: لَوْ رَأَى هَذَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لأَحَبَّهُ. فَذَكَرَ حُبَّهُ وَمَا وَلَدَتْهُ أُمُّ أَيْمَنَ.

قَالَ: وَزَادَنِي بَعْضُ أَصْحَابِي عَنْ سُلَيْمَانَ: وَكَانَتْ حَاضِنَةَ النَّبِيِّ ﷺ.

[تقدم في: ٣٧٣٦]

قوله: (ذكر أسامة بن زيد) ذكر فيه حديث المخزومية التي سرقت، وسيأتي شرحه مستوفى في الحدود (۱)، والغرض منه قوله في بعض طرقه: «ومن يجترئ أن يكلمه إلا أسامة ابن زيد حب رسول الله عليه الله وكانوا يسمون أسامة حب رسول الله عليه المهملة أي محبوبه لما يعرفون من منزلته عنده؛ لأنه كان يحب أباه قبله حتى تبناه فكان يقال له: زيد ابن محمد، وأمه أم أيمن حاضنة رسول الله على عنداً أمي بعد أمي وكان رسول الله على فخذه بعد أن كبر كما سيأتي في مناقب الحسن عن قريب (۲).

قوله: (حدثنا الحسن بن محمد) هو الزعفراني وأبو عباد هو يحيى بن عباد الضبعي البصري، والمرادبالماجشون عبدالعزيز بن عبدالله بن أبي سلمة .

قوله: (ليت هذا عندي) أي قريبًا مني حتى أنصحه وأعظه، وقد روي بالباء الموجدة من العبودية، وكأنه على ما قيل كان أسود اللون.

قوله: (قال له إنسان) لم أقف على اسمه.

قوله: (اللهم أحبهما فإني أحبهما) هذا يشعر بأنه على ما كان يحب إلا لله وفي الله، ولذلك رتب محبة الله على محبته، وفي ذلك أعظم منقبة لأسامة والحسن.

قوله: (وقال نعيم) هو ابن حماد.

قوله: (أخبرني مولى لأسامة) في رواية ابن أبي الدنيا «أخبرني ابن حرملة مولى أسامة» (٣)، وابن حرملة هو إياس، ويقال: إنه حرملة بن إياس في الرواية التي بعده.

<sup>(</sup>١) (١٥/ ٥٥٧)، كتاب الحدود، باب١٢، ح ٦٧٨٨.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٥٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٢، ح٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (٤/ ٧٣).

قوله: (وهو رجل من الأنصار) أي أيمن ابن أم أيمن، وأبوه هو عبيد بن عمرو بن هلال من بني الحبلي من الخزرج، ويقال إنه كان حبشيًا من موالي الخزرج و تزوج أم أيمن قبل زيد بن حارثة فولدت له أيمن، واستشهد أيمن يوم حنين مع النبي على أبيه وشهر تها عند أهل البيت النبوي، و تزوج زيد بن حارثة أم أيمن، وكانت حاضنة النبي على ورثها من أبيه فولدت له أسامة بن زيد وعاشت أم أيمن بعد النبي على قليلاً.

قوله: (فرآه ابن عمر) هو معطوف على شيء مقدر تقديره أن الحجاج بن أيمن دخل المسجد فصلى فرآه ابن عمر، يوضح ذلك الرواية التي بعد هذه.

قوله: (فقال: أعد) أي أعد صلاتك، وفي رواية الإسماعيلي «فقال: أي ابن أخي، أتحسب أنك قد صليت؟ إنك لم تصل، فأعد صلاتك».

قوله: (بينما هو) فيه تجريد، كأن حرملة قال: بينما أنا، فجرد من نفسه شخصًا فقال: بينما هو.

قوله: (فذكر حبه وما ولدته أم أيمن) كذا ثبت بواو العطف في رواية أبي ذر، والضمير على هذا لأسامة في قوله: «فذكر حبه» أي ميله، وفي رواية غير أبي ذر «فذكر حبه ما ولدته أم أيمن» فعلى هذا فالضمير للنبي على و «ما ولدته. . . » إلخ هو المفعول، والمراد بما ولدته أم أيمن ما ولدته من ذكر وأنثى .

قوله: (وزادني بعض أصحابي) هو إما يعقوب بن سفيان فإنه رواه في تاريخه (١) عن سليمان بن عبد الرحمن بالإسناد المذكور وزاد فيه «وكانت أم أيمن حاضنة النبي الله النبي الله الله النبي الله الله النبي الله الله الله الله أخرجه في الزهريات (٢) عن سليمان أيضًا، وأخرجه الطبراني في «مسند الشاميين» عن أبي عامر محمد بن إبراهيم الصوري عن سليمان كذلك، وأخرجه الإسماعيلي وأبو نعيم من طريق إبراهيم الزهري عن سليمان كذلك، وكأن هذا القدر لم يسمعه البخاري من سليمان فحمله عن بعض أصحابه فبين ما سمعه مما لم يسمعه.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المعرفة والتاريخ (١/ ٤٢٠)، ترجمة حرملة مولى أسامة.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٧٤).

## ١٩ - باب. مَناقِبُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

٣٧٣٨ حَدَّنَنَا مُحَمَّدٌ حَدَّنَنَا إِسْحَاقُ بْنُ نَصْرِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَرِ عَنِ الرُّهْرِيِّ عَنْ سَالِم عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ الرَّجُلُ فِي حَيَاةِ النَّبِيِّ عَلَيْ إِذَا رَأَى رُوْيَا قَصَّهَا عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ النَّبِيِّ عَلَيْ إِذَا رَأَى رُوْيَا قَصَّهَا عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ النَّبِيِ عَلَيْ الْمَا أَعْزَب، وَكُنْتُ أَنَامُ فِي الْمَسْجِدِ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِ عَلَيْ فَرَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ كَأَنَّ مَلَكَيْنِ أَخَذَانِي فَذَهَبَابِي إِلَى النَّارِ، فَإِذَا هِي الْمَنَامِ كَأَنَّ مَلَكَيْنِ أَخَذَانِي فَذَهَبَابِي إِلَى النَّارِ، فَإِذَا هِي مَطُويَةٌ كَطَي عَهْدِ النَّبِيِ عَلَيْ النَّارِ، فَلَقِيَهُمَا مَلَكُ آخَرُ، فَقَالَ لِي: لَنْ تُرَاعَ. فَقَصَصْتُهَا عَلَى بِاللَّهِ مِنَ النَّارِ، فَلَقِيَهُمَا مَلَكُ آخَرُ، فَقَالَ لِي: لَنْ تُرَاعَ. فَقَصَصْتُهَا عَلَى حَفْصَة.

[تقدم في: ٤٤٠، الأطراف: ١١٢١، ١١٥٦، ٣٧٤٠، ٧٠١٥، ٧٠٢٨، ٧٠٢٥]

٣٧٣٩ ـ فَقَصَّتْهَا حَفْصَةُ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ، فَقَالَ: «نِعْمَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّهِ، لَوْ كَانَ يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ». قَالَ/ سَالِمٌ: فَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ لا يَنَامُ مِنَ اللَّيْلِ إِلا قَلِيلاً.

[تقدم في: ١١٢١، الأطراف: ١١٥٧، ٣٧٤١، ٧٠٢٦، ٢٠٢٩، ٧٠٣١]

٣٧٤٠، ٣٧٤١ ـ حَدَّثَ نَا يَحْيَى بْنُ سُلَيْمَانَ حَدَّثَ نَا ابْنُ وَهْبٍ عَنْ يُونُسَ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ سَالِم عَن ابْنِ عُمَرَ عَنْ أُخْتِهِ حَفْصَةَ أَنَّ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ لَهَا: «إِنَّ عَبْدَ اللَّهِ رَجُلٌ صَالحٌ».

[الحديث: ٣٧٤٠، الأطراف: ٤٤٠، ١١٢١، ١١٥٦، ٣٧٣٨، ، ٧٠١٥، ٧٠٢٨، ٧٠١٥] [الحديث: ٣٧٤١، الأطراف: ١١٢٢، ١١٥٧، ١١٨٦، ٣٧٣٩، ٢٠١٦، ٧٠٢٩، ٧٠٣١]

قوله: (مناقب عبد الله بن عمر بن الخطاب) وهو أحد العبادلة وفقهاء الصحابة والمكثرين منهم، وأمه زينب ويقال رائطة بنت مظعون أخت عثمان وقدامة ابني مظعون، للجميع صحبة، وكان مولده في السنة الثانية أو الثالثة من المبعث، لأنه ثبت أنه كان يوم بدر ابن ثلاث عشرة سنة، وكانت بدر بعد البعثة بخمس عشرة سنة، وقد تقدم تاريخ وفاته في الصلاة وأنها كانت بسبب من دسه عليه الحجاج فمس رجله بحربة مسمومة فمرض بها إلى أن مات أوائل سنة أربع وسبعين.

ثم ذكرالمصنف حديث ابن عمر في رؤياه وفيه «نعم الرجل عبد الله، لو كان يصلي من الليل»، وقد تقدم توجيهه في «باب قيام الليل» (١٠). وقوله في أوله: «حدثنا محمد حدثنا

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۵۰۹)، کتاب التهجد، باب۲، ح۱۱۲۲.

إسحاق بن نصر» كذا لأبي ذر وحده، وبين أن محمدًا هو المصنف، ووقع عند ابن السكن وحده «حدثنا إسحاق بن منصور » (أ وقوله : «لن ترع» كذا للقابسي، قال ابن التين : هي لغة قليلة . يعني الجزم بلن ، قال القرار : ولا أحفظ لها شاهدًا ، وروى الأكثر بلفظ «لن تراع» وهو الوجه .

ئم أورد المصنف من طريق يونس عن الزهري عن سالم عن ابن عمر عن أخته حفصة أن النبي على أن أورد المصنف من طريق يونس عن الزهري عن سالم عن ابن عمر عن أخته حفصة أن النبي على قال لها: «إن عبد ألله وجل صالح»، وهو طرف من الحديث الذي قبله ، وهذا القدر هو الذي يتعلق منه بمسند حفصة ، وسياتي في التعبير (٢) من طريق نافع عن ابن عمر عن حفصة مثله وزاد «لو كان يصلي من الليل»، وتقدمت الإشارة إلى ذلك أيضًا في قيام الليل (٣) ، ويأتي بقية ذلك في التعبير (١٤) إن شاء الله تعالى .

## ٠ ٢ - بداب. مَنَاقِبُ عَمَّارٍ وَحُذَيْفَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

٣٧٤٢ - حَدَّنَنَا مَالِكُ بْنُ إِسْمَاعِيْلَ حَدَّنَنَا إِسْرَائِيلُ عَنِ الْمُغِيرَةِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةً قَالَ: قَدِمْتُ الشَّامَ فَصَلَّيْتُ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ قُلْتُ: اللَّهُمَّ يَسُّرْ لِي جَلِيسًا صَالِحًا. فَأَتَيْتُ قَوْمًا فَجَلَسْتُ إِلَيْهِمْ، فَإِذَا مَيْخُ قَدْجَاءَ حَتَّى جَلَسَ إِلَى جَنْبِي، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: أَبُو الدَّرْدَاءِ. فَجَلَسْتُ إِلَيْهِمْ، فَإِذَا مَيْخُ قَدْجَاءَ حَتَّى جَلَسَ إِلَى جَنْبِي، قُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: أَبُو الدَّرْدَاءِ. فَقُلْتُ: إِنِي دَعَوْثُ اللَّهَ أَنْ يُعْتَرَلِي جَلِيسًا صَالِحًا، فَيَسَّرَكَ لِي. قَالَ: مِمَّنْ أَنْتَ؟ قُلْتُ: مِنْ أَهْ لِ النَّعْلَيْنِ وَالْوِسَادِ وَالْمِطْهَرَةِ؟ أَفِيكُمُ الَّذِي الْكُوفَةِ. قَالَ: أَولَيْسَ عِنْدُكُمُ البُنُ أَمْ عَبْدٍ صَاحِبُ النَّعْلَيْنِ وَالْوِسَادِ وَالْمِطْهَرَةِ؟ أَفِيكُمُ الَّذِي لا يَعْلَمُ اللَّهُ مِنَ الشَّيْطَانِ يَعْنِي عَلَى لِسَانِ نَبِيهِ عَلَى إِنَا يَعْلَمُ صَاحِبُ سِرُ النَّيْقِ الَّذِي لا يَعْلَمُ أَكُونَ اللَّهُ مِنَ الشَّيْطَانِ يَعْنِي عَلَى لِسَانِ نَبِيهِ عَلَى إِنَا يَعْلَى فِي اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّيْلِ إِذَا يَعْلَمُ مَا حِبُ سِرُ النَّيْقِ عَلَى إِنَا يَعْلَى إِنَا يَعْلَى إِنَا يَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّيْلِ إِذَا يَعْلَى فَيْ اللَّهُ مَا قَالَ: كَيْفَ يَعْمَ أُعْنَا لِلَهُ فَي وَاللَّهُ إِنَا يَعْلَى وَاللَّهُ إِنَا يَعْلَى وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَا لَوْلَ اللَّهُ وَاللَّهُ إِنْ يَعْلَى وَاللَّهُ وَاللَّهُ إِلَى فِي اللَّهُ وَاللَّهُ إِنَا يَعْلَى وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا أَوْمَا أَوْمَا أَنِهُ مَالَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَالِي الْمَالَا لَهُ وَاللَّهُ وَالْسُلُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوا اللَّهُ و

[تقلع في: ٣٢٨٧، الأطراف: ٣٧٤٣، ٢٧٦١، ٤٩٤٤، ٤٩٤٤، ٢٢٧٨]

<sup>(</sup>۱) نبه عليه الجياني في التُقيد (٢/ ٦٦٥) وزاد: فمن قال: ابن نصر، فهو إسحاق بن إبراهيم بن نصر السعدي، ومن قال ابن منصور فهو: إسحاق بن منصور الكرسبج، وكلاهما يروي عن عبد الرزاق والله أعلم.

إلا أن القلب أميل إلى رواية أبي زيد، ومن تابعه من الرواة.

<sup>(</sup>٢) (١٦/ ٣٨٥)، كتاب التعبير، باب ٣٥، ح٧٠٢٩.

<sup>(</sup>٣) (٣/ ٥٠٩)، كتاب التهجد، بأب ٢، ح١١٢٢.

<sup>(</sup>٤) (١٦/ ٣٨٥)، كتاب التعبير، باب٥٥، ح٧٠٢٩.

٣٧٤٣ حَدَّنَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّنَنَا شُعْبَةُ عَنْ مُغِيرَةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: ذَهَبَ عَلْقَمَةُ إِلَى الشَّامِ/، فَلَمَّا دَخَلَ الْمَسْجِدَ قَالَ: اللَّهُمَّ يَسُرْ لِي جَلِيسًا صَالِحًا، فَجَلَسَ إِلَى أَبِي الدَّرْدَاءِ، كِ الشَّرِ الْمَالُحُوفَةِ. قَالَ: أَلَيْسَ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - صَاحِبُ السَّرِّ الْفَالَ أَبُو الدَّرْدَاءِ: مِمَّنْ أَنْتَ؟ قَالَ: مَنْ أَهْلِ الْكُوفَةِ. قَالَ: أَلَيْسَ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - اللَّهِ اللَّمِّ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى لِا يَعْلَمُهُ غَيْرُهُ؟ - يَعْنِي حُذَيْفَةَ -. قَالَ: قُلْتُ: بَلَى. قَالَ: أَلَيْسَ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - اللَّذِي اللَّهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيّهِ عَلَيْهِ؟ - يَعْنِي مِنَ الشَّيْطَانِ، يَعْنِي عَمَّارًا -. قُلْتُ: بَلَى. قَالَ: أَلَيْسَ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - أَوْمِنَادِ أَوْ السِّرَارِ؟ قَالَ: بَلَى. قَالَ: كَيْفَ كَانَ عَبْدُ اللَّهِ يَقْرَأُ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - صَاحِبُ السِّواكِ وَالْوِسَادِ أَوِ السِّرَارِ؟ قَالَ: بَلَى. قَالَ: كَيْفَ كَانَ عَبْدُ اللَّهِ يَقْرَأُ فِيكُمْ - أَوْمِنْكُمْ - فَالَ: مَا زَالَ بِي هَوْلاءِ حَتَّى فِيكُمْ - أَوْمُ النَّيْ وَالْمَادِ إِذَا يَمَلَى إِنَّ النَّهُ اللَّهُ عَلَى عَنْ شَيْءٍ مَنْ شَيْءٍ مَالْمُ عِنْكُمْ مِنَ النَّيْقِيَّ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَمْ اللَّهُ عَلَى النَّالِي عَنْ شَيْء مِنْ شَيْء مِنْ مُنْ مُنْ عُنْ مَنْ مُنْ عُنُهُ مِنَ النَّيْقِيَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

[تقدم في: ٣٢٨٧، الأطراف: ٣٧٤٢، ٤٩٤٤، ٤٩٤٤، ٢٢٧٨]

قوله: (باب مناقب عمار وحذيفة) أما عمار فهو ابن ياسر، يكنى أبا اليقظان العنسي بالنون، وأمه سمية بالمهملة مصغر، أسلم هو وأبوه قديمًا، وعذبوا لأجل الإسلام، وقتل أبو جهل أمه فكانت أول شهيد في الإسلام ومات أبوه قديمًا، وعاش هو إلى أن قتل بصفين مع علي رضي الله عنهم، وكان قد ولي شيئًا من أمور الكوفة لعمر فلهذا نسبه أبو الدرداء إليها. وأما حذيفة فهو ابن اليمان بن جابر بن عمر والعبسي بالموحدة حليف بني عبد الأشهل من الأنصار، وأسلم هو وأبوه اليمان كما سيأتي، وولي حذيفة بعض أمور الكوفة لعمر، وولي إمرة المداثن، ومات بعد قتل عثمان بيسير بها، وكان عمار من السابقين الأولين، وحذيفة من القدماء في الإسلام أيضًا إلا أنه متأخر فيه عن عمار، وإنما جمع المصنف بينهما في الترجمة لوقوع الثناء عليهما من أبي الدرداء في حديث واحد وقد أفرد ذكر ابن مسعود، وإن كان ذكر معهما لوجوده ما يوافق شرطه غير ذلك من مناقبه، وقد أفرد ذكر حذيفة في أواخر المناقب، ويحتمل أن وهو مما يؤيد ما سنذكره أنه لم يهذب ترتيب من ذكره من أصحاب هذه المناقب، ويحتمل أن يكون إفر اده بالذكر لأنه أراد ذكر ترجمة والده اليمان.

قوله: (عن إبراهيم عن علقمة قال: قدمت الشام) في رواية شعبة التي بعد هذه عن إبراهيم قال: «ذهب علقمة إلى الشام»، وهذا الثاني صورته مرسل، لكن قال في أثنائه «قال: قلت: بلى» فاقتضى أنه موصول، ووقع في التفسير (٢) من وجه آخر عن إبراهيم عن علقمة قال:

<sup>(</sup>۱) (٨/ ١٧)، كتاب مناقب الأنصار، باب٢٢.

<sup>(</sup>٢) (١١/ ٩٠)، كتاب التفسير، باب١، ح٤٩٤٣.

قوله: (حتى يجلس إلى جنبي) أي يجعل غاية مجيئه جلوشه، وغبر بلفظ المضارع مبالغة، زاد الإسماعيلي في روايته (فقلت: الحمد لله، إني الأرجو أن يكون الله استجاب دعوتي).

قوله: (قالوا أبو الدرداء) لم أقف على اسم القائل.

قوله: (قال: أوليس عند كم أبن أم عبد؟) يعني عبد الله بن مسعود، ومراد أبي الدرداء بذلك أنه فهم منهم أنهم قدّموا في طلب العلم، فبين لهم أن عندهم من العلماء من لا يحتاجون معهم إلى غيرهم، ويستفاد منه أن المحدث لا يرحل عن بلده حتى يستوعب ما عند مشايخها.

قوله: (صاحب النعلين) أي نعلي رسول الله ﷺ، وكان ابن مسعود يحملهما ويتعاهدهما.

قوله: (والوساد) في رواية شعبة «صاحب السواك بالكاف أو السواد بالدال»، ووقع في رواية الكشميهني هنا «الوساد» ورواية غيره أوجه، والسواد السرار براءين يقال ساودته سوادا أي ساررته سرارًا، وأصله أدنى السواد، وهو الشخص من السواد.

قوله: (والمطهرة) في رواية السرخسي «والمطهر» بغير هاء، وأغرب الداودي فقال: معناه أنه لم يكن يملك من الجهاز غير هذه الأشياء الثلاثة. كذا قال، وتعقب ابن التين كلامه عناه أنه لم يكن يملك من الجهاز غير هذه الأشياء الثلاثة. كذا قال، وتعقب ابن التين كلامه عناصاب، وقد روى مسلم عن ابن مسعود أن النبي على قال له: / «إذنك على أن ترفع الحجاب وتسمع سوادي» أي سراوي، وهي خصوصية لابن مسعود، وسيأتي في مناقبه قريبًا حديث أبي موسى (۱) «قدمت أنا وأختي من اليمن، فمكثنا حينًا لا نرى إلا أن عبد الله بن مسعود رجل من أهل بيت النبي على الما نرى من دخوله و دخول أمه»، والصواب ما قال غير الداودي أن المراد الثناء عليه بخدمة النبي على وأنه لشدة ملازمته له لأجل هذه الأمور ينبغي أن يكون عنده من العلم ما يستغنى طالبه به عن غيره.

قوله: (أفيكم) بهمزة الاستفهام، وفي رواية الكشميهني «وفيكم» بواو العطف، وفي رواية شعبة «أليس فيكم أو منكم» بالشك في الموضعين .

قوله: (الذي أجاره الله من الشيطان، يعني على لسان نبيه) في رواية شعبة «أجاره الله على لسان نبيه يعني من الشيطان»، وزاد في رواية شعبة «يعني عمارًا»، وزعم ابن التين أن المراد

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٤٧٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب ۲۷، - ٣٧٦٣.

بقوله: «على لسان نبيه» قول النبي ﷺ: «ويح عمار يدعوهم إلى الجنة ويدعونه إلى النار»، وهو محتمل، ويحتمل أن يكون المراد بذلك حديث عائشة مرفوعًا «ما خُيِّر عمار بين أمرين إلا اختار أرشدهما» أخرجه الترمذي، ولأحمد من حديث ابن مسعود مثله أخرجهما الحاكم، فكونه يختار أرشد الأمرين دائمًا يقتضي أنه قد أجبر من الشيطان الذي من شأنه الأمر بالغي، وروى البزار من حديث عائشة «سمعت رسول الله ﷺ يقول: ملىء إيمانًا إلى مشاشه» يعني عمارًا وإسناده صحيح.

ولابن سعد في «الطبقات» من طريق الحسن قال: «قال عمار: نزلنا منز لا فأخذت قربتي ودلوي لأستقي، فقال النبي على: سيأتيك من يمنعك من الماء. فلما كنت على رأس الماء إذا رجل أسود كأنه مرس، فصرعته» فذكر الحديث، وفيه قول النبي على: «ذاك الشيطان»، فلعل ابن مسعود أشار إلى هذه القصة، ويحتمل أن تكون الإشارة بالإجارة المذكورة إلى ثباته على الإيمان لما أكرهه المشركون على النطق بكلمة الكفر، فنزلت فيه ﴿ إِلَّا مَنْ أُكَوِهُ وَقَلْبُمُ مُطْمَيِنٌ وَالنحل: ١٠١] وقد جاء في حديث آخر «إن عمارًا ملىء إيمانًا إلى مشاشه» أخرجه النسائي بسند صحيح، والمشاش بضم الميم ومعجمتين الأولى خفيفة، وهذه الصفة الحرجه النسائي بسند صحيح، والمشاش بقدم شرح الحديث الذي أشار إليه ابن التين في «باء المسجد» (١٠ مستوفى ولله الحمد.

قوله: (أوليس فيكم صاحب سر النبي على الذي لا يعلم أحد غيره؟) كذا فيه بحذف المفعول، وفي رواية الكشميهني «الذي لا يعلمه»، والمراد بالسر ما أعلمه به النبي على من أحوال المنافقين.

قوله: (ثم قال: كيف يقرأ عبد الله) يعني ابن مسعود، وسيأتي الكلام على ما يتعلق بهذا القدر من القراءة في تفسير (٢) ﴿ وَٱلْتَلِ إِذَا يَغْثَىٰ ﴿ إِنْ شَاء الله تعالى حيث أورده المصنف وفيه زيادة فيما يتعلق به على ما هنا.

(تنبيه): توارد أبو هريرة في وصف المذكورين مع أبي الدرداء بما وصفهم به وزاد عليه، فروى الترمذي من طريق خيثمة بن عبد الرحمن قال: «أتيت المدينة فسألت الله أن ييسر لي جليسًا صالحًا، فيسر لي أبا هريرة فقال: ممن أنت؟ قلت: من الكوفة، جئت ألتمس الخير.

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۱۸٦)، كتاب الصلاة، باب ٦٣، - ٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) (١١/ ٩٠)، كتاب التفسير «الليل»، باب١، - ٤٩٤٣.

قال: أليس منكم سعد بن مالك مجاب الدعوة، وابن مسعود صاحب طهور رسول الله على ونعليه، وحذيفة صاحب سود، وصمار الذي أجاره الله من الشيطان على لسان نبيه، وسلمان صاحب الكتابين؟».

### ٢١ تبعاب . مَنَاقِبُ أَبِي عُبِيْدَة بْنِ الْجَرَّاحِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٧٤٤ حَدَّثَنَا عَمْرُو بُنُّ عَلِيٍّ حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى حَدَّثَنَا خَالِدٌ عَنْ آبِي قِلابَةَ قَالَ: حَدَّثَنِي — لَنَسُ بْنُ مَالِكِ/ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَمِينَا، وَإِنَّ أَمِينَا ٱلِيَّهَا الأَمَّةُ أَبُو عُبِيَدَةً بْنُ — لَنَسُ بْنُ مَالِكِ/ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أَمِينًا، وَإِنَّ أَمِينَا ٱلنَّهُ الأَمَّةُ أَبُو عُبِيَدَةً بْنُ عَلَيْهِ الْمُعَلِّلَةِ أَبُو عُبِيَدَةً بْنُ الْحَرَّاحِ».

[الحديث: ٣٧٤٤، طرفاه في: ٢٨٨٢، ٥٧٢٥]

٣٧٤٥ \_ حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ صِلَةَ عَنْ حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تَالُ النَّبِيُ عَلَيْكُمْ ، يَعْنِي - أَمِينَا حَقَّ أَمِينٍ » ، وَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ . وَالْمُعْنَ مَا يَعْنِي عَلَيْكُمْ ، يَعْنِي - أَمِينَا حَقَّ أَمِينٍ » ، فَأَشْرَفَ أَصْحَابُهُ ، فَبَعَثَ أَبَا عُبَيْدَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ .

[الحديث: ٣٧٤٥، أطرافه في: ٧٢٥٠، ٢٣٨١، ٤٣٨٠]

قوله: (باب مناقب أي عبيدة بن الجراح) كذا أخر ذكره عن إخوانه من العشرة، ولم أقف في شيء من نسخ البخاري على ترجمة لمناقب عبد الرحمن بن عوف، ولا لسعيد بن زيد، وهما من العشرة، وإن كان قد أفرد ذكر إسلام سعيد بن زيد بترجمة في أوائل السيرة النبوية (۱)، وأظن ذلك من تصرف الناقلين لكتاب البخاري، كما تقدم مرارا أنه ترك الكتاب مسودة، فإن أسماء من ذكرهم هنا لم يقع فيهم مراعاة الأفضلية ولا السابقية ولا الأسنية، وهذه جهات التقديم في الترتيب، فلما لم يراع واحدًا منها دل على أنه كتب كل ترجمة على حدة فضم بعض النقلة بعضها إلى بعض حسبما اتفق. وأبو عبيدة اسمه عامر بن عبد الله بن الجراح بن هلال بن أهيب بن ضبة بن الحارث بن فهر، يجتمع مع النبي و فهر بن مالك، وعدد ما بينهما من الآباء متفاوت جدًا بخمسة آباء، فيكون أبو عبيدة من حيث العدد في درجة عبد مناف، ومنهم من أدخل في نسبه بين للجراح وهلال ربيعة فيكون على هذا في درجة هاشم، وبذلك جزم أبو من أدخل في نسبه بين للجراح وهلال ربيعة فيكون على هذا في درجة هاشم، وبذلك جزم أبو الحسن بن سميع ولم يأتكره غيره، وأم أبي عبيدة هي من بنات عم أبيه، ذكر أبو أحمد الحاكم الحسن بن سميع ولم يأتكره غيره، وأم أبي عبيدة هي من بنات عم أبيه، ذكر أبو أحمد الحاكم

<sup>(</sup>١) (٨/ ٥٨٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣٤.

أنها أسلمت، وقتل أبوه كافرًا يوم بدر، ويقال: إنه هو الذي قتله، ورواه الطبراني وغيره من طريق عبد الله بن شوذب مرسلاً، ومات أبو عبيدة وهو أمير على الشام من قبل عمر بالطاعون سنه ثمان عشرة باتفاق.

قوله: (حدثنا عبد الأعلى) هو ابن عبد الأعلى البصري السامي بالمهملة من بني سامة بن لؤي، وخالد شيخه هو الحذاء.

قوله: (إن لكل أمة أميناً إن أميننا أيتها الأمة) صورته صورة النداء، لكن المراد فيه الاختصاص أي أمتنا مخصوصون من بين الأمم، وعلى هذا فهو بالنصب على الاختصاص، ويجوز الرفع، والأمين هو الثقة الرضي وهذه الصفة وإن كانت مشتركة بينه وبين غيره لكن السياق يشعر بأن له مزيدًا في ذلك، لكن خص النبي على العلى واحد من الكبار بفضيلة ووصفه بها، فأشعر بقدر زائد فيها على غيره، كالحياء لعثمان، والقضاء لعلى ونحو ذلك.

(تنبيه): أورد الترمذي وابن حبان هذا الحديث من طريق عبد الوهاب الثقفي عن خالد الحذاء بهذا الإسناد مطولاً وأوله «أرحم أمتي بأمتي أبو بكر، وأشدهم في أمر الله عمر، وأصدقهم حياء عثمان، وأقرأهم لكتاب الله أُبيًّ، وأفرضهم زيد، وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ، ألا وإن لكل أمة أمينًا» الحديث وإسناده صحيح، إلا أن الحفاظ قالوا: إن الصواب في أوله الإرسال والموصول منه ما اقتصر عليه البخاري. والله أعلم.

قوله: (عن صلة) بكسر المهملة وتخفيف اللام هو ابن زفر وذكر الجياني (١) أنه وقع هنافي رواية القابسي صلة بن حذيفة وهو تحريف.

قوله: (عن حذيفة) وقع في رواية النسائي «عن صلة عن ابن مسعود»، وسيأتي بيان ذلك في المغازي (٢).

<sup>(</sup>۱) تقييدالمهما, (۲/ ۲٦٤).

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٥٢٨)، كتاب المغازى، باب٧٧، ح ٤٣٨٠.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٥٢٨)، كتاب المغازي، باب٧٧، ح٤٣٨٠.

والإسلام، فأخذ بيد أبي عبيدة وقال: هذا أمين هذه الأمة»، فإن كان الراوي تجوز عن أهل نجران بقوله: «أهل اليمن» لقرب نجران من اليمن وإلا فهما واقعتان، والأول أرجح. والله أعلم.

قوله: (لأبعثن حق أمين) في رواية غير أبي ذر «لأبعثن ـ يعني عليكم ـ أمينًا حق أمين»، ولمسلم «لأبعثن إليكم رجلاً أمينًا حق أمين».

قوله: (فأشرف أصحابه) في رواية مسلم والإسماعيلي «فاستشرف لها أصحاب رسول الله على أي تطلعوا للولاية ورغبوا فيها حرصًا على تحصيل الصفة المذكورة وهي الأمانة، لا على الولاية من حيث هي. والله أعلم.

قوله: (فبعث أبا عبيدة) في رواية أبي يعلى «قم يا أبا عبيدة، فأرسله معهم»، ووقع في رواية لأبي يعلى من طويق سالم عن أبيه «سمعت عمر يقول: ما أحببت الإمارة قط إلا مرة واحدة» فذكر القصة، وقال في الحديث «فتعرضت أن تصيبني، فقال: قم يا أبا عبيدة».

### باب. ذِكْرُ مُصْعَبِ بْن عُمَيْرِ

قوله: (ذكر مصعب بن طمير) أي ابن هاشم بن عبد الدار بن عبد مناف ، وقع كذلك في غير رواية أبي ذر الهروي ، وكأنه بيض له ، وقد تقدم من فضائله في كتاب الجنائز (١) أنه لما استشهد لم يوجد له ما يكفن فيه المنافقة المنافقة

### ٢٢ ـ باب. مَنَاقِبُ الْحَسَن وَالْحُسَيْن رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

قَالَ نَافِعُ بْنُ جُبَيْرٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً: عَانَقَ النَّبِيُّ عَلَيْ الْحَسَنَ

٣٧٤٦ ـ حَدَّثَ مَنَا صَدَقَةُ حَدَّثَ مَنَا ابْنُ عُيَنَةَ حَدَّثَ مَا أَبُو مُوسَى عَنِ الْحَسَنِ سَمِعَ أَبَا بَكُرَةَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ يَا اللَّهَ عَلَى الْمِنْبَرِ وَالْحَسَنُ إِلَى جَنْبِهِ يَنْظُرُ إِلَى النَّاسِ مَرَّةً وَإِلَيْهِ مَرَّةً وَيَقُولُ: «ابنِي هَذَا سَيْدٌ، وَلَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يُصْلِحَ بِهِ بَيْنَ فِقَتَيْنِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ».

[تقدم في: ٤٠٧٤، الأطراف: ٣٦٢٩، ٢٧٠٩]

٣٧٤٧ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا الْمُعْتَمِرُ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي قَالَ: حَدَّثَنَا أَبُو عُثْمَانَ عَنْ أُسَامَةَ ابْنِ زَيْدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: أَنَّهُ كَانَ يَأْخُذُهُ وَالْحَسَنَ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُهُمَا ابْنِ زَيْدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: أَنَّهُ كَانَ يَأْخُذُهُ وَالْحَسَنَ وَيَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُهُمَا

<sup>(</sup>۱) (۱۳/٤)، كتاب الجنائر، باب۲۱، ۲۷، - ۱۲۷۵، ۱۲۷۰.

فَأُحِبَّهُمَا». أَوْكَمَا قَالَ.

[تقدم في: ٣٧٣٥، الأطراف: ٣٠٠٣]

٣٧٤٨ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْحُسَيْنِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: حَدَّثِنِي حُسَيْنُ بْنُ مُحَمَّدِ حَدَّثَنَا جَرِيرٌ عَنْ مُحَمَّدِ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أُتِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ زِيَادٍ بِرَأْسِ الْحُسَيْنِ بن عَلِيٍّ، فَجُعِلَ فِي طُسْتٍ، فَجَعَلَ يَنْكُتُ، وَقَالَ فِي حُسْنِهِ شَيْئًا، فَقَالَ أَنَسٌ: كَانَ أَشْبَهَهُمْ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ، وَكَانَ مَخْضُوبًا بِالْوَسْمَةِ.

٣٧٤٩ ـ حَدَّنَنَا حَجَّاجُ بْنُ الْمِنْهَالِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَدِيٌّ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَّ ﷺ وَالْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلَى عَاتِقِهِ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُهُ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَيْتُ النَّبِيَ ﷺ وَالْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلَى عَاتِقِهِ يَقُولُ: «اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُهُ

[تقدم في: ٣٧٤٢]

٣٧٥١ حَدَّثِنِي يَحْيَى بْنُ مَعِينٍ وَصَدَقَةُ قَالا: أَخْبَرَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ عَنْ شُعْبَةَ عَنْ وَاقِدِ عَنْ أَجْبَرَنَا مُحَمَّدُ الثَّلِيَّةِ فِي أَهْلِ بَيْتِهِ. أَبِيهِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ أَبُو بَكْرٍ: ارْقُبُوا مُحَمَّدًا ﷺ فِي أَهْلِ بَيْتِهِ.

[تقدم في: ٣٧١٣]

٣٧٥٢ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى أَخْبَرَنَا هِشَامُ بْنُ يُوسُفَ عَنْ مَعْمَرِ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ أَنَسٍ. وَقَالَ عَبْدُ الرَّزَاقِ: أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ أَخْبَرَنِي أَنَسٌ قَالَ: لَمْ يَكُنْ أَحَدٌ أَشْبَهَ بِالنَّبِيِّ عَيْلِاً مِنَ

مَّ ٣٧٥٣ \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ أَبِي يَعْقُوبَ سَمِعْتُ ابْنَ أَبِي نُعْمٍ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ وَسَأَلَهُ عَنِ الْمُحْرِمِ \_ قَالَ شُعْبَةُ: أَحْسِبُهُ يَقْتُلُ المُّبِي عَقَلُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل «هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا».

[الحديث: ٣٧٥٣، طرفه في: ٥٩٩٤]

قوله: (باب مناقب الحسن والحسين) كأنه جمعهما لما وقع لهما من الاشتراك في كثير من المناقب، وكان مولد الحسن في رمضان سنة ثلاث من الهجرة عند الأكثر، وقيل بعد ذلك، ومات بالمدينة مسمومًا سنة حسين ويقال قبلها ويقال بعدها، وكان مولد الحسين في شعبان سنة أربع في قول الأكثر، وتعلنوه عاشوراء سنة إحدى وستين بكربلاء من أرض العراق، وكان أهل الكوفة لما مات معلوية واستخلف يزيد كاتبوا الحسين بأنهم في طاعته، فخرج الحسين إليهم، فسبقه عيد الله بن زياد إلى الكوفة فخذل خالب الناس عنه فتأخروا رغبة ورهبة، وقتل ابن عمه مسلم بن عقيل، وكان الحسين قد قدمه قبلة ليبايع له الناس، ثم جهز إليه عسكرًا فقاتلوه إلى أن قتل هو وجماعة من أهل بيته، والقصة مشهورة فلا نطيل بشرحها، وعسى أن يقع لنا إلمام بها في كتاب الفتن.

قوله: (وقال نافع بن جبير) أي ابن مطعم، وحديثه المذكور طرف من حديث تقدم موصولاً في البيوع(١).

ثم ذكر فيه ثمانية أحاديث:

الأول: حديث أبي بكرة (إن ابني هذا سيد» وسيأتي شرحه مستوفى في كتاب الفتن (٢٠)، وزاد أبو ذر هنا: أبو موسى اسمه إسرائيل بن موسى من أهل البصرة نزل الهند، لم يروه عن الحسن غيره.

الثاني: حديث أسامة بن زيد تقدم في ترجمة أسامة (٣).

قوله: (سمعت أبي) هو سليمان التيمي.

قوله: (حدثنا أبو عثمان) وقع في رواية الأدب (٤) من وجه آخر عن معتمر عن أبيه سمعت أبا تميمة يحدث عن أبي عثمان، قم أبا تميمة يحدث عن أبي عثمان، قال الإسماعيلي: كأن سليمان سمعه من أبي تميمة عن أبي عثمان «اللهم إني لقي أبا عَثمان فسمعه منه، قلت: بل هما حديثان، فإن لفظ سليمان عن أبي عثمان «اللهم إني أحبهما»، ولفظ سليمان عن أبي تميمة «إن كان رسول الله اللهم الخذي فيضعني على فخذه ويضع على الفخذ الآخر الحسن/ بن علي، ثم يضمهما ثم يقول: اللهم ارحمهما فإني أرحمهما».

الثالث: حديث أنس:

قوله: (حدثني محمد بن الحسين بن إبراهيم) هو ابن أشكاب أخو علي.

<sup>(</sup>١) (٥/ ٨١)، كتاب البيوع، باب ٤٩، -٢١٢٢.

<sup>(</sup>٢) (٢١/١٦)، كتاب الفتن وباب ٢٠ ، ح١٠٩.

<sup>(</sup>٣) (٨/٤٤٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٨، - ٣٧٣٥.

<sup>(</sup>٤) (٥٤٧/١٣)، كتاب الأدب، باب ٢٢، ح٣٠٠٠.

قوله: (حدثنا جرير) هو ابن أبي حازم (عن محمد) هو ابن سيرين.

قوله: (أتى عبيد الله بن زياد) هو بالتصغير، وزياد هو الذي يقال له ابن أبي سفيان وكان أمير الكوفة عن يزيد بن معاوية وقتل الحسين في إمارته كما تقدم فأتى برأسه.

قوله: (فجعل ينكت) في رواية الترمذي وابن حبان من طريق حفصة بنت سيرين عن أنس: فجعل يقطل يقطل يقطل يجعل قضيبًا أنس: فجعل يقطل بقضيب له في أنفه، وللطبراني من حديث زيدبن أرقم: فجعل يجعل قضيبًا في يده في عينه وأنفه، فقلت: ارفع قضيبك فقد رأيت فم رسول الله على موضعه، وله من وجه آخر عن أنس نحوه وسيأتي.

قوله: (وقال في حسنه شيئًا) في رواية الترمذي «وقال ما رأيت مثل هذا حسنًا».

قوله: (كان أشبههم برسول الله ﷺ) أي أشبه أهل البيت، وزاد البزار من وجه آخر عن أنس قال: «فقلت له: إني رأيت رسول الله ﷺ يلثم حيث تضع قضيبك. قال: فانقبض».

قوله: (وكان مخضوباً) أي الحسين (بالوسمة) بفتح الواو وأخطأ من ضمها وبسكون المهملة ويجوز فتحها: نبت يختضب به يميل إلى سواد، وسيأتي البحث في ذلك في كتاب اللباس (١٠) إن شاء الله تعالى.

الحديث الرابع: حديث البراء:

قوله: (والحسن بن علي) وقع عند الإسماعيلي من طريق عمرو بن مرزوق عن شعبة «الحسن أو الحسن» بالشك، ثم ذكر أن أكثر أصحاب شعبة رووه، فقالوا: «الحسن» بغير شك، ثم عدمنهم ثمانية.

الحديث الخامس: حديث عقبة بن الحارث هو النوفلي:

قوله: (عن ابن أبي مليكة عن عقبة بن الحارث) هذا هو الصحيح، وقال زمعة بن صالح عن ابن أبي مليكة: «كانت فاطمة تنقز بالقاف والزاي أي ترقص الحسن بن علي» فذكر هذا الحديث، وأخرجه أحمد، ويحتمل إن كان حفظه أن يكون كل من أبي بكر وفاطمة توافقا على ذلك، أو يكون أبو بكر عرف أن فاطمة كانت تقول ذلك فتابعها على تلك المقالة.

قوله: (بأبي شبيه بالنبي) تقدم في أول صفة النبي ﷺ، ووقع عند أحمد من وجه آخر عن ابن أبي مليكة قال: «وكانت فاطمة عليها السلام ترقص الحسن وتقول: ابني شبيه بالنبي ليس

<sup>(</sup>۱) (۱۷/۱۳)، كتاب اللباس، باب ۲۷، ح ۸۹۹۹.

شبيهًا بعلي»، وفيه إرسال، فإن كان محفوظًا فلعلها تواردت في ذلك مع أبي بكر أو تلقى ذلك أحدهما من الآخر .

قوله: (ليس شبيه بعلي) قال ابن مالك (۱) كذا وقع برفع «شبيه» على أن (ليس) حرف عطف، وهو مذهب كوفي، قال: ويجوز أن يكون «شبيه» اسم ليس، ويكون خبرها ضميرًا متصلاً حذف استغناء عن لفظه بنيته، ونحوه قوله في خطبة يوم النحر «أليس ذو الحجة». وقال الطيبي في قوله: «بأبي شبيه بالنبي» يحتمل أن يكون التقدير هو مفدى بأبي شبيه، فيكون خبرًا بعد خبر، أو أفديه بأبي وشبيه بالنبي خبر مبتدأ محذوف. وفيه إشعار بعلية الشبه للتفدية، وفي قوله: «شبيه بالنبي» مناقد يعارض قول علي في صفة النبي على: «لم أر قبله ولا بعده مثله» أخرجه الترمذي في الشمائل، والجواب أن يحمل المنفي على عموم الشبه والمثبت على معظمه. والله أعلم.

الحديث السادس: حديث ابن عمر عن أبي بكر، تقدم متنًا وسندًا وشرحًا قريبًا في مناقب قرابة وسول الله عليه (٢٠).

#### الحديث السابع:

قوله: (وقال عبد الرزاق. . . ) إلخ، وصله أحمد ( $^{(7)}$  وعبد بن حميد ( $^{(3)}$  جميعًا عن عبد الرزاق، وأخرجه الترمذي ( $^{(6)}$  من روايته، وقصد البخاري بهذا التعليق بيان سماع الزهري له من أنس.

#### الحديث الثامن : حديث ابن عمر:

قوله: (لم يكن أحد أشبه بالنبي على من الحسن بن علي) هذا يعارض رواية ابن سيرين الماضية في الحديث الثالث، فإنه قال في حق الحسين بن علي: «كان أشبههم بالنبي على»، ويمكن الجمع بأن يكون أنس قال ما وقع في رواية الزهري في حياة الحسن؛ لأنه يومئذ كان أشد شبهًا بالنبي على من أخيه الحسين، وأما ما وقع في رواية ابن سيرين فكان بعد ذلك كما/ هو

<sup>(</sup>١) شواهدالتوضيح (ص: ٨٧).

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٣٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٢، ٥٣٧١٣.

<sup>(</sup>T) Ilamic (T/ 178).

<sup>(</sup>٤) تغليق التعليق (٤/ ٧٤).

<sup>(</sup>٥) (٥/٩٥١)، ح٢٧٧٣.

ظاهر من سياقه، أو المرادبمن فضل الحسين عليه في الشبه من عدا الحسن، ويحتمل أن يكون كل منهما كان أشد شبهًا به في بعض أعضائه؛ فقد روى الترمذي وابن حبان من طريق هانئ ابن هانئ عن علي قال: «الحسن أشبه رسول الله على ما بين الرأس إلى الصدر، والحسين أشبه النبي على ما كان أسفل من ذلك»، ووقع في رواية عبد الأعلى عن معمر عند الإسماعيلي في رواية الزهري هذه «وكان أشبههم وجهًا بالنبي على»، وهو يؤيد حديث علي هذا. والله أعلم. والذين كانوا يشبهون بالنبي على غير الحسن والحسين جعفر بن أبي طالب وابنه عبد الله بن جعفر وقثم بالقاف ابن العباس بن عبد المطلب، وأبو سفيان بن الحارث ابن عبد المطلب، ومسلم ابن عقيل بن أبي طالب، ومن غير بني هاشم السائب بن يزيد المطلبي الجدالأعلى للإمام الشافعي وعبد الله بن عامر بن كريز العبشمي، وكابس بن ربيعة ابن عدي، فهؤ لاء عشرة نظم منهم أبو الفتح بن سيد الناس خمسة، أنشدنا محمد بن الحسن المقرى عنه:

بخمسة أشبهوا المختار من مضر ياحسن ما خولوا من شبهه الحسن بجعفر وابن عم المصطفى قشم وسائب وأبي سفيان والحسن

وزادهم شيخنا أبو الفضل بن الحسين الحافظ اثنين، وهما الحسين وعبد الله بن عامر بن كريز، ونظم ذلك في بيتين وأنشدناهما وهما:

لهم بذلك قدر قدزكاونما وجعفر وابنه ذو الجود مع قثما

وسبعة شبهوا بالمصطفى فما سبطا النبى أبو سفيان سائبهم

وزاد فيهم بعض أصحابنا ثامنًا وهو عبد الله بن جعفر، ونظم ذلك في بيتين أيضًا، وقد زدت فيهما مسلم بن عقيل وكابس بن ربيعة فصاروا عشرة، ونظمت ذلك في بيتين وهما:

شبه النبي لعشر سائب وأبي سفيان والحسنين الطاهرين هما وجعفر وابنه ثم ابن عامر هم ومسلم كابس يتلوه مع قثما

وقد وجدت بعد ذلك أن فاطمة ابنته عليها السلام كانت تشبهه، فيمكن أن يغير من البيت الأول قوله: «لعشر» فيجعل «لياء»، وهو بالحساب أحدعشر، ويغير «الطاهرين هما» فيجعل «ثم أمهما»، ثم وجدت أن إبراهيم ولده عليه السلام كان يشبهه فيغير قوله «لياء» فيجعل «ليب»، وبدل «الطاهرين هما» «الخال أمهما»، ثم وجدت في قصة جعفر بن أبي طالب أن ولديه عبد الله وعوفًا كانا يشبهانه، فيجعل أول البيت «شبه النبي ليج»، والبيت الثاني «وجعفر

ولداه وابن عامرهم الخ الورجدت من نظم الإمام أبي الوليد بن الشحنة قاضي حلب ولم

وخمس عشر لهم بالمصطفى شبه سبطاه وابناعقيل سائب قثم وجعفر وابنيه عبيدان مسلم أبيو سفيان كابس عثم ابن النجادهم

فزاد ابن عقيل الثاني وعثمان وابن النجاد، وأخل ممن ذكرته بابن جعفر الثاني، وأراد هو بقوله: «عبدان» تثنية عبد وهما عبد الله بن جعفر وعبد الله بن الحارث، ولوكان أراد اسمًا مفردًا ٧ - لم يتم له خمسة عشرة، وقد تعقب قوله: / «ابنا عقيل» بالتثنية مع قوله: «ومسلم» ؟ لأن مسلمًا هو ابن عقيل، ثم وجدت الجواب عنه يؤخذ مما ذكره أبو جعفر بن حبيب أن مسلم بن معتب بن أبي لهب ممن كان يشبه، ومسلم بن عقيل ذكره ابن حبان في ثقاته (١)، ومحمد بن عقيل ذكره المزي في تهذيبه (٢)، وذكر في (المحبر) (٢) أن عبدالله بن نوقل (٤٤) بن الحارث بن عبد المطلب الملقب ببه كان يشبه، وذكر ذلك ابن عبد البر في «الاستيعاب» (٥) أيضًا، وأراد ابن الشحنة بقوله: «عثم» ترخيم عثمان، واعتمد على ما جاء في حديث عائشة «أن النبي علي قال الابنته أم كلثوم لما زوجها عثمان الله أثنبه الناس بجدك إبراهيم وأبيك محمد»، وهو حديث موضوع كما قاله الذهبي في ترجمة عمرو بن الأزهر أحد رواته، وهو وشيخه خالد بن عمرو كذبهما الأثمة، وانفرد بهذا الحديث، والمعروف في صفة عثمان خلاف ذلك.

وأراد بابن النجاد على بن على بن النجاد بن رفاعة، واعتمد على ما ذكره ابن سعد عن عثمان أنه كان يشبه، وهذا تابعي صغير متأخر عن الذين تقدم ذكرهم فلذلك لم أعول عليه، وعلى تقدير اعتباره يكون قد فاته ممن وصف بذلك القاسم بن عبد الله بن محمد بن عقيل، وإبراهيم بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن علي ويحيى بن القاسم بن جعفر بن محمد بن على

w/bismus

<sup>(</sup>ra1/0) (1)

<sup>0 £ ¥ £ - . (1</sup> m · / ۲7) **(Y)** 

<sup>(</sup>ص: ٤٦)، المشبهون بالنبي على ، وفيه: عبدالله بن نوفل.

في الأصل: «عبد الله بن الحارث بن نوفل بن الحارث، وهو خطأ، والتصويب من: المحبر، والاستيعاب، وقد ترجم الحافظ في الإصابة (٤/ ٢٥٤)، ت٥٠٠، لعبدالله بن نوفل وذكره فيه .

وعبد الله بن الحارث بن توفِّل بن الحارث كما ترجم الحافظ في الإصابة (٥/ ٩)، ت٦١٧٣ روى عن النبي على مرسلاً ، ويقال: كان له عندوفاة النبي على سنتان .

<sup>(</sup>٥) (٣/ ٩٩٩)، ت٧٧٦ ( وفيه أيضًا: احبدالله بن نوفل ١٠

ابن الحسين بن علي، فكل من هؤلاء مذكور في كتب الأنساب أنه كان يشبه، حتى إن يحيى المذكور كان يقال له: «الشبيه» لأجل ذلك، والمهدي الذي يخرج في آخر الزمان جاء أنه يشبه، وواطأ اسمه واسم أبيه اسم النبي على واسم أبيه، وذكر ابن حبيب أيضًا محمد بن جعفر بن أبي طالب، وهو غلط؛ لأنه وقع في الخبر الذي تقدم في جعفر أنه قال في حق محمد بن جعفر شبيه عمه أبي طالب، وقد سلم ابن الشحنة منه، وقد غيرت بيتي هكذا:

شب النب ي سائب وأبي سفيان والحسنين الخال أمهما وجعفر ولديه وابن عامركا بسونجلي عقيل ببة قثما

فاقتصرت على ثلاثة عشر ممن ذكرهم ابن الشحنة، وأبدلتهما باثنين فوفيت عدته مع السلامة مما تعقب عليه. والله الموفق. وذكر ابن يونس في «تاريخ مصر» عبدالله بن أبي طلحة الخولاني وأنه شهد فتح مصر وأمره عمر بأن لا يمشي إلا مقنعًا ؛ لأنه كان يشبه النبي على الله وكان له عبادة وفضل، وفي قصة الكاهنة مع أويس أنها قالت لهم: أشبه الناس بصاحب المقاماي إبراهيم الخليل هذا، تشير إلى محمد الله أنها الله المناس بصاحب المقام.

قوله: (عن محمد بن أبي يعقوب) هو محمد بن عبد الله البصري الضبي، ويقال إنه تميمي، وقال شعبة مرة: «حدثني محمد بن أبي يعقوب وكان سيد بني تميم»، وهو ثقة باتفاق.

شبه النبي ليج سائب وأبي سفيان والحسنين الخال أمهما وجعفر ولداه وابن عامرهم ومسلم كابس يتلوه مع قثما

<sup>(</sup>۱) تراجع الحافظ عن بعض ما كتبه، وأنه غيّر وبدّل بعض هؤلاء، فقال في (۹/ ٣٦٢)، كتاب المغازي، باب ٤٣ ، ح ٤٢٥١: «وقد ذكرت أسمائهم في مناقب الحسن، وأنهم عشرة أنفس، غير فاطمة عليها السلام، وقد كنتُ نظمتُ إذ ذاك بيتين في ذلك وقفتُ بعد ذلك في حديث أنس على أن إبراهيم ولد النبي كان يشبهه، وكذا في قصة جعفر بن أبي طالب، أن ولديه: عبد الله وعوفًا كانا يشبهانه فغيرت البيتين الأولين بالزيادة فأصلحتهما هناك، ورأيت إعادتهما هنا ليكتبهما من لم يكن كتبهما إذ ذاك:

قوله: (سمعت ابن أبي نعم) بضم النون وسكون المهملة وهو عبد الرحمن يكني أبا الحكم البجلي.

قوله: (وسأله عن المعرم) في رواية مهدي بن ميمون عن ابن أبي يعقوب كما سيأتي في الأدب (١) «وسأله رجل»، ورايت في بعض النسخ من رواية أبي ذر الهروي «وسألته» فإن كانت محفوظة فقد عرف اسم السائل، لكن يبعده أن في رواية جرير بن حازم عن محمد بن أبي يعقوب عند الترمذي «أن رجلاً من أهل العراق سأل»، وفي رواية لأحمد «وأنا جالس عنده»، ونحوها في رواية مهدي المتذكورة في الأدب.

قوله: (قال شعبة: أحسبه يقتل الذباب) وقع عند أبي داود الطيالسي عن شعبة بغير شك، وقفي رواية جرير بن حارم المتذكورة «سئل ابن عمر عن دم البعوض يصيب الثوب»، وكذا هو في رواية مهدي بن ميمون المتذكورة، يحتمل أن يكون السؤال وقع عن الأمرين. والله أعلم.

قوله: (فقال: أهل العراق يسألون عن الذباب) في رواية أبي داود «فقال: يا أهل العراق، - تسألونني/ عن الذباب، أورد ابن عمر هذا متعجبًا من حرص أهل العراق على السؤال عن الشيء اليسير وتفريطهم في الشيء الجليل.

قوله: (ريحانتاي) كذا للأكثر بالتثنية، ولأبي ذر «ريحاني» بالإفراد والتذكير، وشبههما بذلك لأن الولد يشم ويقبل، ووقع في دواية جرير بن حازم «أن الحسن والحسين هما ريحانتي»، وعند الترمذي من حديث أنس «أن النبي كان يدعو الحسن والحسين فيشمهما ويضمهما إليه»، وفي رواية الطبراني في «الأوسط» من طريق أبي أيوب قال: «دخلت على رسول الله كال ولحسن والحسين يلعبن بين يديه، فقلت: أتحبهما يا رسول الله؟ قال: وكيف لا وهما ريحانتاي من الدنيا أشمهما؟!».

<sup>(</sup>۱) (۱۳/ ۵۳۳)، كتاب الأدب، باب،۱۸ ، ح ٥٩٩٤.

# ٢٣ - باب. مَناقِبُ بِلالِ بْنِ رَباحِ مَوْلَى أَبِي بِكُو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا وَقَالَ النَّبِيُ عَلَيْهُ: «سَمِعْتُ دَفَّ نَعْلَيْكَ بَيْنَ يَدَيَّ فِي الْجَنَّةِ»

٤ ٣٧٥ حَدَّثَنَا أَبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ أَبِي سَلَمَةَ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُنْكَدِرِ أَخْبَرَنَا جَابِرُ ابْنُ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ عُمَرُ يَقُولُ: أَبُو بَكْرِ سَيِّدُنَا وَأَعْتَقَ سَيِّدَنَا. يَعْنِي بِلالاً.

٣٧٥٥ حَدَّثَنَا ابْنُ نُمَيْرِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عُبَيْدٍ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ عَنْ قَيْسٍ: أَنَّ بِلالاً قَالَ لأَبِي بَكْرٍ: إِنْ كُنْتَ إِنَّمَا اشْتَرَيْتَنِي لِلَّهِ فَدَعْنِي وَعَمَلَ اللَّهِ.

قوله: (مناقب بلال بن رباح) بفتح الراء والموحدة وآخره مهملة، وقد تقدم في «باب البيع والشراء مع المشركين» (١) من البيوع بيان الاختلاف في كيفية شرائه، وذكر ابن سعد أنه كان من مولدي السراة، واسم أمه حمامة وكانت لبعض بني جمح، وجاء عن أنس عند الطبراني وغيره إنه حبشي وهو المشهور، وقيل نوبي.

قوله: (مولى أبي بكر) روى أبو بكر بن أبي شيبة بإسناد صحيح عن قيس بن أبي حازم قال: «اشترى أبو بكر بلالاً بخمس أواق، وهو مدفون بالحجارة».

قوله: (وقال النبي ﷺ سمعت دف نعليك في الجنة) هو طرف من حديث أورده في صلاة الليل (٢٠)، وقد تقدم شرحه.

قوله: (كان عمر يقول: أبوبكر سيدنا، وأعتق سيدنا، يعني بلالاً) قال ابن التين: يعني أن بلالاً من السادة، ولم يرد أنه أفضل من عمر، وقال غيره: السيد الأول حقيقة والثاني قاله تواضعًا على سبيل المجاز، أو أن السيادة لا تثبت الأفضلية، فقال ابن عمر: «ما رأيت أسود من معاوية» مع أنه رأى أبا بكر وعمر.

قوله: (حدثنا إسماعيل) هو أبن أبي خالد (عن قيس) هو ابن أبي حازم.

قوله: (أن بلالاً قال لأبي بكر) كأن قوله ذلك لأبي بكر في خلافة أبي بكر، وقد وقع ذلك صريحًا في رواية أحمد عن أبي أسامة عن إسماعيل بلفظ «قال بلال لأبي بكر حين توفي رسول الله ﷺ».

قوله: (فدعني وعمل الله) في رواية الكشميهني «وعملي لله»، وفي رواية أبي أسامة

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٦٩٣)، كتاب البيوع، باب ٩٩، -٢٢١٦.

<sup>(</sup>۲) (۳/ ۵۵۳)، کتاب التهجد، باب۱۷، ح۱۱٤۹.

«فذرني أعمل ش»، وذكر ابن سعد في «الطبقات» في هذه القصة من الزيادة «أنه قال: رأيت أفضل عمل المؤمن الجهاد، فأردت أن أرابط في سبيل الله، وأن أبا بكر قال لبلال: أنشدك الله وحقي، فأقام معه بلال حتى توفق، فلما مات أذن له عمر فتوجه إلى الشام مجاهدًا، فمات بها في طاعون عمواس سنة ثمان عشرة. وقيل: سنة عشرين والله أعلم، وكانت وفاته بدمشق ودفن بباب الصغير وبهذا جزم النووي (١). وقيل: دفن بباب كيسان، وقيل: بداريا. وقيل: بحلب، ورده المنذري وقال: الذي مات بحلب أخوه خالد، وزعم ابن السمعاني/ أن بلالأ مات بالمدينة، وغلطوه.

٢٤ - بِيابِ فِحْرُ ابْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

٣٧٥٦ حَدَّثَنَا هُسَّدِّدُ حَدَّثَنَا هُسُودَ وَقَالَ: ﴿اللَّهُمُ عَلَّمُهُ الوَارِثِ عَنْ خَالِدٍ عَنْ عِكْرِمَة عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: ضمَّني النَّبِيُ عَلَيْهُ إِلَى صَدْرِهِ وَقَالَ: ﴿اللَّهُمَّ عَلَّمُهُ الحِكْمَةَ ﴾. حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الوَارِثِ وَقَالَ: «النَّهُمَّ عَلَّمُهُ الحِتابَ»: حَدَّثَنَا مُوسَى حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ عَنْ خَالدٍ. مِثْلَه . والحِكْمَة الإصَابَةُ فِي غَيْرِ النُّبُوقِ.

[تقدم في: ٧٥، الأطراف: ١٤٣، ١٢٧٠]

قوله: (ذكر ابن عباس) أي عبدالله بن العباس بن عبد المطلب بن هاشم ابن عم النبي على أبا العباس، ولد قبل الهجرة بثلاث سنين، ومات بالطائف سنة ثمان وستين، وكان من علماء الصحابة حتى كان عمر يقدمه مع الأشياخ وهو شاب، أورد فيه حديثه قال: «ضمني النبي على إليه وقال: اللهم علمه الحكمة»، وفي لفظ: «علمه الكتاب» وهو يؤيد من فسر الحكمة هنا بالقرآن، وقد استوعبت ما قيل في تفسيرها في أواثل كتاب العلم (۲)، وقد تقدم هذا الحديث في كتاب العلم وفي الطهارة (۳) مع بيان سببه وبيان من زاد فيه «وعلمه التأويل»، وهذه اللفظة اشتهرت على الألسنة «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل» حتى نسبها بعضهم للصحيحين ولم يصب، والحديث عند أحمد بهذا اللفظ من طريق ابن خيثم عن سعيد بن جبير

<sup>(</sup>١) - تهذيب الأسماء واللغات (القسم الأول ١/ ١٣٧).

<sup>(</sup>۲) (۲۹۸/۱)، كتاب العلم، باب ۱۷، ح ۷۰.

<sup>(</sup>٣) (١/ ٢٩٨)، كتاب العلم، باب ١٧، - ٧٥. (١/ ٤٢٣)، كتاب الطهارة.

عن ابن عباس، وعند الطبراني من وجهين آخرين، وأوله في هذا الصحيح من طريق عبيد الله بن أبي يزيد عن ابن عباس دون قوله: «وعلمه التأويل».

وأخرجها البزار من طريق شعيب بن بشر عن عكرمة بلفظ «اللهم علمه تأويل القرآن»، وعند أحمد من وجه آخر عن عكرمة «اللهم أعط ابن عباس الحكمة وعلمه التأويل»، واختلف في المراد بالحكمة هنا فقيل: الإصابة في القول، وقيل: الفهم عن الله، وقيل: ما يشهد العقل بصحته، وقيل: نور يفرق به بين الإلهام والوسواس، وقيل: سرعة الجواب بالصواب. وقيل غير ذلك، وكان ابن عباس من أعلم الصحابة بتفسير القرآن، وروى يعقوب بن سفيان في تاريخه بإسناد صحيح عن ابن مسعود قال: «لو أدرك ابن عباس أسناننا معاشره منارجل»، وكان يقول: «نعم ترجمان القرآن ابن عباس»، وروى هذه الزيادة ابن سعد من وجه آخر عن عبدالله بن مسعود، وروى أبو زرعة الدمشقي في تاريخه عن ابن عمر قال: «هو أعلم الناس بما أنزل الله على محمد»، وأخرج ابن أبي خيثمة نحوه بإسناد حسن، وروى يعقوب أيضًا بإسناد صحيح عن أبي وائل قال: «قرأ ابن عباس سورة النور ثم جعل يفسرها، فقال رجل: لو سمعت هذا الديلم لأسلمت»، ورواه أبو نعيم في «الحلية» من وجه آخر بلفظ «سورة البقرة»، وزاد أنه «كان على الموسم» يعني سنة خمس وثلاثين، كان عمامان أرسله لما حصر.

### ٢٥ ـ بـ اب. مَناقِبُ خَالِدِبْنِ الْوَلِيدِ رَضِيَ اللَّهُ عَنهُ

٣٧٥٧ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ وَاقدِ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدِ عَنْ أَيُّوبَ عَنْ حُميدِ بْنِ هِلالِ عَنْ أَنْسِ رَضِي اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَ ﷺ نَعَىٰ زَيْدًا وَجَعْفَرًا وَابْنَ رَواحَة للنَّاسِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَهُم خَبَرُهُم فَقَالَ: «أَخَذَ الرَّايةَ زَيْدٌ فَأُصِيبَ - وَعَيْنَاهُ تَذْر فَان - وَعَيْنَاهُ تَذْر فَان - حَتَىٰ أَخَذَ الرَّايةَ زَيْدٌ فَأُصِيبَ - وَعَيْنَاهُ تَذْر فَان - حَتَىٰ أَخَذَ هَا سَيْقٌ مِنْ سُيُوفِ اللَّهِ حَتَّىٰ فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهُم ».

[تقدم في: ١٢٤٦، الأطراف: ٢٧٩٨، ٣٠٦٣، ٣٦٣٠]

قوله: (مناقب خالدبن الوليد) أي ابن المغيرة بن عبدالله بن عمر بن مخزوم بن يقظة -بفتح التحتانية والقاف والمشالة - ابن مرة بن كعب، يجتمع مع النبي الشي ومع أبي بكر جميعًا في مرة ابن كعب، يكنى أبا سليمان، وكان من فرسان الصحابة، أسلم بين الحديبية والفتح، ويقال قبل غزوة مؤتة بشهرين، وكانت في جمادى سنة ثمان، ومن ثم جزم مغلطاي بأنها كانت في صفر

<u>v</u>

وكان الفتح بعد ذلك في ومضاف ، وحكى ابن أبي خيثمة أنه أسلم سنة خمس ، وهو غلط فإنه كان بالحديبية طليعة للمشركين وهي في ذي القعدة سنة ست . وقال الحاكم : أسلم سنة سبع ، زاد غيره وقيل : عمرة القصاف والراجح الأول وما وافقه ، وقد أخرج سعيد بن منصور عن هشيم عن عبد الحميد بن جعفو عن أبيه «أن حالد بن الوليد فقد قلنسوة فقال : اعتمر رسول الله على فحلق رأسه ، فابتدر الناس شعره ، فسبقتهم إلى ناصيته فجعلتها في هذه القلنسوة ، فلم أشهد قتالاً وهي معي إلا رزقت النصر ، وشهد مع النبي على عدة مشاهد ظهرت فيها نجابته ، ثم كان قتل أهل الردة على يديه ثم فعوم البلاد الكبار ، ومات على فراشه سنة إحدى وعشرين وبذلك جزم ابن نمير ، وذلك في خلافة عمر بحمص .

ونقل عن دحيم أنه مات بالمدينة وغلطوه، ووقع في كلام ابن التين وتبعه بعض الشراح شيء يدل على أنه مات في خلاقة أبي بكر، وهو غلط قبيح أشد من غلط دحيم، وذلك أنه قال: قال الصديق لما احتضر خالة والنسوة تبكين عليه: «دعهن يهرقن دموعهن على أبي سليمان، فهل تأيمت النساء عن مثله اتتهى. قلت: وبعض هذا الكلام منقول عن عمر في حق خالدكما مضى في كتاب الجنائز (1)، وقيه ذكر اللقلقة.

ثم أورد حديث أنس في أهل مؤتة، والغرض منه قوله: «حتى أخذها يعني الراية سيف من سيوف الله» فإن المرادبه خالد، ومن يومئذ تسمى سيف الله، وقد أخرج ابن حبان والحاكم من حديث عبد الله بن أبي أوفى قال: «قال رسول الله على: لا تؤذو اخالدًا فإنه سيف من سيوف الله صبه الله على الكفار»، وسيأتي شرح هذه الغزوة في المغازي (٢) إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) (٤٢/٤)، كتاب الجنائز، باب٣٣.

<sup>(</sup>٢) (٩/٠/٧)، كتاب المعازي، بأبع ٤٤، ح٤٢٦٢.

# ٢٦ ـ باب. مَنَاقِبُ سَالِم مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٧٥٨ حَدَّثَ نَاسُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَ نَاشُّعْبَةُ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُرَّةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مَسْرُوقِ قَالَ: ذُكِرَ عَبْدُ اللَّهِ عِنْدَ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و فَقَالَ: ذَاكَ رَجُلٌ لا أَزَالُ أُحِبُّهُ بَعْدَ مَا سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهُ ذَكِرَ عَبْدُ اللَّهِ عَنْدُ مَسْعُودٍ وَفَيَدَأَ بِهِ وَ مَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةً ، يَقُولُ: «اسْتَقْرِ تُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ و فَبَدَأَ بِهِ و ، وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةً ، وَأُبِي بِنُ كَعْبٍ ، وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ » . قَالَ: لا أَدْرِي بَدَأَ بِأَبِي أُو بِمُعَاذٍ .

[الحديث: ٣٧٥٨، أطرافه في: ٣٧٦٠، ٣٨٠٦، ٣٦٠٨، ٤٩٩٩]

قوله: (باب مناقب سالم مولى أبي حذيفة) أي ابن عتبة بن ربيعة بن عبد شمس، وكان مولاه أبو حذيفة بن عتبة من أكابر الصحابة وشهد بدرًا مع النبي على وقتل أبوه يومئذ كافرًا فساءه ذلك فقال: «كنت أرجو أن يسلم، لما كنت أرى من عقله»، واستشهد أبو حذيفة باليمامة، وأما سالم فكان من السابقين الأولين، وقد أشير في هذا الحديث إلى أنه كان عارفًا بالقرآن، وسبق في كتاب الصلاة (۱) أنه كان يؤم المهاجرين بقباء لما قدموا من مكة، / وشهد بالم بدرًا وما بعدها، ويقال إن اسم أبيه معقل، وكان مولى لامرأة من الأنصار فتبناه أبو حذيفة لما تزوجها فنسب إليه، وسيأتي بيان ذلك في الرضاع (۲)، واستشهد سالم باليمامة أيضًا.

قوله: (ذكر) بالضم ولم أعرف اسم فاعله.

قوله: (عبدالله) أي ابن مسعود، وعبدالله بن عمرو أي ابن العاص.

قوله: (فبدأ به) فيه أن التقديم يفيد الاهتمام، وقوله: (لا أدري بدأ بأبي أو بمعاذ) فيه أن الواو تقتضي الترتيب ظاهرًا، وتخصيص هؤلاء الأربعة بأخذ القرآن عنهم إما لأنهم كانوا أكثر ضبطًا له وأتقن لأدائه، أو لأنهم تفرغوا لأخذه منه مشافهة وتصدوا لأدائه من بعده، فلذلك ندب إلى الأخذ عنهم، لا أنه لم يجمعه غيرهم.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۲۹ ه)، كتاب الصلاة، باب ٥٤، ح ٦٩٢.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۳۲۱)، کتاب النکاح، باب۱۰، ح۸۸۰.

# ٧٧ - بسامة - مَناقِبُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ وَضِيَ اللَّهُ عَنهُ

٣٧٥٩ ـ حَدَّثَنَا حَفْصُ بَنُ عُمَرَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سُلَيْمَانَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا وَائِلِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا وَائِلِ قَالَ: سَمِعْتُ مَسْرُوقًا قَالَ: فَالَ حَبْثُ اللَّهِ بِنُ عَمْرِو: إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا وَلا مُتَفَحِّشًا. وَقَالَ: ﴿ إِنَّ مِنْ أَحَبِكُم إِلَيْ أَحْبَنَكُم أَخْلاقًا ﴾.

[تقدم في: ٥٥٥م، الأطراف: ٢٠٢٩، ٢٠٣٥]

٣٧٦٠ وقال: السُّنْكُرِ مُو الغُّرُ أَنَّ مِنْ أَرْبَعَةٍ: مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ، وَسَالَمٍ مَوْلَىٰ أَبِي حُذَيْفة، وَأَبِي بَنْ كَعْبِ، وَمُعاذِ بْنَ جَبَلِ .

[بقدم في: ٣٧٥٨، الأطراف: ٣٨٠٨، ٣٨٠٨، ٤٩٩٩]

٣٧٦١ ـ حَدَّقَنَا مُوسَىٰ عَنْ أَبِي عَوَانَةَ عَنْ مُغِيرةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ دَخَلْتُ الشَّامَ فَصَلَّيْتُ رَكْعتَينِ فَقُلْتُ: اللَّهُمَّ يَسُوْلِي جَلِيسًا. فَرَأَيْتُ شَيْخًا مُقْبِلاً، فَلَمَّا دَنَا قُلْتُ: أَرْجُو أَنْ يَكُونَ فَصَلَّيْتُ رَكْعتَينِ فَقُلْتُ: اللَّهُمَّ يَسُولِي جَلِيسًا. فَرَأَيْتُ شَيْخًا مُقْبِلاً، فَلَمَّا دَنَا قُلْتُ: أَرْجُو أَنْ يَكُنُ فِي كُمْ صَاحِبُ التَّعْلَينِ السَّيْحَابِ اللَّهُ، قَالَ: أَفَلَمْ يَكُنْ فِيكُمْ صَاحِبُ التَّعْلَينِ وَالوسَادِ وَالمِطْهَرةِ ؟ أَوَ لَمْ يَكُنْ فِيكُمُ الَّذِي أَجِيرَ مِنَ الشَّيْطَانِ ؟ أَوَ لَمْ يَكُنْ فِيكُمْ صَاحِبُ السِّرِ الذِي لا يَعْلَمُهُ عَيْرُه ؟ كَيْفَ قَرَأَ لَهُ عَبْدِ ﴿ وَاللَّيلِ ﴾ فَقَرَأْتُ ﴿ وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَى وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى الذِي لا يَعْلَمُهُ عَيْرُه ؟ كَيْفَ قَرَأَ لِبُنُ أَمْ عَبْدِ ﴿ وَاللَّيلِ ﴾ فَقَرَأْتُ ﴿ وَاللَّيلِ إِذَا يَغْشَى وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى اللَّذِي لا يَعْلَمُهُ عَيْرُه ؟ كَيْفَ قَرَأَنِيهَا النَّبِي يَعْلَمُهُ فَاهُ إِلَى فِي ، فَمَا ذَالَ هَوْلاَءِ حَتَىٰ كَادُوا يَرُدُونَنِي .

[تقدم في: ٣٢٨٧، الأطراف: ٣٧٤٢، ٣٧٤٣، ٤٩٤٤، ٤٩٤٤، ٢٢٧٨]

٣٧٦٢ حدَّقَنَا شُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ يَزِيدَ قَالَ: سَأَلَنَا حُذَيْفَةَ عَنْ رَجُلٍ قَرِيبِ السَّمْتِ وَالْهَدْيِ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ حَتَّى نَأْخُذَ عَنْهُ، فَقَالَ: مَا أَعْرِفُ أَحَدًا أَقْرَبَ سَمْتًا وَهَذْيًا وَدَلاَ إِالنَّبِيِّ ﷺ مِنِ ابْنِ أُمِّ عَبْدٍ.

[الحديث: ٣٧٦٢، طرفه في: ٦٠٩٧]

٣٧٦٣ - حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْعَلاءِ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ يُوسُفَ بْنِ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبِي عِنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: حَدَّثِنِي الْأَسْوَدُ بْنُ يَزِيدَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا مُوسَى الْأَشْعَرِيَّ رَضِيَ اللَّهُ - عَنْهُ يَقُولُ: قَدِمْتُ أَنَا وَأَخِي/ مِنَّ الْيُمُنِ، فَمَكَثنَا حِينًا مَا نُرَى إِلا أَنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ النَّبِيِّ عَلَيْ لِمَا نَرَى مِنْ دُخُولِهِ وَدُخُولِ أُمِّهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْ .

[الحديث: ٣٧٦٣، طرفه في: ٤٣٨٤]

قوله: (باب مناقب عبد الله بن مسعود) وهو ابن مسعود بن غافل بن حبيب بن شمخ بن هذيل بن مدركة بن إلياس بن مضر، مات أبوه في الجاهلية وأسلمت أمه وصحبت، فلذلك نسب إليها أحيانًا، وكان هو من السابقين. وقد روى ابن حبان من طريقه أنه كان سادس ستة في الإسلام، وهاجر الهجرتين، وسيأتي في غزوة بدر (۱) شهوده إياها، وولي بيت المال بالكوفة لعمر وعثمان، وقدم في أواخر عمره المدينة، ومات في خلافة عثمان سنة اثنتين وثلاثين، وقد جاوز الستين، وكان من علماء الصحابة، وممن انتشر علمه بكثرة أصحابه والآخذين عنه.

ثم أورد المصنف فيه حديث عبد الله بن عمرو المذكور قبله، وزاد في أوله حديثاً تقدم في صفة النبي على المنابعض الرواة سمعه مجموعًا فأورده كذلك.

ثم أورد حديث أبي الدرداء المذكور في مناقب عمار (٣) وحذيفة آنفًا، ثم حديث حذيفة «ما أعلم أحدًا أقرب سمتًا» أي خشوعًا «وهديًا» أي طريقة «ودلاً» بفتح المهملة والتشديد أي سيرة وحالة وهيئة، وكأنه مأخوذ مما يدل ظاهر حاله على حسن فعاله.

قوله: (من ابن أم عبد) هو عبد الله بن مسعود، وكانت أمه تكنى أم عبد، وقد ذكرت في الحديث الذي بعده حديث أبي موسى وتقدم التنبيه عليه في مناقب عمار (٤)، وقد روى الحاكم وغيره من طريق أبي وائل عن حذيفة قال: «لقد علم المحفظون من أصحاب محمد المحفظون من أصحاب محمد المحفظون من أوبهم إلى الله وسيلة يوم القيامة».

قوله \_ في حديث أبي موسى \_: (قدمت أنا وأخي) تقدم بيان اسمه في مناقب أبي بكر الصديق (٥).

وقوله: (ما نرى) حال من فاعل (مكثنا) أو صفة لقوله: (حينا)، والحديث دال على ملازمته للنبي على وهو يستلزم ثبوت فضله.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۲۲)، کتاب المغازي، باب۸.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٢٠٢)، كتاب المناقب، باب٢٢، ح٥٥٩.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٥٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٠ م ٣٧٤٢.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٤٥٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٠٢.

<sup>(</sup>٥) (٨/ ٣٦٦)، كتاب فضائل الصحابة، باب٥، ح ٣٦٧٤.

٢٨-باب. ذِكْرُ مُعَاوِيةً رَضِيَ اللَّهُ عَنَّهُ

٣٧٦٤ - حَدَّثَنَا الْحَسَنُ مِنْ مِثْرِ حَدَّثَنَا الْمُعَافَى عَنْ عُثْمَانَ بْنِ الْاسْوَدِ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ قَالَ: أَوْتَرَ مُعَاوِيَةٍ بَعْدَ الْعِشَاءِ بِرِكُعَةً وَعِنْدَهُ مَوْلَى لابْنِ عَبَّاسٍ، فَأَتَى ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالَ: دَعْهُ فَإِلَّهُ قَدْ صَحِبَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ .

[الحديث: ٣٧٦٤، طرفه في: ٣٧٦٥]

٣٧٦٥ - حَدَّنَ نَا ابْنُ أَبِي مَرْيَمَ حَدَّثَ نَا نَافِعُ بْنُ عُمَرَ حَدَّثَ نِي ابْنُ أَبِي مُلَيْكَةَ قِيلَ لا بْنِ عَبَّاسٍ: هَلْ لَكَ فِي أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ مُعَاوِيَةً فَإِنَّهُ مَا أَوْتَرَ إِلا بِوَاحِدَةٍ، قَالَ: إِنَّه فَقِيهٌ.

[تقدم في: ٢٧٦٥]

٣٧٦٦ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ عَبَّاسٍ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي التَّيَّاحِ قَالَ: سَمِعْتُ حُمْرَانَ بْنَ أَبَانَ عَنْ مُحَاوِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: إِنْكُمْ لَتُصَلُّونَ صَلاةً لَقَدْ صَحِبْنَا النَّبِيَّ عَلَيْهُ سَمِعْتُ حُمْرَانَ بْنَ أَبَانَ عَنْ مُحَاوِيَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: إِنْكُمْ لَتُصَلُّونَ صَلاةً لَقَدْ صَحِبْنَا النَّبِيَّ عَلَيْهِ فَمَا رَأَيْنَاهُ يُصَلِّدها، وَلَقَدْ نَهِي عَنْهُمَّا. يَعْنِي الرَّكُعَتَيْنِ بَعْدَ الْعَصْرِ.

[تقدم في: ٥٨٧]

/ قوله: (باب ذكر معاوية) أي ابن أبي سفيان واسمه صخر ويكنى أيضًا أبا حنظلة بن حرب ابن أمية بن عبد شمس، أَسْلُم قَبْلُ القُتْح، وأسلم أبوله بعده، وصحب النبي ﷺ وكتب له، وولي إمرة دمشق عن عمر بعد موت أخيه يزيد بن أبي سفيان سنة تسع عشرة واستمر عليها بعد ذلك إلى خلافة عثمان، ثم زمان محاربته لعلي وللحسن، ثم اجتمع عليه الناس في سنة إحدى وأربعين إلى أن مات سنة ستين، فكانت ولايته بين إمارة ومحاربة ومملكة أكثر من أربعين سنة متوالية.

قوله: (حدثنا المعافى) هُو ابن عمران الأزدي الموصلي يكني أبا مسعود، وكان من الثقات النبلاء، وقد لقي بعض التابعين، وتلمذ لسفيان الثوري، وكان يلقب ياقوتة العلماء، وكان الثوري شديد التعظيم له، ماتٍ سنة خمس أو ست وثمانين ومائة، وليس له في البخاري سوى هذا الموضع وموضع آخر تقدم في الاستسقاء(١١)، وفي الرواة آخر يقال له المعافي بن سليمان أصغر من هذا، ووهم من عكس ذلك على ما يظهر من كلام ابن التين، ومات المعافي ابن سليمان سنة مائتين وأربع وثلاثين، أخرج له النسائي وحده وأخرج للمعافى بن عمران مع البخاري أبو داو د والنسائي.

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۳۷۲)، كتاب الاستسقاء، باب ۱۱، ح۱، ۱۸.

قوله: (وعنده مولى لابن عباس) هو كريب، روى ذلك محمد بن نصر المروزي في «كتاب الوتر» له من طريق ابن عيينة عن عبيد الله بن أبي يزيد عن كريب، وأخرج من طريق علي ابن عبد الله بن عباس قال: «بت مع أبي عند معاوية، فرأيته أوتر بركعة، فذكرت ذلك لأبي فقال: يابني، هو أعلم».

قوله: (فقال دعه) فيه حذف يدل عليه السياق تقديره: فأتى ابن عباس فحكى له ذلك فقال له: دعه، وقوله: «دعه» أي اترك القول فيه والإنكار عليه «فإنه قدصحب» أي فلم يفعل شيئًا إلا بمستند، وفي قوله في الرواية الأخرى (أصاب، إنه فقيه) ما يؤيد ذلك، ولا التفات إلى قول ابن التين: إن الوتر بركعة لم يقل به الفقهاء؛ لأن الذي نفاه قول الأكثر، وثبت فيه عدة أحاديث، نعم الأفضل أن يتقدمها شفع وأقله ركعتان، واختلف أيما الأفضل وصلهما بها أو فصلهما؟ وذهب الكوفيون إلى شرطية وصلهما وأن الوتر بركعة لا يجزئ، وشهرة ذلك تغني عن الإطالة فيه.

ثم أورد حديث معاوية في النهي عن الصلاة بعد العصر ، والغرض منه قوله: «لقد صحبنا النبي على الصلاة العصر تقدم في مكانه في كتاب الصلاة (١٠).

(تنبيه): عبر البخاري في هذه الترجمة بقوله: «ذكر» ولم يقل فضيلة ولا منقبة ؛ لكون الفضيلة لا تؤخذ من حديث الباب؛ لأن ظاهر شهادة ابن عباس له بالفقه والصحبة دالة على الفضل الكثير، وقد صنف ابن أبي عاصم جزءًا في مناقبه، وكذلك أبو عمر غلام ثعلب، وأبو بكر النقاش وأورد ابن الجوزي في الموضوعات بعض الأحاديث التي ذكروها ثم ساق عن إسحاق بن راهويه أنه قال لم يصح في فضائل معاوية شيء، فهذه النكتة في عدول البخاري عن التصريح بلفظ منقبة اعتمادًا على قول شيخه ، لكن بدقيق نظره استنبط ما يدفع به رءوس الروافض، وقصة النسائي في ذلك مشهورة، وكأنه اعتمد أيضًا على قول شيخه إسحاق، وكذلك في قصة الحاكم. وأخرج ابن الجوزي أيضًا من طريق عبد الله بن أحمد بن حنبل: سألت أبي ما تقول في على ومعاوية؟ فأطرق ثم قال: اعلم أن عليًا كان كثير الأعداء، ففتش أعداؤه له عيبًا فلم يجدوا، فعمدوا إلى رجل قد حاربه فأطروه كيادًا منهم لعلي. فأشار بهذا إلى ما اختلقوه لمعاوية من الفضائل مما لا أصل له. وقد ورد في فضائل معاوية أحاديث كثيرة لكن ليس فيها ما يصح من طريق الإسناد، وبذلك جزم إسحاق بن راهويه والنسائي وغيرهما. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۳۱۷)، كتاب مواقيت الصلاة، باب ۳۱، ح ۵۸۷.

# / ٢٩-باب. مَناقِبُ فَاطِمَةً عَلَيْهَا السَّلامُ

3 . 0

وَقَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ: «فَاطِمَةُ سَيِّدَةُ نِسَاءِ أَهْلِ الْجَنَّةِ»

٣٧٦٧ \_ حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ عَنْ عَمْرِو بْنَ دِينَارِ عَنِ ابْنِ أَبِي مُلَيْكَةَ عَنِ الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَّا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ فَاطِمَةُ بِضْعَةً مِنِي، فَمَنْ أَغْضَبَهَا الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَّا: أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ فَاطِمَةُ بِضْعَةً مِنِي، فَمَنْ أَغْضَبَهَا الْمِسْوَدِ بْنِ مَخْرَمَة رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنْ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: ﴿ فَاطِمَةُ بِضَعَةٌ مِنْ يَ اللَّهُ عَنْ الْمُعْمَدِينَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَىٰ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل

[تعلم في: ٩٢٦، ١٤١٩، الأطراف: ٣١١٠، ٣٧١٤، ٣٧٢٩، ٥٢٣٠]

قوله: (باب مناقب فلطمة) أي بنت رسول الله ﷺ رضي الله تعالى عنها، وأمها خديجة عليها السلام، ولدت فاطمة في الإسلام، وقيل: قبل البعثة، وتروجها على رضي الله عنه بعد بدر في السنة الثانية، وولدت له وماتت سنة إحدى عشرة بعد النبي على بستة أشهر، وقد ثبت في الصحيح من حديث عائشة، وقيل: بل عاشت بعده ثمانية، وقيل: ثلاثة، وقيل: شهرين، وقيل: شهرًا واحدًا، ولها أوبع وعشرون سنة وقيل: غير ذلك فقيل إحدى، وقيل: خمس، وقيل: تسع، وقيل: عَاشَتُ الأنْيَقُ مِنْ وسيأتي من مناقب فاطمة <sup>(١)</sup> في ذكر أمها خديجة في أول السيرة النبوية ، وأقوى ما يستدل به على تقديم فاطمة على غيرها من نساء عصرها ومن بعدهن ما ذكر من قوله الله أنها سيدة نساء العالمين إلا مريم، وأنها رزئت بالنبي على دون غيرها من بناته، فإنهن متن في حياته فكن في صحيفته، ومات هو في حياتها فكان في صحيفتها: وكنت أقول ذلك استنباطًا إلى أن وجدته منصوصًا: قال أبو جعفر الطبري في تفسير آل عمران من التفسير الكبير من طريق قاطمة بنت الحسين بن على : إن جدتها فاطمة قالت : «دخل رسول الله على يومًا وأنا عند عائشة، فناجاني فبكيت، ثم ناجاني فضحكت، فسألتني عائشة عن ذلك فقلت: لقد علمت أأخبرك بسر رسول الله عليه؟ فتركتني، فلما توفي سألت فقلت: «ناجاني. . . » فذكر الحديث في معارضة جبريل له بالقرآن مرتين وأنه قال: «أحسب أني ميت في عامي هذا؛ وأنه لم توزأ امرأة من نساء العالمين مثل ما رزئت، فلا تكوني دون امرأة منهن صبرًا. فبكيت. فقال: أنت سيدة نساء أهل الجنة إلا مريم فضحكت،، قلت: وأصل الحديث في الصحيح دون هذه الزيادة.

قوله: (وقال النبي الفراطة سيدة نساء أهل الجنة) هو طرف من حديث وصله المؤلف

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٥٢١، ٥٢٢٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٠.

في «علامات النبوة» (١) وعند الحاكم من حديث حذيفة بسند جيد «أتى النبي على ملك وقال: إن فاطمة سيدة نساء أهل الجنة»، وقد تقدم في آخر أحاديث الأنبياء (٢) ما ورد في بعض طرقه من ذكر مريم عليها السلام وغيرها مشاركة لها في ذلك.

قوله: (عن ابن أبي مليكة عن المسور بن مخرمة) كذا رواه عنه عمرو بن دينار، وتابعه الليث وابن لهيعة وغيرهما رواه أيوب عن ابن أبي مليكة فقال: عن عبدالله بن الزبير، أخرجه الترمذي وصححه وقال: يحتمل أن يكون ابن أبي مليكة سمعه منهما جميعًا، ورجح الدارقطني وغيره طريق المسور، والأول أثبت بلاريب؛ لأن المسور قدروى في هذا الحديث قصة مطولة قد تقدمت في «باب أصهار النبي الله» (٣)، نعم يحتمل أن يكون ابن الزبير سمع هذه القطعة فقط أو سمعها من المسور فأرسلها.

قوله: (بضعة) بفتح الموحدة وحكي ضمها وكسرها أيضًا وسكون المعجمة أي قطعة لحم.

قوله: (فمن أغضبها أغضبني) استدل به السهيلي على أن من سبها فإنه يكفر، وتوجيهه أنها تغضب ممن سبها، وقد سوى بين غضبها وغضبه ومن أغضبه كي يكفر، وفي هذا التوجيه نظر لا يخفى، وسيأتي بقية ما يتعلق بفضلها في ترجمة والدتها خديجة (٤) إن شاء الله تعالى. وفيه أنها أفضل بنات النبي كي وأما ما أخرجه الطحاوي وغيره من حديث عائشة في قصة مجيء زيد بن حارثة بزينب بنت رسول الله كي من مكة وفي آخره «قال النبي كي هي أفضل مجيء زيد بن خارثة بزينب عنه بعض الأئمة بتقدير ثبوته بأن ذلك كان متقدمًا، ثم وهب الله لا الفاطمة من الأحوال السنية والكمال ما لم يشاركها أحد من نساء هذه الأمة مطلقًا. والله أعلم. وقد مضى تقرير أفضليتها في ترجمة مريم من حديث الأنبياء (٥)، ويأتي أيضًا في ترجمة خديجة (١٥) إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۹۸)، كتاب المناقب، باب۲٥ م ٢٦٢٤.

<sup>(</sup>٢) (٨/٥٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح٣٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٤٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٦، ح٣٧٢٩.

<sup>(</sup>٤) (٨/٨٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٢٠ ح ٣٨١٥.

<sup>(</sup>٥) (٨/٥٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٤٥، ح٣٤٣٢.

<sup>(</sup>٦) (٨/ ٥٢١، ٥٢٢٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٠، ح ٣٨١٥.

## ١٠٠٠- براب فَضْلِ عَائِشَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا

٣٧٦٨ حَدَّثَنَا يَحْيَى بِنُ بُكَيْرٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ يُونُسَ عَنِ ابْنِ شِهَابِ قَالَ أَبُو سَلَمَةَ: إِنَّ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ يَوْمًا: «يَا عَائِشُ، هَذَا جِبْرِيلُ يُقْرِئكِ السَّلامَ»، فَقُلْتُ: وَعَلَيْهِ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَيَرَكَاتُهُ، تَرَى مَا لِا أَرَى. تُرِيدُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ.

[تقدم في: ٣٢.١٧] الأطراف: ٦٠٢١، ٦٢٤٩، ٣١٠٦]

٣٧٦٩ حدَّ ثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَهُ قَالَ. وحَدَّثَنَا عَمْرُ و أَخْبَرَنَا شُعْبَهُ عَنْ عَمْرِ و بْنِ مُرَّةَ عَنْ مُرَّةَ عَنْ مُرو بْنِ مُرَّةَ عَنْ أَبِي مُوسَى الأَهْ عَرِيِّ رَضِيَ إللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ: «كَمَلَ مِنَ الرِّجَالِ كَثِيرٌ، وَلَمْ يَكُمُلُ مِنَ النِّسَاءِ إلا مَرْيَمُ بِنْتُ عِمْرَانَ وَآسِيَةُ امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ، وَفَضْلُ عَاثِشَةَ عَلَى النَّسَاءِ كَفَضْلِ الشَّرِيدِ عَلَى سَائِدِ الطَّعَامِ».

[تقدم في: ٣٤١١، الأطراف: ٣٤٣٣، ٤١٨]

٣٧٧٠ - حَدَّثَ مَا عَبْدُ الْعَزِيرِ أَبْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ جَعْفَرِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ أَنَّهُ سَمِعَ أَنَسَ بْنَ مَالِكُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُّولَ اللَّهِ وَاللَّهِ يَقُولُ: «فَضْلُ عَائِشَةَ عَلَى النِّسَاءِ كَفَضْلِ الثَّرِيدِ عَلَى مَاثِرِ الطَّعَامِ».

[الحديث: ٣٧٧٠، طرفاه في: ٥٤١٩، ٥٤١٥]

٣٧٧١ - حَدَّثَنَا مُحَمَّدٌ بْنُ بَشَارٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَهَّابِ بْنُ عَبْدِ الْمَجِيدِ حَدَّثَنَا ابْنُ عَوْنِ عَنِ الْفَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ: أَنَّ عَائِشَةَ الشَّنَكَتُ، فَجَاءَ ابْنُ عَبَّاسٍ فَقَالَ: يَا أُمَّ الْمُوْمِنِينَ، تَقْدَمِينَ عَلَى فَرَطِ صِدْقِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى أَبِي بَكُرٍ.

[الحديث: ٧٧٧١، طرفاه في: ٤٧٥٤، ٤٧٥٤]

٣٧٧٢ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنِ الْحَكَمِ: سَمِعْتُ أَبَا وَاثِلِ قَالَ: لَمَّا بَعَثَ عَلِيٌّ عَمَّارًا وَالْحَسَنَ إِلَى الْكُوفَةِ لِيَسْتَنْفِرَهُمْ خَطَبَ عَمَّارٌ فَقَالَ: إِنِّي لأَعْلَمُ أَنَهَا زَوْجَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَلَكِنَّ اللَّهَ ابْتَلاكُمْ لِتَتَّبِعُوهُ أَوْ إِيَّاهَا.

[الحديث: ٣٧٧٦، طرفاه في: ٧١٠١، ٧١٠١]

٣٧٧٣ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَافِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّهَا اسْتَعَارَتْ مِنْ أَسْمَاءَ قِلادَةً فَهَلَكَتْ، فَأَرْسَلَ رَسُولُ ٱللَّهِ ﷺ فَاسًا مِنْ أَصْحَابِهِ فِي طَلْبِهَا، فَأَدْرَكَتْهُمُ الصَّلاةُ فَصَلَّوْا بِغَيْرِ وُصُوءٍ، فَلَمَّا أَتُوا النَّبِيَ ﷺ شَكَوْا ذَلِكَ إِلَيْهِ، فَنَزَلَتْ آيَةُ

التَّيَمُّمِ، فَقَالَ أَسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ: جَزَاكِ/ اللَّهُ خَيْرًا، فَوَاللَّهِ مَا نَزَلَ بِكِ أَمْرٌ قَطُّ إِلا جَعَلَ اللَّهُ لَكِ مِنْهُ ﴿ ﴿ مَخْرَجًا، وَجَعَلَ فِيهِ لِلْمُسْلِمِينَ بَرَكَةً.

[تقدم في: ٣٣٤، الأطراف: ٣٣٦، ٢٧٢٣، ٤٥٨٣، ٢٦٠٧، ٤٦٠٨، ١٦٤، ٥٢٥٠، ٥٢٥٠، ٥٨٨٥، 3315,0315

٣٧٧٤ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَيْقٍ لَمَّا كَانَ فِي مَرَضِهِ جَعَلَ يَدُورُ فِي نِسَائِهِ وَيَقُولُ: «أَيْنَ أَنَا غَدًا؟» حِرُّصًا عَلَى بَيْتِ عَائِشَةَ. قَالَتْ عَائِشَةُ: فَلَمَّاكَانَ يَوْمِي سَكَنَ.

[تقدم في: ٨٩٠، الأطراف: ١٣٨٩، ٣١٠٠، ٤٤٤٦، ٤٤٤٦، ٤٤٤٩، ٥٩٤٤]

٣٧٧٥ - حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ حَدَّثَنَا حَمَّادٌ حَدَّثَنَا هِشَامٌ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: كَانَ النَّاسُ يَتَحَرَّوْنَ بِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَةَ ، قَالَتْ عَائِشَةُ: فَاجْتَمَعَ صَوَاحِبِي إِلَى أُمِّ سَلَمَةَ فَقُلْنَ : يَا أُمَّ سَلَمَةَ، وَاللَّهِ إِنَّ النَّاسَ يَتَحَرَّوْنَ بِهَدَايَاهُمْ يَوْمَ عَائِشَةَ، وَإِنَّا نُريدُ الْخَيْرَ كَمَا تُريدُهُ عَائِشَةُ، فَمُرى رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يَأْمُرَ النَّاسَ أَنْ يُهْدُوا إِلَيْهِ حَيْثُ مَا كَانَ، أَوْ حَيْثُ دَارَ. قَالَتْ: فَذَكَرَتْ ذَلِكَ أُمُّ سَلَمَةَ لِلنَّبِيِّ عَلِي . قَالَتْ: فَأَعْرَضَ عَنِّي، فَلَمَّا عَادَ إِلَيَّ ذَكَرْتُ لَهُ ذَلِكَ، فَأَعْرَضَ عَنِّي، فَلَمَّا كَانَ فِي الثَّالِثَةِ ذَكَرْتُ لَهُ، فَقَالَ: «يَا أُمَّ سَلَمَةَ لا تُؤْذِينِي فِي عَائِشَةَ، فَإِنَّهُ وَاللَّهِ مَا نَزَلَ عَلَيَّ الْوَحْيُ وَأَنَا فِي لِحَافِ امْرَأَةٍ مِنْكُنَّ غَيْرِهَا».

[تقدم في: ٢٥٧٤، الأطراف: ٢٥٨٠، ٢٥٨١]

قوله: (باب فضل عائشة رضي الله عنها) هي الصديقة بنت الصديق، وأمها أم رومان تقدم ذكرها في علامات النبوة(١١)، وكان مولدها في الإسلام قبل الهجرة بثمان سنين أو نحوها، ومات النبي ﷺ ولها نحو ثمانية عشر عامًا ، وقد حفظت عنه شيئًا كثيرًا وعاشت بعده قريبًا من خمسين سنة ، فأكثر الناس الأخذ عنها ، ونقلوا عنها من الأحكام والآداب شِيئًا كثيرًا حتى قيل : إن ربع الأحكام الشرعية منقول عنها رضي الله عنها، وكان موتها في خلافة معاوية سنة ثمان وخمسين وقيل: في التي بعدها، ولم تلد للنبي ﷺ شيئًا على الصواب، وسألته أن تكتنى فقال: اكتنى بابن أختك. فاكتنت أم عبدالله، وأخرج ابن حبان في صحيحه من حديث عائشة أنه كناها بذلك لما أحضر إليه ابن الزبير ليحنكه فقال: «هو عبدالله وأنت أم عبدالله، قالت: فلم

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲٤۸)، كتاب المناقب، باب۲٥.

أزل أكنى بها».

ثم ذكر فيه المصنف ثمانية أحاديث: الأول:

قوله: (يا هائش) بضم المُثَيِّن وَيَجُوزُ فتحها، وكذلك يَجُوزُ ذلك في كلُّ اسم مرخم.

قوله: (ترى ما لا أرى، تريد رسول الله على) هو من قول عائشة، وقد استنبط بعضهم من هذا الحديث فضل خديجة على عائشة؛ لأن الذي ورد في حق خديجة أن النبي على قال لها: «إن جبريل يقرئك السلام من ربك، وأطلق هنا السلام من جبريل نفسه، وسيأتي تقرير ذلك في مناقب خديجة (١).

الحديث الثاني: حديث أي هوسى «كمل بتثليث الميم من الرجال كثير»، وتقدم الكلام عليه في قصة موسى عليه السلام (٢) عند الكلام على هذا الحديث في ذكر آسية امرأة فرعون وتقريره أن قوله: «وفضل عائشة . . . إلخ» لا يستلزم ثبوت الأفضلية المطلقة ، وقد أشار ابن حبان إلى أن أفضليتها التي يدل عليها هذا الحديث وغيره مقيدة بنساء النبي والمحتملة حتى لا يدخل فيها مثل فاطمة عليها السلام جمعًا بين هذا الحديث وبين حديث «أفضل نساء أهل الجنة خديجة وفاطمة» الحديث، وقد أخرجه الحاكم بهذا اللفظ من حديث ابن عباس، وسيأتي في مناقب خديجة وفاطمة من حديث الكلام عليه هناك مناقب خديجة (من حديث ابن عباس، وهو اسم مناقب خديجة (من عليه قول الشاعر : «كفضل الثريد» زاد معمر من وجه آخر «مرثد باللحم» وهو اسم الثريد الكامل، وعليه قول الشاعر :

/إذاما الخبز تأدمه بلحم فذاك أمانة الله الثريد

1.4

الحديث الثالث؛ حديث أنس «فضل عائشة على النساء كفضل الثريد» وهو طرف من الحديث الذي قبله ، وكأن المصنف أخذ منه لفظ الترجمة فقال: «فضل عائشة»، ولم يقل: «مناقب» ولا «ذكر»كما قال في غيرها.

الحديث الرابع: حديث ابن عباس:

قوله: (أن عائشة اشتكت) أي ضَعفت.

قوله: (تقدمين) بفتح الدال (على فرط) بفتح الفاء والراء بعدها مهملة، وهو المتقدم من

<sup>(</sup>۱) (۱۸/۸)، كتاب مناقب الأنصار، باب ۲٠.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٤)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٣٢، ح ٣٤١١.

<sup>(</sup>٣) (٨/٨١٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٠، ٣٨١٥.

كلشيء، قال ابن التين: فيه أنه قطع لها بدخول الجنة إذ لا يقول ذلك إلا بتوقيف، وقوله: «على رسول الله» بدل بتكرير العامل، وسيأتي بقية الكلام على هذا الحديث في تفسير سورة النور (١).

الحديث المخامس: حديث عمار (إني لأعلم أنها زوجته) أي زوجة النبي ﴿ (في الدنيا وفي الآخرة) وعند ابن حبان من طريق سعيد بن كثير عن أبيه «حدثتنا عائشة أن النبي ﴾ : قال لها أما ترضين أن تكوني زوجتي في الدنيا والآخرة؟ » فلعل عمارًا كان سمع هذا الحديث من النبي ﴿ وقوله في الحديث: «لتتبعوه أو إياها» قيل: الضمير لعلي؛ لأنه الذي كان عمار يدعو إليه، والذي يظهر أنه لله والمراد باتباع الله اتباع حكمه الشرعي في طاعة الإمام وعدم الخروج عليه، ولعله أشار إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَ ﴾ [الأحزاب: ٣٣] فإنه أمر حقيقي خوطب به أزواج النبي ﴿ وَ الله كانت أم سلمة تقول: لا يحركني ظهر بعير حتى ألقى النبي ﴾ والعذر في ذلك عن عائشة أنها كانت متأولة هي وطلحة والزبير، وكان مرادهم إيقاع الإصلاح بين الناس وأخذ القصاص من قتلة عثمان رضي الله عنهم أجمعين، وكان رأي علي الاجتماع على الطاعة وطلب أولياء المقتول القصاص ممن يثبت عليه القتل بشروطه.

الحديث السادس: حديث عائشة في قصة القلادة، وقد تقدم شرحه مستوفى في أول كتاب التيمم (٢). قال ابن التين: ليست هذه اللفظة محفوظة، يعني أنهم أتوا بالعقد، أي أن المحفوظ قولها: «فأثر نا البعير فوجدنا العقد تحته».

#### الحديث السابع:

قوله: (عن هشام عن أبيه أن رسول الله على لما كان في مرضه جعل يدور . . ) الحديث، وهذا صورته مرسل، ولكن تبين أنه موصول عن عائشة في آخر الحديث حيث قال: «فقالت عائشة: فلما كان يومي سكن»، وسيأتي في الوفاة (٣) من وجه آخر موصولاً كله، ويأتي سائر شرحه هناك إن شاء الله تعالى. قال الكرماني (٤): قولها: «سكن» أي مات أو سكت عن ذلك القول. قلت: الثاني هو الصحيح، والأول خطأ صريح. قال ابن التين: في الرواية الأخرى

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٤٣٦\_٤٣٨)، كتاب التفسير «النور»، باب، ح٥٧٥٠.

<sup>(</sup>۲) (۲/٥)، كتاب التيمم، باب١، ح٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٦٠٩)، كتاب المغازي، باب٨٦، ح٠ ٤٤٥.

<sup>(3) (01/ 77).</sup> 

"إنهن أذِنَّ له أن يقيم عند عالشة فظاهره يخالف هذا، ويجمع باحتمال أن يكن أذن له بعد أن صار إلى يومها، يعني فيتعلق الإذن بالمستقبل، وهو جمع حسن.

الحديث الثامن: حديثها في أن الناس كانوا يتحرون بهداياهم يوم عائشة، وفيه «والله ما نزل عليَّ الوحي وأنا في لحاف امرأة منكن غيرها»، وقد تقدم الكلام عليه مستوفى في كتاب الهبة (١). وقوله في أوله: «حدثنا عبد الله بن عبد الوهاب، كذا للأكثر، ووقع في رواية القابسي وعبدوس عن أبي زيد المروزي (عبيد الله) بالتصغير والصواب بالتكبير(٢)، وقوله في هذه الرواية: «فقال يا أم سلمة لا تؤذيني في عائشة فإنه والله ما نزل على الوحي وأنا في لحاف امرأة منكن غيرها» وقع في الهية (٣) ففان الوحي لم يأتني وأنا في ثوب امرأة إلا عائشة. فقلت: أتوب إلى الله تعالى».

وفي هذا الحديث منقبة عظيمة لعائشة، وقد استدل به على فضل عائشة على خديجة، وليس ذلك بلازم لأمرين : أُحدهما احتمال أن لا يكون أراد إدخال خديجة في هذا، وأن المراد بقوله: «منكن» المخاطبة وهي أم سلمة ومن أرسلها أو من كان موجودًا حينئذ من النساء. والثاني: على تقدير إرادة الدخول فلا يلزم من ثبوت خصوصية شيء من الفضائل · بوت الفضل المطلق كحديث القرؤكم أبي وأفرضكم زيد، ونحو/ ذلك، ومما يسأل عنه الحكمة في اختصاص عائشة بذلك، فقيل لمكان أبيها، وأنه لم يكن يفارق النبي على في أغلب أحواله، فسرى سره لابنته مع ماكان لها من مزيد حبه ﷺ، وقيل: إنها كانت تبالغ في تنظيف ثيابها التي تنام فيها مع النبي ﷺ، والعلم عندالله تعالى، وسيأتي مزيد لها في ترجمة خديجة (٤) إن شاء الله تعالمي.

قال السبكي الكبير ، الذي ندين الله به أن فاطمة أفضل ثم خديجة ثم عائشة، والخلاف شهير ولكن الحق أحق أن يتبع. وقال ابن تيمية: جهات الفضل بين خديجة وعائشة متقاربة. وكأنه رأى التوقف. وقال ابن القيم: إن أريد بالتفضيل كثرة الثواب عندالله فذاك أمر لا يطلع عليه، فإن عمل القلوب أفضل من عمل الجوارح، وإن أريد كثرة العلم فعائشة لا محالة، وإن

<sup>(</sup>٦/ ٤٢٨)، كتاب الهبة، باب، م - ٢٥٨٠. (1)

<sup>(</sup>٢) نبه عليه الجياني في التقييد (٢/ ٦٦٤ ، ٦٦٥).

<sup>(</sup>٦/ ٤٢٨)، كتاب الهبة، باب، م- ٢٥٨٠. (4)

<sup>(</sup>٨/ ٥٢٢ ، ٥٢٣)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٠، ح ٣٨١٦. (1)

a the transfer and star

أريد شرف ففاطمة لا محالة، وهي فضيلة لا يشاركها فيها غير أخواتها، وإن أريد شرف السيادة فقد ثبت النص لفاطمة وحدها. قلت: امتازت فاطمة عن أخواتها بأنهن متن في حياة النبي على لله تقدم، وأما ما امتازت به عائشة من فضل العلم فإن لخديجة ما يقابله وهي أنها أول من أجاب إلى الإسلام ودعا إليه وأعان على ثبوته بالنفس والمال والتوجه التام؛ فلها مثل أجر من جاء بعدها، ولا يقدر قدر ذلك إلا الله. وقيل: انعقد الإجماع على أفضلية فاطمة، وبقي الخلاف بين عائشة وخديجة.

(فرع): ذكر الرافعي أن أزواج النبي على أفضل نساء هذه الأمة، فإن استثنيت فاطمة لكونها بضعه فأخواتها شاركنها، وقد أخرج الطحاوي والحاكم بسند جيد عن عائشة أن النبي على النبي والنبي النبي النبي أفضل بناتي، أصيبت في وقد وقع في حديث خطبة عثمان حفصة زيادة في مسند أبي يعلى الزوج عثمان خيرًا من حفصة، وتزوج حفصة خير من عثمان، والجواب عن قصة زينب تقدم، ويحتمل أن يقدر امن»، وأن يقال كان ذلك قبل أن يحصل لفاطمة جهة التفضيل التي امتازت بهاعن غيرها من أخواتها كما تقدم. قال ابن التين: فيه أن الزوج لا يلزمه التسوية في النفقة بل يفضل من شاء بعد أن يقوم للأخرى بما يلزمه لها. قال: ويمكن أن لا يكون فيها دليل لاحتمال أن يكون من خصائصه، كما قيل: إن القسم لم يكن واجبًا عليه وإنما كان يتبرع به.

# ड्यांकि इ

11.

#### ٦٣٠ كتاب مَناقِب الأنصار

#### ١ ـ باب مَناقِب الأنْصَارِ

﴿ وَالَّذِينَ نَبُوَهُو الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن مَّلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً ﴿ وَالَّذِينَ نَبُومُ وَاللَّهِمُ وَلَا يَحِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَكَةً

٣٧٧٦ حَدَّنَنَا مُوسَى بُنِيُّ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا مَهْدِي بُنُ مَيْمُونِ حَدَّثَنَا غَيْلانُ بْنُ جَرِيرِ قَالَ: قُلْتُ لانَسِ: أَرَأَيْتَ اسْمَ الْأَنْصَارِ كُنتُمْ تُسَمَّوْنَ بِهِ أَمْ سَمَّاكُمُ اللَّهُ ؟ قَالَ: بَلْ سَمَّانَا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ. كُنَّا نَدْخُلُ عَلَى أَنْسِ فَيُحَدُّثُنَا بِمَنَاقِبِ الأَنْصَارِ وَمَشَاهِدِهِمْ، وَيُقْبِلُ عَلَيَّ أَوْ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الأَرْدِ فَنَا نَدْخُلُ عَلَى أَنْسِ فَيُحَدُّثُنَا بِمَنَاقِبِ الأَنْصَارِ وَمَشَاهِدِهِمْ، وَيُقْبِلُ عَلَيَّ أَوْ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الأَرْدِ فَيَقُولُ: فَعَلَ قَوْمُكَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا .

[الحديث: ٣٧٧٦، طرفه في: ٣٨٤٤]

٣٧٧٧ - حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِ شَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهِ اللَّهُ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ يَوْمُ بُعَاتَ يَوْمًا قَدَّمَهُ اللَّهُ لِرَسُولِهِ ﷺ، فَقَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَقَدِ افْتَرَقَ مَلَوْهُمْ، وَعُرْتُوا. فَقَدَّمَهُ اللَّهُ لِرَسُولِهِ ﷺ فِي دُخُولِهِمْ فِي الإسلام.

[الحديث: ٣٧٧٧، طرفاه في: ٣٨٤٦، ٣٩٣٠]

٣٧٧٨ - حَدَّشَنَا أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي التَّيَّاحِ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَالَتِ الأَنْصَارُ يَوْمَ فَتْحِ مَكَّةً - وَأَعْطَى قُرَيْشًا -: وَاللَّهِ إِنَّ هَذَا لَهُو الْعَجَبُ، إِنَّ سُيُوفَنَا تَقْطُرُ مِنْ دِمَاءِ قُرَيْشٍ، وَخَنَاثِمُنَا تُرَدُّ عَلَيْهِمْ. فَبَلَغَ ذَلِكَ النَّبِيَ ﷺ، فَدَعَا الأَنْصَارَ. قَالَ: فَقَالَ: «مَا الَّذِي بَلَغَنِي عَنْكُمْ؟» - وَكَانُوا لا يَكْذِبُونَ - فَقَالُوا: هُو الَّذِي بَلَغَكَ. قَالَ: «أَوَلا تَرْضَوْنَ أَنْ يَرْجِعَ النَّاسُ بِالْفَنَائِمِ إِلَى بَيُونِهِمْ وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَى بَيُونِكُمْ؟ لَوْ سَلَكَتِ الأَنْصَارُ وَادِيًا أَوْ النَّاسُ بِالْفَنَاثِمِ إِلَى بَيُونِهِمْ وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِلَى بَيُونِكُمْ؟ لَوْ سَلَكَتِ الأَنْصَارُ وَادِيًا أَوْ شِعْبَهُمْ .

[تقدم في : ٢١٤٦، الأطراف : ٣١٤٧، ٣٥٧٨، ٣٩٧٣، ٢٣٣١، ٢٣٣٤، ٣٣٣٤، ٣٣٣٤، ٢٣٣٤، ٢٣٣٤، ٢٣٣٥، ٢٣٨٥، ٢٢٨٥، ٢

قوله: (باب مناقب الأنصار) هو اسم إسلامي، سمى به النبي على الأوس والخزرج وحلفاءهم كما في حديث أنس، والأوس ينسبون إلى أوس بن حارثة، والخزرج ينسبون إلى الخزرج بن حارثة، وهما ابنا قيلة، وهو اسم أمهم وأبوهم هو حارثة بن عمرو بن عامر الذي يجتمع إليه أنساب الأزد، وقوله: ﴿ وَاللَّذِينَ نَبُوّهُ و الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلِهِم ﴾ الآية [الحشر: ٩] تقدم شرحه في أول مناقب عثمان (١)، وزعم محمد بن الحسن بن زبالة أن الإيمان اسم من أسماء المدينة، واحتج بالآية ولاحجة له فيها.

قوله: (حدثنامهدي) هو ابن ميمون.

قوله: (غيلان بن جرير) هو المعولي بكسر الميم وسكون العين المهملة وفتح الواو بعدها لام، ومعول بطن من الأزد، ونسبه ابن حبان حبيًا وهو وهُمٌ، وهو تابعي ثقة قليل الحديث ليس له عن أنس شيء إلا في البخاري، وتقدم له حديث في الصلاة (٢) ويأتي له في آخر الرقاق (٣).

/ **قوله**: (قلت لأنس أرأيت اسم الأنصار) يعني أخبرني عن تسمية الأوس والخزرج <u>٧</u> الأنصار .

قوله: (كنا ندخل) كذا في هذه الرواية بغير أداة العطف، وهو من كلام غيلان لا من كلام أنس، وسيأتي بعد قليل قبل «باب القسامة في الجاهلية» (٤) من وجه آخر عن مهدي بن ميمون عن غيلان قال: «كنا نأتي أنس بن مالك» الحديث ولم يذكر ما قبله.

قوله: (كناندخل على أنس) أي بالبصرة.

قوله: (ويقبل عليَّ) أي مخاطبًا لي.

قوله: (فعل قومك كذا) أي يحكي ما كان من مآثرهم في المغازي ونصر الإسلام.

قوله: (كان يوم بعاث) بضم الموحدة وتخفيف المهملة وآخره مثلثة وحكى العسكري أن بعضهم رواه عن الخليل بن أحمد وصحفه بالغين المعجمة، وذكر الأزهري أن الذي صحفه الليث الراوي عن الخليل، وحكى القزاز في «الجامع» أنه يقال بفتح أوله أيضًا، وذكر عياض أن الأصيلي رواه بالوجهين أي بالعين المهملة والمعجمة، وأن الذي وقع في رواية أبي ذر

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ح٣٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٢٩٠)، كتاب مواقيت الصلاة، باب٧، ح٥٢٩.

<sup>(</sup>٣) (٦٥٣/١٤)، كتاب الرقاق، باب٣٢، ح٦٤٩٢.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٥٤٣)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٦، ح ٣٨٤٤.

بالغين المعجمة وجها واحدًا، ويقال: إن أبا عبيدة ذكره بالمعجمة أيضًا، وهو مكان ويقال حصن وقيل مزرعة عند بني قريظة على ميلين من المدينة، كانت به وقعه بين الأوس والخزرج، فقتل فيها كثير منهم، وكان رئيس الأوس فيه حضير والد أسيد بن حضير، وكان يقال له حضير الكتائب وبه قتل، وكان رئيس الخزرج يومئذ عمرو بن النعمان البياضي فقتل فيها أيضًا، وكان النصر فيها أولاً للخزرج ثم ثبتهم حضير فرجعوا وانتصرت الأوس، وجرح حضير يومئذ فمات فيها، وذلك قبل الهجرة بخمس سنين، وقيل: بأربع، وقيل: بأكثر، والأول أصح، وذكر أبو الفرج الأصبهاني أن سبب ذلك أنه كان من قاعدتهم أن الأصيل لا يقتل بالحليف، فقتل رجل من الأوس حليفًا للخزرج، فأرادوا أن يقيدوه فامتنعوا، فوقعت عليهم الحرب لأجل ذلك، فقتل رجل من الأوس حليفًا للخزرج، فأرادوا أن يقيدوه فامتنعوا، فوقعت عليهم الحرب لأجل ذلك، فقتل فيها من أكابرهم من كان لا يؤمن، أي يتكبر ويأنف أن يدخل في الإسلام حتى لا يكون تحت حكم غيره، وقد كان بقي منهم من هذا النحو عبد الله بن أبي ابن سلول وقصته في ذلك مشهورة مذكورة في هذا الكتاب وغيره.

قوله: (سرواتهم) بفتح المهملة والراء والواو أي خيارهم، والسروات جمع سراة بفتح المهملة وتخفيف الراء، والسراة جمع سري وهو الشريف.

قوله: (وجرحوا) كذا للأكثر بضم الجيم والراء المكسورة مثقلاً ومخفقاً ثم مهملة، وللأصيلي بجيمين مخفقاً أي اضطراب قولهم من قولهم، جرج الخاتم إذا جال في الكف، وعند ابن أبي صفرة بفتح المهملة ثم جيم من الحرج وهو ضيق الصدر، وللمستملي وعبدوس والقابسي «وخرجوا» بفتح الخاء والراء من الخروج، وصوب ابن الأثير الأول وصوب غيره الثالث. والله أعلم.

قوله: (يوم فتح مكة) أي عام فتح مكة؛ لأن الغنائم المشار إليها كانت غنائم حنين، وكان ذلك بعد الفتح بشهرين.

قوله: (وأعطى قريشًا) هي جملة حالية، وقوله: «وسيوفنا تقطر من دمائهم» هو من القلب والأصل ودماؤهم تقطر من سيوفنا، ويحتمل أن يكون «من» بمعنى الباء الموحدة، وبالغ في جعل الدم قطر السيوف، وسيأتي شرح هذا الحديث في غزوة حنين (١).

<sup>\* \* \*</sup> 

<sup>(</sup>١) (٩/ ٤٥٥)، بل هو في غزوة الطائف، كتاب المغازي، باب٥٦، ح٠٣٣٠.

# ٢ ـ باب قَوْلِ النَّبِيِّ عَيْكُ : «لَوْ لا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأُ مِنَ الأَنْصَارِ»

قَالَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ زَيْدٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ

[الحديث: ٣٧٧٩، طرفه في: ٧٣٤٤]

قوله: (باب قول النبي على الله عبد الله بالهجرة لكنت امرة امن الأنصار». قاله عبد الله بن زيد) هو طرف من حديث سيأتي شوحه في غزوة حنين (١)، قال الخطابي (٢): أراد على بذلك استطابة قلوب الأنصار حيث رضي أن يكون واحدًا منهم لولا ما منعه من سمة الهجرة، وأطال بذلك بما لا طائل فيه.

قوله: (فقال أبو هريرة ماظلم) أي ما تعدى في القول المذكور ولا أعطاهم فوق حقهم، ثم بين ذلك بقوله: «آووه ونصروه».

قوله: (أو كلمة أخرى) لعل المراد: وواسوه وواسوا أصحابه بأموالهم. وقوله: «لسلكت في وادي الأنصار» أراد بذلك حسن موافقتهم له لما شاهده من حسن الجوار والوفاء بالعهد، وليس المراد أن يصير تابعًا لهم، بل هو المتبوع المطاع المفترض الطاعة على كل مؤمن.

# ٣-باب إِخَاءِ النَّبِيِّ عَيْكُ إِبْنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ

٣٧٨٠ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثِنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: لَمَّا قَدِمُوا الْمَدِينَةَ آخَى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بَيْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ وَسَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، قَالَ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ وَسَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ، قَالَ لِعَبْدِ الرَّحْمَنِ: إِنِّي أَكْثُرُ الأَنْصَارِ مَالاً فَاقْسِمْ مَالِي نِصْفَيْنِ، وَلِي امْرَأَتَانِ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا إِلَيْكَ فَسَمِّهَا لِي أُطَلِقُهَا فَإِذَا انْقَضَتْ عِدَّتُهَا فَتَزَوَّجْهَا. قَالَ: بَارَكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، أَيْنَ

<sup>(</sup>١) (٩/ ٤٥٥)، بل هو في غزوة الطائف، كتاب المغازي، باب٥٦، ح٠ ٤٣٣٠.

<sup>(</sup>۲) الأعلام (۳/ ۲۵۹۱).

سُوقُكُمْ؟ فَدَلُوهُ عَلَى سُوقِ مَنِي قَيْنُقَاعَ، فَمَا انْقَلَبَ إِلا وَمَعَهُ فَضْلٌ مِنْ أَقِطٍ وَسَمْنِ، ثُمَّ تَابَعَ الْغُدُوّ، ثُمَّ جَاءَيَوْمًا وَبِهِ أَكْرُصُنُكُرُّةٍ، فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «مَهْيَمْ؟»، قَالَ: تَزَوَّجْتُ. قَالَ: «كَمْ شُفْتَ إِلَيْهَا؟»، قَالَ نَوَاةً مِنْ ذَهَبٍ ـ أَوْرُنْ نَنَوَّا قِمِنْ ذَهَبٍ ـ شَكَّ إِبْرَاهِيمُ.

[تقدم في : ٢٠٤٨]

٣٧٨١ حَدَّثَنَا قُتَيَبَةٌ حَدُّنَا أَنْكُ وَاللهُ عَدُونِ اللهُ عَنهُ أَلَهُ قَالَ :

قَدِمَ عَلَيْنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بِّنُ عَوْفٍ ، وَآخَىٰ النَّبِيُ عَلَيْ بَيْنَهُ وبَيْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ - وَكَانَ كَثِيرَ الْمَالِ - فَقَالَ سَعْدٌ: قَدْ عَلِمَتِ الأَنْصَارُ أَنِّي مِنْ أَكْثِرَهَا مَالاً ، سَأَفْسِمُ مَالِي بَيْنِي وَبَيْنَكَ شَطْرَيْنِ ، وَلِي فَقَالَ سَعْدٌ: قَدْ عَلِمَتِ الأَنْصَارُ أَنِّي مِنْ أَكْثِرَهَا مَالاً ، سَأَفْسِمُ مَالِي بَيْنِي وَبَيْنَكَ شَطْرَيْنِ ، وَلِي امْرَأْتَانِ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا إِلَيْكَ قَأُطُلِقُهَا ، حَتَّى إِذَا حَلَّتْ تَزَوَّ جَتَهَا. فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: بَارِكَ اللهُ الْمَالُونَ فَانْظُرْ أَعْجَبَهُمَا إِلَيْكَ قَأُطُلِقُهَا ، حَتَى إِذَا حَلَّتْ تَزَوَّ جَتَها. فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: بَارِكَ اللهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ . فَلَمْ يَرْجِعْ يَوْمَنْ حَتَى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنِ وَأَقطِ ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلاَيسِرًا حَتَى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنِ وَأَقطٍ ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلاَيسِرًا حَتَى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنِ وَأَقطٍ ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلاَيسِرًا حَتَى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنِ وَأَقطٍ ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلاَيسِرًا حَتَى أَفْضَلَ شَيْئًا مِنْ سَمْنِ وَأَقطٍ ، فَلَمْ يَلْبَثْ إِلاَيسِرًا حَتَى أَنْهُ اللهُ وَلَا اللهِ عَلَاهُ وَمَعْ مَعْمَ وَمَنْ مَالُولُ اللّهِ عَلَاهُ وَلَا اللّهُ وَلَا أَسُمُ مُ اللّهُ عَلَى وَمَنْ فَعَلَى اللّهُ وَلَوْ مَنْ ذَهِبِ وَقَالَ / : «أَوْلِمْ وَلُوهُ مِنْ ذَهِبِ وَلَوْ مَنْ وَقُومُ وَنُوا وَمِنْ ذَهِبِ وَلَا اللّهُ وَلَوْ مَنْ فَعَلَ الْمَالُولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ مَنْ ذَهِبِ وَلَا اللّهُ وَلَوْ مَنْ وَالْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْ اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُ اللّهُ وَلَوْ اللّهُ الْمَالِلُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ الْمُعْتَى اللّهُ الْمُ اللّهُ الْمُعْتِ الْمُؤْمِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعْتَى اللّهُ اللّهُ

[تقدم في: ٤٩٠٧، الأطراف: ٣٩٣٧، ٧٩٣٧، ٢٧٠٥، ١٥١٥، ١٥١٥، ١٥١٥، ١٢٥٥، ١٨٠٢، ١٨٠٢، ١٣٨]

٣٧٨٢ حَدَّفَنَا الصَّلْتُ مِنْ مُحَمَّدِ أَبُو هَمَّامٍ قَالَ: سَمِعْتُ الْمُغِيرَةَ بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا أَبُو الزَّنَادِ عَنِ الأَغْرَجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَتِ الأَنْصَارُ: افْسِمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَتِ الأَنْصَارُ: افْسِمْ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ اللَّهُ عَنْهُ إِللَّهُ عَنْهُ إِلْهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَنْهُ إِللَّهُ عَنْهُ إِللَّهُ عَنْهُ إِللّهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَنْهُ إِلَيْنَا وَيَعْلَى اللَّهُ عَنْهُ إِلْهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ إِلَا اللّهُ عَنْهُ إِلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ إِلَى اللّهُ عَنْهُ إِلَا اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ إِلَا عُمْلِكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَالًا عَنْهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَالْهُ اللّهُ عَلّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ عَلَالِهُ اللّهُ عَلَالِهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ عَلَّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ عَلَالَهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَالُهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

[تقدم في: ٢٣٢٥، الأطراف: ٢٧١٩]

قوله: (باب إخاء النبي ﷺ بين المهاجرين والأنصار) سيأتي بسط القول فيه في أبواب الهجرة (١) قبيل المغازي.

قوله: (عن جده) هو إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف، وهذا صورته مرسل، وقد تقدم في أوائل البيع<sup>(٢)</sup> من طريق ظاهرَه الاتصال.

قوله: (لما قدموا المدينة آخى رسول الله ﷺ بين عبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيع) أي ابن عمرو بن أبي زهير الأنصاري الخزرجي، أحد النقباء، استشهد بأحد، وسيأتي بيان

<sup>(</sup>١) (٨/ ٧٣٢)، كتاب مناقب الأنفسار، باب ٥، ح ٣٩٣٧.

<sup>(</sup>۲) (۵/ ۵۰۰)، کتاب البیوع، باب ۱، ح ۲۰٤۸.

ذلك في المغازي (١)، وسيأتي شرح قصة تزويج عبد الرحمن بن عوف في الوليمة (٢) من كتاب النكاح، وكذا حديث أنس الذي بعده في المعنى إن شاء الله تعالى .

قوله: (قالت الأنصار: اقسم بيننا وبينهم النخل) أي المهاجرين، وقد سبق الكلام عليه في المزارعة (٣)، وفيه فضيلة ظاهرة للأنصار.

قوله: (ويشركوننا في الثمر) في رواية الكشميهني «في الأمر» أي الحاصل من ذلك، وهو من قولهم أمر ماله ـ بكسر الميم ـ أي كثر.

#### ٤ - باب حُبِّ الأنْصَارِ مِنَ الإِيْمَانِ

٣٧٨٣ حدَّقَنَا حَجِّاجُ بْنُ مِنْهَالٍ حَدَّقَنَا شُعْبَةُ قَالَ: حَدَّثِنِي عَدِيُّ بْنُ ثَابِتٍ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّه عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلِيْهُ أَوْ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ عَلِيْهُ : «الأَنْصَارُ لاَ يُحِبُّهُمْ إلا مُؤْمِنٌ، وَلاَ يُبْغِضُهُمْ إلا مُنَافِقٌ. فَمَنْ أَحَبَهُمْ أَحَبَهُ اللَّهُ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ أَبْغَضَهُمْ أَلِعُهُمْ إلاَ مُنَافِقٌ. فَمَنْ أَحَبَهُمْ أَحَبَهُ اللَّهُ، وَمَنْ أَبْغَضَهُمْ أَبْغَضَهُ اللَّهُ».

٣٧٨٤ حَدَّثَ نَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَ نَا شُعْبَةُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ جَبْرِ عَنْ أَنَسِ ابْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ عَالَ: «آيَةُ الإِيمَانِ حُبُّ الأَنْصَارِ، وَآيَةُ النَّفَاقِ بُغْضُ الأَنْصَارِ».

[تقدم في : ١٧]

قوله: (باب حب الأنصار) أي فضله، ذكر فيه حديث البراء «لا يحبهم إلا مؤمن»، وحديث أنس «آية الإيمان حب الأنصار» قال ابن التين: المراد حب جميعهم وبغض جميعهم؛ لأن ذلك إنما يكون للدين، ومن أبغض بعضهم لمعنى يسوغ البغض له فليس داخلاً في ذلك، وهو تقرير حسن، وقد سبق الكلام على شرح الحديث في كتاب الإيمان (٤).

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۱۵۶)، كتاب المغازي، باب۲٦.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/۱۱۱)، كتاب النكاح، باب، ۲۸، ح۱۲۷.

<sup>(</sup>٣) (٦/ ١١٩)، كتاب الحرث والمزارعة، باب٥، ح ٢٣٢٠.

<sup>(</sup>٤) (١/ ١٢٢)، كتاب الإيمان، باب١٠ ، -١٧ ،

## ٥-باب. قُولُ النَّبِيِّ عَلَيْهِ لِلأَنْصَارِ: «أَنْتُمْ أَحَبُّ النَّاسِ إِلَىَّ»

٣٧٨٥ - حَدَّثَنَا أَبُو مَعْمَرٍ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ عَنْ أَنس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: رَأَى النَّبِيُّ عَلِيْهِ النِّسَاءَ وَالصَّبْيَانَ مُقْبِلِينَ ـ قَالَ: حَسِبْتُ أَنَّهُ قَالَ: مِنْ عُرُس ـ ، فَقَامَ النَّبِيُّ عَلِيهُ ٧ - مُمْثِلاً فَقَالَ: «اللَّهُمَّ أَنْتُمْ/ مِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ». قَالَهَا ثَلاثَ مِرَّادٍ.

[الحديث: ٣٧٨٥، طرفه في: ٥١٨٠]

٣٧٨٦ حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ كَثِيرِ حَدَّثَنَا بَهْزُ بْنُ أُسَدٍ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ قَالَ: أَخْبَرَنِي هِشَامُ بْنُ زَيْدٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَنْسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَتِ امْرَأَةٌ مِنَ الأنْصَارِ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَمَعَهَا صَبِيٌّ لَهَا أَنَّ فَكَلَّمَهَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: " ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيكِهِ إِنَّكُمْ أَحَبُ النَّاسِ إِلَىَّ» مَرَّتَيْن

[الحديث: ٣٧٨٦، طرفاه في: ٢٣٤٥، ٥٢٣٤]

and the first of the contract of the contract

The second secon

قوله: (باب قول النبي على اللانصار أنتم أحب الناس إلي) هو على طريق الإجمال، أي مجموعكم أحب إلى من مجموع غيركم، فلا يعارض قوله في الحديث الماضي في جواب «من أحب الناس إليك؟ قال: أبو بكر» الحديث.

قوله: (حسبت أنه قال من عرس) الشك فيه من الراوي.

قوله: (فقام النبي على ممثلاً) بضم أوله وسكون ثانيه وكسر المثلثة. قال ابن التين: كذا وقع رباعيًا، والذي ذكره أهل اللغة: مثل الرجل بفتح الميم وضم المثلثة مثولاً إذا انتصب قائمًا ، ثلاثي . انتهى : وفي رواية تأتي في النكاح «ممثلاً» بالتشديد أي مكلفًا نفسه ذلك فلذلك عدي فعله. قاله عياض (١)، ووقع في النكاح (٢) بلفظ «ممتنًا» بضم أوله وسكون ثانيه وكسر المثناة بعدها نون أي طويلًا ، أو هو من المنة أي عليهم فيكون بالتشديد.

> قوله في الطريق الأخرى .: (جاءت امرأة ومعها صبى لها) لم أقف على اسمها . قوله: (فكلمها رسول الله ﷺ) أي أجابها عما سألته، أو ابتدأها بالكلام تأنيسًا.

<sup>(</sup>١/ ١٢١)، كتاب الإيمان، باب ١٠ ، ح١٧ . (1)

مشارق الأنوار (١/٤٦٩)، والإكمال (٧/ ٥٥٠، ٥٥١). **(Y)** 

#### ٦-باب أَتْبَاعِ الْأَنْصَارِ

٣٧٨٧ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا ثُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عَمْرٍ وسَمِعْتُ أَبَا حَمْزَةَ عَنْ زَيْدِ بْنِ أَرْقَمَ: قَالَتِ الأنْصَارُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، لِكُلِّ نَبِيٍّ أَتْبَاعٌ، وَإِنَّا قَدِ اتَّبَعْنَاكَ، فَادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَ أَتْبَاعَنَامِنًا. فَدَعَا بِهِ، فَنَمَيْتُ ذَلِكَ إِلَيْ ابْنِ أَبِي لَيْلَى، فَقَالَ: قَدْزَعَمَ ذَلِكَ زَيْدٌ.

[الحديث: ٣٧٨٧، طرفه في: ٣٧٨٨]

٣٧٨٨ - حَدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ مُرَّةَ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا حَمْزَةَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَارِ: قَالَتِ الْأَنْصَارُ: إِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ أَنْبَاعًا، وَإِنَّا قَدِ اتَّبَعْنَاكَ، فَادْعُ اللَّهَ أَنْ يَجْعَلَ أَنْبَاعَنَا مِنَّا. قَالَ النَّبِيُ عَلَيْ: «اللَّهُمَّ اجْعَلْ أَتَبَاعَهُمْ مِنْهُمْ». قَالَ عَمْرٌ و فَذَكَرْتُهُ لا بْنِ أَبِي لَيْلَى قَالَ: قَدْ زَعَمَ ذَاكَ زَيْدٌ. قَالَ شُعْبَةُ: أَظُنُهُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ.

[تقدم في: ٣٧٨٧]

قوله: (باب أتباع الأنصار) أي من الحلفاء والموالي.

قوله: (عن عمرو) هو ابن مرة كما في الرواية التي تليها .

قوله: (سمعت أبا حمزة) بالمهملة والزاي اسمه طلحة بن يزيد مولى قرظة بن كعب بن الأنصاري، وقرظة بفتح القاف والراء والظاء المعجمة صحابي معروف، وهو ابن كعب بن ثعلبة بن عمرو بن كعب أو عامر بن زيد مناة، أنصاري خزرجي، مات في ولاية المغيرة على الكوفة لمعاوية وذلك في حدود سنة خمسين.

قوله: (أن يجعل أتباعنا منا) أي/ يقال لهم الأنصار حتى تتناولهم الوصية بهم بالإحسان \_\_\_\_\_\_ ١١٥ إليهم ونحو ذلك .

قوله: (فدعابه) أي بما سألوا، وبين ذلك في الرواية التي تليها بلفظ «فقال: اللهم اجعل أتباعهم منهم».

قوله: (فنميت ذلك) أي نقلته، وهو بالتخفيف، وأما بتشديد الميم فمعناه أبلغته على جهة الإفساد، وقائل ذلك هو عمرو بن مرة كما في الرواية التي تليها، وابن أبي ليلى هو عبدالرحمن.

قوله: (قد زعم ذلك زيد) زاد في الرواية التي تليها «قال شعبة أظنه زيد بن أرقم»، وكأنه احتمل عنده أن يكون ابن أبي ليلى أراد بقوله: «قد زعم ذلك زيد» أي زيد آخر غير ابن أرقم

كزيد بن ثابت، لكن الذي ظنه شعبة صحيح، فقد رواه أبو نعيم في «المستخرج» من طريق علي ابن الجعد جازمًا به، وقوله: «زعم أي قال، كما قدمنا مرارًا أن لغة أهل الحجار تطلق الزعم على القول.

#### ٧-باب فَضْل دُورِ الأنْصَارِ

٣٧٨٩ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بُشَّارِ حَدَّنَنَا غُنْدَرَ حَدَّنَنَا شُعْبَةُ قَالَ: سَمِعْتُ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ عَنْ أَبِي أُسَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ؛ قَالَ النَّبِيُ عَلَى النَّبِي عَنْ أَبِي أُسَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ ؛ قَالَ النَّبِي عَلَى النَّهُ الْمَعْدُ اللَّهُ عَنْ أَنْ النَّعَلَ اللَّهُ عَنْ أَنُو النَّعَلَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى كَثِيرٍ . وَقَالَ عَبْدُ الصَّمَدِ : حَدَّثَنَا شُعْبَةُ أَرَى النَّبِي عَلَى كَثِيرٍ . وَقَالَ عَبْدُ الصَّمَدِ : حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَلَى كَثِيرٍ . وَقَالَ عَبْدُ الصَّمَدِ : حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَلَى كَثِيرٍ . وَقَالَ عَبْدُ الصَّمَدِ : حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَلَى كَثِيرٍ . وَقَالَ : سَعْدُ بْنُ عُبَادَةً .

[الحديث: ٣٧٨٩، أطرافه في: ٩٩٧٠، ٣٨٠٧، ٣٥٠٦]

٣٧٩٠ حَدَّثَنَا سَعْدُ بْنُ حَفْصِ الطَّلْحِيُّ حَدَّثَنَا شَيْبَانُ عَنْ يَعْنَى قَالَ أَبُو سَلَمَةَ: أَخْبَرَنِي أَبُو أُسَيْدِ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيِّ عَلَيْ يَقُولُ: ﴿ خَيْرُ الأَنْصَارِ - أَوْ قَالَ: خَيْرُ دُورِ الأَنْصَارِ - بَنُو النَّجَّارِ، وَبَنُو عَبِيْ أَسُو النَّجَارِ، وَبَنُو عَبِيْ مَنْ الْمُعْلِ، وَبَنُو الْخَارِثِ، وَيَنُو سَاعِدَةً ﴾ .

[تقدم في: ٣٧٨٩، الأطراف: ٣٨٠٧، ٥٣، ٢٠٥٣]

٣٧٩١ حَدَّنَنَا خَالِدُ بْنُ مَخْلَدِ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ قَالَ: حَدَّثِنِي عَمْرُو بْنُ يَحْيَى عَنْ عَبَّاسِ بْنِ سَهْلٍ عَنْ أَبِي حُمَيْدِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْ قَالَ: "إِنَّ خَيْرَ دُورِ الأَنْصَارِ دَارُ بَنِي النَّجَارِ، ثُمَّ عَبْدِ الأَشْهَلِ، ثُمَّ دَارُ بَنِي النَّجَارِ ، ثُمَّ عَبْدِ الأَشْهَلِ ، ثُمَّ وَفِي كُلُّ دُورِ الأَنْصَارِ خَيْرٌ ، فَلَحِقَنَا سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ فَقَالَ: وَارُ بَنِي الْحَارِثِ ، ثُمَّ بَنِي سَاعِدَة ، وَفِي كُلُّ دُورِ الأَنْصَارِ خَيْرٌ ، فَلَحِقَنَا سَعْدُ النَّبِي عَلَيْ فَقَالَ: يَا أَسَيْدِ أَلَمْ تَرَ أَنَّ نَبِي اللَّهِ عَلَيْ خَيْرَ الأَنْصَارَ فَجَعَلَنَا أَخِيرًا ؟ فَلَا نَحَدُو اللَّهِ عَلَيْ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ خُيِّرَ دُورُ الأَنْصَارِ فَجُعِلْنَا آخِرًا. فَقَالَ: "أَوْلَيْسَ بِحَسْبِكُمْ أَنْ تَكُونُو امِنَ الْخِيَارِ ».

[تقدم في: ١٨١٦، الأطراف: ١٨٧٢، ٣١٦١، ٤٤٢٢]

قوله: (باب فضل دور الأنصار) أي منازلهم.

قوله: (عن أنس) في رواية عبد الصمد المعلقة هنا «سمعت أنسًا»، وسأذكر من وصلها.

قوله: (عن أبي أسيد) بالتصغير وهو الساعدي، وهو مشهور بكنيته، ويقال اسمه مالك.

قوله: (خير دور الأنصار بنو النجار) هم من الخزرج، والنجار هم تيم الله، وسمي بذلك لأنه ضرب رجلًا/ فنجره فقيل له النجار، وهو ابن تعلبة بن عمر ومن الخزرج.

117

قوله: (ثم بنو عبد الأشهل) هم من الأوس، وهو عبد الأشهل بن جشم بن الحارث بن الخزرج الأصغر بن عمرو بن مالك بن الأوس بن حارثة، كذا وقع في هذه الطريق، ولكن وقع في رواية معمر عن الزهري عن عبيد الله بن عبد الله بن عتبة وأبي سلمه عن أبي هريرة "قال رسول الله على ألا أخبركم بخير دور الأنصار؟ قالوا: بلى . قال: بنو عبد الأشهل وهم رهط سعد بن معاذ قالوا: ثم من يا رسول الله؟ قال: ثم بنو النجار»، فذكر الحديث وفي آخره "قال معمر: وأخبرني ثابت وقتادة أنهما سمعا أنس بن مالك يذكر هذا الحديث، إلا أنه قال: بنو النجار، ثم بنو عبد الأشهل اخرجه أحمد، وأخرجه مسلم من طريق صالح بن كيسان عن الزهري دون ما بعده من رواية معمر عن ثابت وقتادة، وأخرج مسلم أيضًا من طريق أبي الزناد عن أبي سلمة عن أبي أسيد مثل رواية أنس عن أبي أسيد، فقد اختلف على أبي سلمة في إسناده هل شيخه فيه أبو أسيد أو أبو هريرة، ومتنه هل قدم عبد الأشهل على بني النجار أو بالعكس؟ وأما رواية أنس في تقديم بني النجار فلم يختلف عليه فيها، ويؤيدها رواية إبراهيم بن محمد بن طلحة عن أبي أسيد، وهي عند مسلم أيضًا وفيها تقديم بني النجار على بني عبد الأشهل، وبنو طلحة عن أبي أسيد، وهي عند مسلم أيضًا وفيها تقديم بني النجار على بني عبد الأشهل، وبنو النجار هم أخوال جد رسول الله على النها ونها تقديم بني النجار على بني عبد الأشهل، وبنو النجار هم أخوال جد رسول الله عنه، وكان أنس منهم فله مزيد عناية بحفظ فضائلهم.

قوله: (ثم بنو الحارث بن الخزرج) أي الأكبر أي ابن عمرو بن مالك بن الأوس المذكور ابن حارثة.

قوله: (ثم بنو ساعدة) هم الخزرج أيضًا، وساعدة هو ابن كعب بن الخزرج الأكبر.

قوله: (خير دور الأنصار وفي كل دور الأنصار خير) خير الأولى بمعنى أفضل والثانية اسم أي الفضل حاصل في جميع الأنصار وإن تفاوتت مراتبه.

قوله: (فقال سعد) أي ابن عبادة كما في الرواية المعلقة التي بعد هذا، وهو من بني ساعدة أيضًا، وكان كبيرهم يومئذ.

قوله: (ما أرى) بفتح الهمزة من الرؤية، وهي من إطلاقها على المسموع، ويحتمل أن يكون من الاعتقاد، ويجوز ضمها بمعنى الظن، ووقع في رواية أبي الزناد المذكورة «فوجد سعد بن عبادة في نفسه فقال: خلفنا فكنا آخر الأربعة وأراد كلام رسول الله على في ذلك فقال له ابن أخيه سهل: أتذهب لترد على رسول الله على أمره ورسول الله على أعلم؟! أو ليس حسبك أن تكون رابع أربعة؟ فرجع».

قوله: (فقيل قد فضلكم) لم أقف على اسم الذي قال له ذلك ؛ ويحتمل أن يكون هو ابن أخيه المذكور قبل. من يعقد المنافقة المنافق

قوله: (وقال عبد الصملاً عنه الخ ، يأتي موصولاً في مناقب سعد بن عبادة (١).

قوله في رواية أبي سلمة هو ابن عبد الرحمن بن عوف : (بنو النجار وبنو عبد الأشهل) كذا ذكره بالواو ورواية أنس بشم، وكذا رواية ابن حميد المذكورة بعدها، وفيه إشعار بأن الواو قد يفهم منها الترتيب، وإنها فهم الترتيب من جهة التقديم لا بمجر دالواو.

قوله: (حدثنا سليمان) هو ابن بلال، وعمرو بن يحيى أي ابن عمارة، وعباس بن سهل أي ابن سعد.

قوله: (عن أبي حميّة) هو الساعدي وهو مشهور بكنيته، ويقال إن اسمه عبد الرحمن، ووقع في رواية الأصيلي «عن أبي أسيد أو أبي حميد»، بالشك، والصواب عن أبي حميد وحده (٢)، وسيأتى في آخر غزوة تبولا (٣).

قوله: (فلحقنا سَعد بن عبادة) قائل ذلك هو أبو حميد.

قوله: (فقال: أبا أسيد) هو منادى حذف منه حرف النداء.

قوله: (ألم ترأن الله) في رواية الكشميهني «ألم ترأن رسول الله» وهو أوجه.

قوله: (خير الأنصار) أي فضل بين الأنصار بعضها على بعض.

قوله: (خير)بضم أوله وكذا قوله: «فجعلنا».

قوله: (أوليس بحسبكم) بإسكان السين المهملة أي كافيكم، وهذا يعارض ظاهر رواية مسلم المتقدمة/ فإن فيها أن سعدًا رجع عن إرادة مخاطبة النبي في ذلك لما قال له ابن أخيه، ويمكن الجمع بأنه رجع حينئذ عن قصد رسول الله في لذلك خاصة، ثم إنه لما لقي رسول الله في وقت آخر ذكر له ذلك، أو الذي رجع عنه أنه أراد أن يورده مورد الإنكار والذي صدر منه ورد مورد المعاتبة المتلطفة ولهذا قال له ابن أخيه في الأول: «أترد على رسول الله في أمره».

قوله: (من الخيار) أي الأفاضل؛ لأنهم بالنسبة إلى من دونهم أفضل، وكأن المفاضلة بينهم وقعت بحسب السبق إلى الإسلام، ويحسب مساعيهم في إعلاء كلمة الله، ونحو ذلك.

117

<sup>(</sup>١) (٨/٨٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٦٣، م ٣٨٠٧.

<sup>(</sup>٢) نقله عن التقييد للجياني (٢/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٥٧٩)، كتاب المغازي، باب ٨١، ح٤٤٢٢.

#### ٨-باب قَوْلِ النَّبِيِّ عَلَي الْأَنْصَارِ: «اصْبِرُواحَتَّى تَلْقَوْنِي عَلَى الْحَوْضِ» قَالَهُ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ زَيْدِ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ

٣٧٩٢ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ قَالَ: سَمِعْتُ قَتَادَةَ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ عَنْ أُسَيْدِ بْنِ حُضَيْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ: أَنَّ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلا تَسْتَعْمِلُنِي كَمَا اسْتَعْمَلْتَ فُلاتًا؟ قَالَ: «سَتَلْقَوْنَ بَعْدِي أَثَرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقُونِي عَلَى الْحَوْضِ».

[الحديث: ٣٧٩٢، طرفه في: ٧٠٥٧]

٣٧٩٣ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ هِشَامٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ لِلاَنْصَارِ: "إِنَّكُمْ سَتَلْقَوْنَ بَعْدِي أَثْرَةً، فَاصْبِرُوا حَتَّى تَلْقَوْنِي وَمَوْعِدُكُمُ الْحَوْضُ».

[تقدم في: ٣١٤٦، الأطراف: ٣١٤٧، ٣٧٧١، ٣٣٣١، ٣٣٣٤، ٣٣٣٤، ٣٣٣٤، ٢٢٨٥، ٢٢٧٢، ٢٤٤١]

٣٧٩٤ حدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا شُفْيَانُ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدِ سَمِعَ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ حِينَ خَرَجَ مَعَهُ إِلَى الْوَلِيدِ قَالَ: دَعَا النَّبِيُ ﷺ الأَنْصَارَ إِلَى أَنْ يُقْطِعَ لَهُمُ الْبَحْرَيْنِ ، فَقَالُوا: لا إِلا أَنْ تُقْطِعَ لإخْوَانِنَا مِنَ الْمُهَاجِرِينَ مِثْلَهَا. قَالَ: "إِمَّا لا فَاصْبِرُ واحتَّى تَلْقُونِي، فَإِنَّهُ سَيُصِيبُكُمْ بَعْدِي أَثَرَةٌ ».

[تقدم في: ٢٣٧٦، الأطراف: ٢٣٧٧، ٣١٦٣]

قوله: (باب قول النبي ﷺ: اصبروا حتى تلقوني على الحوض) أي مخاطبًا للأنصار مذلك.

قوله: (قاله عبد الله بن زيد) أي ابن عاصم المازني، وحديثه هذا وصله المؤلف بأتم من هذا في غزوة حنين (١) كما سيأتي إن شاء الله تعالى .

قوله: (عن أنس عن أسيد) مصغر (ابن حضير) بمهملة ثم معجمة مصغر أيضًا، وهو من رواية صحابي عن صحابي، زاد مسلم «وقد رواه يحيى بن سعيد وهشام بن زيد عن أنس» بدون ذكر أسيد بن حضير، لكن باختصار القصة التي هنا وذكر كل منهما قصة أخرى غير هذه،

<sup>(</sup>١) بل في غزوة الطائف (٩/ ٤٥٥)، كتاب المغازي، باب٥٦، ح٠٤٣٠.

فحديث يحيى بن سعيد تقدم في الجزية (١) ، وحديث هشام يأتي في المغازي (٢) ، ووقع لهذا المحديث قصة أخرى من وجه آخر: فأخرج الشافعي من رواية محمد بن إبراهيم التيمي إلى أسيد بن حضير «طلب من النبي الأهل بيتين من الأنصار ، فأمر لكل بيت بوسق من تمر وشطر من شعير ، فقال أسيد: يا رسول الله ، جزاك الله عنا خيرًا . فقال : وأنتم فجزاكم الله خيرًا يا معشر الأنصار ، وإنكم لأعفة صبر ، وإنكم ستلقون بعدي أثرة» الحديث . وقوله : «إنكم لأعفة صبر ، فأخر عن أنس عن أبي طلحة وسنده ضعيف .

قوله: (أن رجلاً من الأنصار) لم أقف على اسمه، زاد مسلم في روايته «فخلا/ برسول الله ﷺ».

قوله: (ألا تستعملني) أي تجعلني عاملاً على الصدقة أو على بلد.

قوله: (كما استعملت قلاتًا) لم أقف على اسمه، لكن ذكرت في المقدمة أن السائل أسيد ابن حضير والمستعمل عمروبن العاص، ولا أدري الآن من أين نقلته.

قوله: (ستلقون بعدي أثرة) بفتح الهمزة والمثلثة، ولغير الكشميهني بضم الهمزة وسكون المثلثة وأشار بذلك إلى أن الأمريصير في غيرهم فيختصون دونهم بالأموال، وكان الأمركما وصف على وهو معدود فيما أخبر به من الأمور الآتية فوقع كما قال، وسيأتي مزيد في الكلام عليه في الفتن (٣).

قوله: (عن هشام) هُو أَبنَ زَيدُ بن أنس بن مالك.

قوله: (وموعدكم الحوض) أي حوض النبي على يوم القيامة.

قُوله: (حدثنا سَقيان) هُو ابن عيينة، ويحيى بن سعيد هو الأنصاري.

قوله: (حين خرج معه) أي سأفر .

قوله: (إلى الوليد) أي ابن عبد الملك بن مروان، وكان أنس قد توجه من البصرة حين آذاه الحجاج إلى دمشق يشكوه إلى الوليد بن عبد الملك فأنصفه منه.

قوله: (إما لا) أصله (إن) مكسورة الهمزة مخففة النون وهي الشرطية، و(ما) زائدة، و(لاً) نافية، فأدغمت النون في الميم وحذف فعل الشرط، وتقديره تقبلوا أو تفعلوا، ورواه

<sup>(</sup>١) (٧/ ٤٥٥)، كتاب الجزية والموادعة، باب٤، ح٣١٦٣.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٤٦٤)، كتاب المغازي، بأب٥، م ٤٣٣١.

<sup>(</sup>٣) (١٦/ ٤٣٥)، كتاب الفتن، باب ٢، خ٥٢ د٧.

بعضهم بفتح همزة إما وهو خطأ إلا على لغة لبعض بني تميم فإنهم يفتحون الهمزة من إما حيث وردت، قال عياض (١): واللام من قوله: «أما لا» مفتوحة عند الجمهور، ووقع عند الأصيلي في البيوع من الموطأ وعند الطبري في مسلم بكسر اللام والمعروف فتحها، وقد منع من كسرها أبو حاتم وغيره ونسبوه إلى تغيير العامة، لكن هو جار على مذهبهم في الإمالة وأن يجعل الكلام كأنه كلمة واحدة.

قوله: (فإنه) الهاء ضمير الشأن، وأبعد من قال يعود على الإقطاع.

## ٩ ـ باب دُعَاءِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ: ﴿ أَصْلِحِ الْأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَةَ ﴾

٣٧٩٥ ـ حَدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا أَبُو إِيَّاسٍ مُعَاوِيَةُ بْنُ قُرَّةَ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «لاَ عَيْشَ إِلاَّ عَيْشُ الآخِرَةِ، فَأَصْلِحِ الأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَة».

وَعَنْ قَتَادَةَ عَنْ أَنسٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ مِثْلَهُ. . وَقَالَ: «فَاغْفِرْ لِلاَنْصَارِ».

[تقدم في: ٢٨٣٤، الأطراف: ٢٨٣٥، ٢٩٦١، ٢٩٦١، ٢٠٩٩، ٤٠٩٩، ٢٤١٠، ٢٤١٣، ٢٤١٣، ٢٢٠١] ٣٧٩٦ حَدَّثَنَا آدَمُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ حُمَيدِ الطَّوِيلِ سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَتِ الأَنْصَارُ يَوْمَ الخَنْدَقِ تَقُولُ:

نَحْنُ الَّذِينَ بِايَعُوا مُحَمَّدًا عَلَى الجِهَادِ مَا حَيِينَا أَبَدًا فَا اللَّهُمَّ لاَ عَيْشَ إِلاَّ عَيْشَ الآخِرَةِ ، فَأَكْرِمِ الأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَةَ » .

[تقدم في: ٢٨٣٤، الأطراف: ٢٩٦١، ٢٩٦٥، ٢٩٦١، ٢٠٩٥، ٤٠٩٩، ٢٠٩٥، ٢٩٦١، ٢٢٠١] ٣٧٩٧ حَدَّثِني مُحَمَّدُ بْنُ عُبَيْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا ابْنُ أَبِي حَازِمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ سَهْلِ قَالَ: جَاءَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى أَكْتَادِنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى أَكْتَادِنَا، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُمَّ لا عَيْشُ إلا عَيْشُ الآخِرَة، فَاغْفِرْ لِلْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ».

[الحديث: ٣٧٩٧، طرفاه في: ٩٨٠٤، ٢٤١٤]

/ قوله: (باب دعاء النبي ﷺ: أصلح الأنصار والمهاجرة) أي قائلًا ذلك، ذكر فيه حديث ٧ ١١٩ أنس من رواية شعبة عن ثلاثة من شيوخه عنه، وفي الأول بلفظ «فأصلح»، وفي الثاني

<sup>(</sup>١) مشارق الأنوار (١/ ٥٤، ٥٥).

«فاغفر»، وفي الثالث «فأكوم»، وبين في الثالث أن ذلك كان يوم الخندق.

شم أورد حديث سهل وهو ابن سعد بلفظ «ونحن نحفر الخندق»، وفيه «فاغفر».

وقوله: (على أكتادنه) بالمثناة جمع كتد وهو ما بين الكاهل إلى الظهر، وللكشميهني بالموحدة، ووجه بأن المراد نحمله على جنوبنا مما يلي الكبد، وقوله فيه: «وعن قتادة عن أنس» هو معطوف على الإسناد الأول، وقد أخرجه مسلم (١) والترمذي (٢) والنسائي من رواية غندر عن شعبة بالإسنادين معاً:

# ٠٠ ١-ياب قوال اللَّهِ عزَّوجلَّ: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِمِمُ الْمُسْمِمُ الْمُسْمِمُ الْمُسْمِمُ الْمُدَّةِ ﴾ [الحشر: ٩]

٣٧٩٨ حَدَّنَ نَا مُسَدَّدُ حَدِّنَ نَا عَبُدُ اللَّهِ بَنُ دَاوُدَ عَنْ فَضَيْلِ بْنِ غَزْوَانَ عَنْ أَبِي حَازِمٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ رَجُلاً أَتَى النَّبِيَ عَلَى فَهَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا. فَانْطَلَقَ بِهِ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ: أَنَا. فَانْطَلَقَ بِهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : هَمَنْ يَضُمُ أَوْ يُضِيفُ مَعَنَا إِلاَّ الْمَاتُ بِهِ فَقَالَ : أَكْرِمِي ضَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى : هَا عِنْدَنَا إِلاَ قُوتُ صِبْيَانِي. فَقَالَ : إِلَى امْرَأَتِهِ فَقَالَ : أَكْرِمِي ضَيْفَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى . فَقَالَ : هَا عَنْدَنَا إِلاَ قُوتُ صِبْيَانِي . فَقَالَ : هَنَّ مَعْمَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى امْرَأَتِهِ فَقَالَ : هَوَ مَنْ عَالَى مَا عَلَى اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

[الحديث: ٣٧٩٨، طرفه في: ٤٨٨٩]

قوله: (باب قول الله عزوجل: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾) هو مصير منه إلى أن الآية نزلت في الأنصار وهو ظاهر سياقها، وحديث الباب ظاهر في أنها نزلت في قصة الأنصار فيطابق الترجمة، وقد قيل: إنها نزلت في قصة أخرى، ويمكن الجمع.

قوله: (أن رجلاً أتى النبي ﷺ) لم أقف على اسمه (٣) وسيأتي أنه أنصاري، زاد في

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۳۶۱)، ح۱۲ / ۱۸۰۵.

<sup>(</sup>۲) (٥/٤٤٢)، ح٧٥٨٣.

<sup>(</sup>٣) وقف عليه فيما بعد، فقال في (١٠/ ٠١٨، كتاب التفسير «الحشر» باب٢، ح٤٨٨٩): «هذا الرجل هو =

رواية أبي أسامة عن فضيل بن غزوان في التفسير (١) «فقال: يا رسول الله أصابني الجهد» أي المشقة من الجوع، وفي رواية جرير عن فضيل بن غزوان عند مسلم «إني مجهود».

قوله: (فبعث إلى نسائه) أي يطلب منهن ما يضيفه به.

قوله: (فقلن: ما معنا) أي ما عندنا (إلا الماء) وفي رواية جرير «ما عندي»، وفيه ما يشعر بأن ذلك كان في أول الحال قبل أن يفتح الله لهم خيبر وغيرها.

قوله: (من يضم أو يضيف) أي من يؤوي هذا فيضيفه، وكأن «أو» للشك، وفي رواية أبى أسامة «ألا رجل يضيفه هذه الليلة يرحمه الله».

قوله: (فقال رجل من الأنصار) زعم ابن التين أنه ثابت بن قيس بن شماس، وقد أورد ذلك ابن بشكوال من طريق أبي جعفر بن النحاس بسند له عن أبي المتوكل الناجي مرسلاً ، ورواه إسماعيل القاضي في «أحكام القرآن» ولكن سياقه يشعر بأنها قصة أخرى ؛ لأن لفظه «أن رجلاً من الأنصار عبر عليه ثلاثة أيام لا يجد ما يفطر عليه ويصبح صائمًا ، حتى فطن له رجل من الأنصار / يقال له ثابت بن قيس » فقص القصة ، وهذا لا يمنع التعدد في الصنيع مع الضيف وفي نزول الآية . قال ابن بشكوال : وقيل : هو عبد الله بن رواحة . ولم يذكر لذلك مستندًا ، وروى أبو البختري القاضي أحد الضعفاء المتروكين في «كتاب صفة النبي الله أنه أبو هريرة راوي الحديث ، والصواب الذي يتعين الجزم به في حديث أبي هريرة ما وقع عند مسلم من طريق محمد بن فضيل بن غزوان عن أبيه بإسناد البخاري «فقام رجل من الأنصار يقال له أبو طلحة» ، وبذلك جزم الخطيب لكنه قال : أظنه غير أبي طلحة زيد بن سهل المشهور ، وكأنه استبعد ذلك من وجهين : أحدهما : أن أبا طلحة زيد بن سهل مشهور لا يحسن أن يقال فيه «فقام رجل يقال له أبو طلحة» ، والثاني : أن سياق القصة يشعر بأنه لم يكن عنده ما يتعشى به هو وأهله حتى احتاج إلى إطفاء المصباح ، وأبو طلحة زيد بن سهل كان أكثر أنصاري بالمدينة مالاً فيبعد أن احتاج إلى إطفاء المصباح ، وأبو طلحة زيد بن سهل كان أكثر أنصاري بالمدينة مالاً فيبعد أن يكون بتلك الصفة من التقلل ، ويمكن الجواب عن الاستعادين . والله أعلم .

قوله: (إلا قوت صبياني) يحتمل أن يكون هو وامرأته تعشيا وكان صبيانهم حينئذ في شغلهم أو نياما فأخروا لهم ما يكفيهم، أو نسبوا العشاء إلى الصبية لأنهم إليه أشد طلبًا، وهذا

أبو هريرة، وقع مفسرًا في رواية الطبراني، وقد نسبته في المناقب إلى تخريج أبي البختري الطائي في
 صفة النبي على وأبو البختري لا يوثق به المناقب إلى تخريج أبي البختري الطائي في

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۲۷۹)، كتاب التفسير، باب، ح ٤٨٨٩.

هو المعتمد لقوله في رؤاية أبي أسامة: «ونطوي بطوننا الليلة»، وفي آخر هذه الرواية أيضًا «فأصبحا طاويين»، وقل وقع في رواية وكيع عند مسلم «فلم يكن عنده إلا قوته وقوت صبيانه».

قوله: (وأصبحي سراجك) بهمزة قطع أي أوقديه.

قوله: (نومي صبيانك) في رواية لمسلم «علليهم بشيء».

قوله: (فجعلا يريانه كأنهما) في رواية الكشميهني بحذف الكاف من كأنهما، وقوله: «طاويين» أي بغير عشاء.

قوله: (ضحك الله الليلة - أو عجب - من فعالكما) في رواية جرير «من صنيعك»، وفي رواية التفسير «من فلان وفلانة»، ونسبة الضحك والتعجب إلى الله مجازية والمراد بهما الرضا بصنيعهما (۱)، وقوله: «فعالكما» في رواية «فعلكما» بالإفراد، قال في البارع: الفعال بالفتح اسم الفعل الحسن مثل الجود والكرم، وفي التهذيب: الفعال بالفتح فعل الواحد في الخير خاصة يقال: هو كريم الفعال بفتح الفاء، وقد يستعمل في الشر، والفعال بالكسر إذا كان الفعل بين اثنين يعني أنه مصدر فاعل مثل قاتل قتالاً.

قوله: (فأنزل الله ﴿ ويؤثرون على أنفسهم ﴾ . . . ) إلخ ، هذا هو الأصح في سبب نزول هذه الآية ، وعند ابن مردويه من طريق محارب بن دثار عن ابن عمر «أهدي لرجل رأس شاة فقال: إن أخي وعياله أحوج منا إلى هذا فيعث به إليه ، فلم يزل يبعث به واحد إلى آخر حتى رجعت إلى الأول بعد سبعة ، فنزلت ! ، ويحتمل أن تكون نزلت بسبب ذلك كله . قيل : في الحديث دليل على نفوذ فعل الأب في الابن الصغير وإن كان مطويًا على ضرر خفيف إذا كان في ذلك مصلحة دينية أو دنيوية ، وهو محمول على ما إذا عرف بالعادة من الصغير الصبر على مثل ذلك . والعلم عند الله تعالى .

The Control of Salan Salan

and the second of the second of the second

<sup>(</sup>۱) ليت المصنف نزه كتابه عن بيان غير بيان رسول الله على واكتفى بأن قال: ضحك وعجب يليق بجلاله عز وجل . والكلام في الصفات كالكلام في الذات: إثبات بلا تمثيل و تنزيه بلا تعطيل ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنْ مَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ عَنْ عَاللهُ عَنْ عَالِمُ عَنْ عَنْ عَنْ عَالِمُ عَنْ عَنْ عَاللهُ عَا عَنْ عَالِمُ عَنْ عَنْ عَاللهُ عَنْ عَالِمُ عَنْ عَلَا عَالِمُ عَالِمُ عَلَا عَالِمُ عَا عَلَا عَالِمُ عَالِمُ عَلَا عَلَا عَاللّهُ عَلَّا عَلَا عَا عَلَا عَالْمُعَا عَلْمُ عَلَا عَا عَلَا عَالِمُ عَلْمُ عَلَا عَلْمُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَا عَ

# ١١ - باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «اقْبلُوا مِنْ مُحْسِنِهِمْ، وتَجَاوَزُوا عَنْ مُسِيئِهِم»

٣٧٩٩ حدَّثِنِي مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى أَبُو عَلِيٍّ حَدَّثَنَا شَاذَانُ أَخُو عَبْدَانَ حَدَّثَنَا أَبِي أَخْبَرَنَا شُعْبَةُ ابْنُ الْحَجَّاجِ عَنْ هِشَامِ بْنِ زَيْدٍ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكٍ يَقُولُ: مَرَّ أَبُو بَكْرٍ وَالْعَبَّاسُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا بِمَجْلِسِ مِنْ مَجَالِسِ/ الأَنْصَارِ وَهُمْ يَبْكُونَ، فَقَالَ: مَا يُبْكِيكُمْ؟ قَالُوا: ذَكَرْنَا مَجْلِسَ عَنْهُمَا بِمَجْلِسِ مِنْ مَجَالِسِ/ الأَنْصَارِ وَهُمْ يَبْكُونَ، فَقَالَ: مَا يُبْكِيكُمْ؟ قَالُوا: ذَكَرْنَا مَجْلِسَ عَلَى رَأْسِهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِمْ مِنَّا. فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى رَأْسِهِ النَّبِيِّ عَلَيْهِمْ مَنَا. فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهِمْ فَالْعَبْرَهُ بِذَلِكَ، قَالَ: فَخَرَجَ النَّبِيُ عَلَيْهِمْ وَقَدْ عَصَبَ عَلَى رَأْسِهِ اللَّهَ وَالْذَي عَلَيْهِمْ وَبَقِي اللَّهُ وَأَثَنَى عَلَيْهِم فَهُ قَالَ: مَا يَالْعَالَ عَلَى اللَّهُ وَالْمَنْ مَلَاهِمْ وَاللَّهُ وَالْمَنْ مَا فَالَانَ عَلَيْهِمْ وَبَقِي اللَّهُ وَأَثَنَى عَلَيْهِمْ وَالْعَنْ مُوسِيتُهِمْ وَ مَعْبَولُوا مِنْ مُحْدِدُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَنْ مَلَاهُ مَا لَا عَنْ مُوسِيتُهِمْ وَ مَعْبَولُوا اللَّذِي عَلَيْهِمْ وَبَقِي اللَّهُ وَاعَنْ مُسِيتُهِمْ ».

[الحديث: ٣٧٩٩، طرفه في: ٣٨٠١]

• ٣٨٠٠ حَدَّثَنَا أَحْمَدُ بْنُ يَعْقُوبَ حَدَّثَنَا ابْنُ الْغَسِيلِ سَمِعْتُ عِكْرِمَةَ يَقُولُ: سَمِعْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَعَلَيْهِ مِلْحَفَةٌ مُتَعَطِّفًا بِهَا عَلَى مَنْكِبَيْهِ، وَعَلَيْهِ مِلْحَفَةٌ مُتَعَطِّفًا بِهَا عَلَى مَنْكِبَيْهِ، وَعَلَيْهِ عِصَابَةٌ دَسْمَاءُ، حَتَّى جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ، فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ، ثُمَّ قَالَ: «أَمَّا بَعْدُ أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّ النَّاسَ يَكْثُرُونَ وَتَقِلُ الأَنْصَارُ حَتَّى يَكُونُوا كَالْمِلْحِ فِي الطَّعَامِ، فَمَنْ وَلِيَ مِنكُمْ أَمْرًا يَضُولُ فِيهِ أَحَدًا أَوْ يَنْفَعُهُ فَلْيَقْبَلْ مِنْ مُحْسِنِهِمْ، وَيَتَجَاوَزْ عَنْ مُسِيئِهِمْ».

[تقدم في: ٩٢٧ ، الأطراف: ٣٦٢٨]

٣٨٠١ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ قَالَ: سَمِعْتُ قَتَادَةَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الأنْصَارُ كَرِشِي وَعَيْبَتِي، وَالنَّاسُ سَيَكْثُرُونَ وَيَقِلُونَ، فَاقْبَلُوامِنْ مُحْسِنِهِمْ وَتَجَاوَزُواعَنْ مُسِيتِهِمْ».

[تقدم في: ٩٧٩٩]

قوله: (باب قول النبي على الأنصار. قوله: (حدثني محمد بن يحيى أبو علي) هو اليشكري المروزي الصائغ كان أحد الحفاظ، مات قبل البخاري بأربع سنين.

قوله: (حدثنا شاذان أخو عبدان) هو عبد العزيز بن عثمان بن جبلة، وهو أصغر من أخيه عبدان، وقد أكثر البخاري عن عبدان وأدرك شاذان، لكنه روى هنا عنه بواسطة. قوله: (مر أبو بكر) أي الصديق (والعباس) أي ابن عبد المطلب، وكان ذلك في مرض النبي ﷺ وهم يبكون.

قوله: (فقال: ما يبكيكم؟) لم أقف على اسم الذي خاطبهم بذلك هل هو أبو بكر أو العباس، ويظهر لي أنه العباس.

قوله: (ذكرنا مجلس النبي عليه) أي الذي كانوا يجلسونه معه، وكان ذلك في مرض النبي عليه فخشوا أن يموت من مرضوفيفقه والمجلسه، فبكوا حزنًا على فوات ذلك.

قوله: (فلخل) كذا أفرد بعد أن ثني، والمراد به من خاطبهم، وقد قدمت رجحان أنه العباس لكون الحديث من رواية ابنه وكأنه إنماسمع ذلك منه .

قوله: (حاشية برد) في رواية المستملى حاشية بردة بزيادة هاء التأنيث.

قوله: (أوصيكم بالأنصار) استنبط منه بعض الأئمة أن الخلافة لا تكون في الأنصار ؛ لأن من فيهم الخلافة يوصون ولا يوصى بهم، ولا دلالة فيه إذ لا مانع من ذلك.

قوله: (كرشي وعيبتي) أي بطانتي وخاصتي. قال القزاز: ضرب المثل بالكرش لأنه مستقر غذاء الحيوان الذي يكون فيه نماؤه، ويقال: لفلان كرش منثورة أي عيال كثيرة، والعيبة بفتح المهملة وسكون المثناة بعدها موحدة ما يحرز فيه الرجل نفيس ماعنده، يريد أنهم موضع سره وأمانته. قال ابن دريد: هذا من كلامه ﷺ الموجز الذي لم يسبق إليه. وقال غيره: الكرش ٧ بمنزلة المعدة للإنسانة ، والعيبة/ مستودع الثياب والأول أمر باطن والثاني أمر ظاهر ، فكأنّه ضرب المثل بهما في إرادة اختصاصهم بأموره الباطنة والظاهرة، والأول أولى، وكل من الأمرين مستودع لما يخفي فيه.

قوله :: (وقد قضوا الذي عليهم وبقي الذي لهم) يشير إلى ما وقع لهم ليلة العقبة من المبايعة، فإنهم بايعوا على أن يتووا النبي على وينصروه على أن لهم الجنة، فوفوا بذلك.

قوله: (حدثنا ابن الغسيل) هو عبد الرحمن بن سليمان بن عبد الله بن حنظلة الأنصاري، وحنظلة هو غسيل الملائكة، وعبد الرحمن المذكور يكني أبا سليمان.

قوله: (ملحفة) بكسر أوله ...

قوله: (متعطفًا بها) أي متوشحًا مرتديًا، والعطاف الرداء سمي بذلك لوضعه على العطفين وهما ناحيتا العنق، ويطلق على الأردية معاطف.

قوله: (وعليه عصابة) بكسر أوله وهي ما يشد به الرأس وغيرها، وقيل: في الرأس بالتاء

وفي غير الرأس يقال: عصاب فقط، وهذا يرده قوله في الحديث الذي أخرجه مسلم «عصب بطنه بعصابة».

قوله: (دسماء) أي لونها كلون الدسم وهو الدهن، وقيل: المراد أنها سوداء لكن ليست خالصة السواد، ويحتمل أن تكون اسودت من العرق أو من الطيب كالغالية، ووقع في الجمعة «دسمة» بكسر السين، وقد تبين من حديث أنس الذي قبله أنها كانت حاشية البرد، والحاشية غالبًا تكون من لون غير لون الأصل، وقيل: المراد بالعصابة العمامة ومنه حديث المسح على العصائب.

قوله: (حتى جلس على المنبر) تبين من حديث أنس الذي قبله سبب ذلك، وعرف أن ذلك كان في مرض موته على وصرح به في علامات النبوة (١)، وتقدم في الجمعة (٢) من هذا الوجه وزاد «وكان آخر مجلس جلسه».

قوله في حديث أنس: (وإن الناس سيكثرن ويقلون) أي أن الأنصار يقلون، وفيه إشارة إلى دخول قبائل العرب والعجم في الإسلام وهم أضعاف أضعاف قبيلة الأنصار، فمهما فرض في الأنصار من الكثرة كالتناسل فرض في كل طائفة من أولئك، فهم أبدًا بالنسبة إلى غيرهم قليل، ويحتمل أن يكون على اطلع على أنهم يقلون مطلقًا فأخبر بذلك فكان كما أخبر؛ لأن الموجودين الآن من ذرية علي بن أبي طالب ممن يتحقق نسبه إليه أضعاف من يوجد من قبيلتي الأوس والخزرج ممن يتحقق نسبه إلى كثرة من يدعي أنه منهم بغير برهان.

وقوله: (حتى يكونوا كالملح في الطعام) في علامات النبوة (٢) «بمنزلة الملح في الطعام» أي في القلة؛ لأنه جعل غاية قلتهم الانتهاء إلى ذلك، والملح بالنسبة إلى جملة الطعام جزء يسير منه والمراد بذلك المعتدل.

قوله: (فمن ولي منكم أمرًا يضر فيه أحدًا أو ينفعه) قيل: فيه إشارة إلى أن الخلافة لا تكون في الأنصار. قلت: وليس صريحًا في ذلك إذ لا يمتنع التوصية على تقدير أن يقع الجور، ولا التوصية للمتبوع سواءكان منهم أو من غيرهم.

قوله: (ويتجاوز عن مسيئهم) أي في غير الحدود وحقوق الناس.

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۹۹)، کتاب المناقب، باب۲۵، ح۲۲۸.

<sup>(</sup>٢) (٣/ ١٩٩)، كتاب الجمعة، باب٢٩، ح٩٢٧.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٢٩٩)، كتاب المناقب، باب٢٥، ح٢٦٢٨.

## ١٢ - بساب مَناقِبِ سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٠٢ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ مِنُ بَشَارِ حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: أُهْدِيَتْ لِلنَّيِيِّ عَلَى حَلَّهُ حَرِيرٍ ، فَجَعَلَ أَصْحَابُهُ يَمَسُّونَهَا وَيَعْجَبُونَ مِنْ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: أُهْدِيَتْ لِلنَّيِيِّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَ اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَالَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَا الَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَاهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

[تقدم في: ٣٢٤٩، الأطراف: ٦٦٤٠، ٥٨٣٦]

٣٨٠٣ حَدَّنِنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنِّي حَدَّثَنَا فَضْلُ بْنُ مُسَاوِرٍ خَتَنُ أَبِي عَوَانَةَ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ - عَنِ/ الأَعْمَشِ عَنْ أَبِي سُفْيَانَ عَنْ جَابِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «اهْتَزَّ الْعَرْشُ لِمَوْتِ سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ». لِمَوْتِ سَعْدِ بْنِ مُعَاذٍ».

وَعَنِ الْأَعْمَشِ حَدِّثَمْنَا أَبُو صَالِحٍ عَنْ جَابِرٍ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ مِثْلَهُ، فَقَالَ رَجُلٌ لِجَابِدِ: فَإِنَّ الْبَرَاءَ يَقُولُ: اهْنَزَّ السَّرِيرُ. فَقَالَ: إِنَّهُ كَانَ بَيْنَ هَذَيْنِ الْحَيَّيْنِ ضَغَاثِنُ، سَمِعْتُ النَّبِيَ عَرْشُ الرَّحْمَنِ لِمَوْتِ سَعْدِبْنِ مُعَاذٍ».

٣٨٠٤ حَدَّنَنَا مُحَمَّدُ بُنُ عَرْعَرَةَ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعْدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِي أَمَامَةَ بْنِ سَهْلِ ابْنِ حُنَيْفِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْحُدْرِيُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّ أَنَاسًا نَزَلُوا عَلَى حُكْمٍ سَعْدِ بْنِ مُعَاذِ، فَأَنْ سُلَا إِلَيْهِ فَجَاءَ عَلَى حِمَارٍ، فَلَمَّا بَلَغَ قَرِيبًا مِنَ الْمَسْجِدِ قَالَ النَّبِيُ عَلَيْد: «قُومُوا إِلَى خَيْرِكُمْ - أَوْ سَلَ إِلَيْهِ فَجَاءَ عَلَى حِمَارٍ، فَلَمَّا بَلَغَ قَرِيبًا مِنَ الْمَسْجِدِ قَالَ النَّبِيُ عَلَيْد: «قُومُوا إِلَى خَيْرِكُمْ - أَوْ سَيَّدُكُمْ - ، فَقَالَ: يَا سَعْدُ إِنَّ مِؤْلاءِ نَزَلُوا عَلَى حُكْمِكَ »، قَالَ: فَإِنِّي أَحْكُمُ فِيهِمْ أَنْ تُقْتَلَ مُقَالَد عُنْهُمْ وَتُسْبَى ذَرَادِيْهُمْ . قَالَ: "حَكَمْتَ بِحُكُم اللَّهِ أَوْ بِحُكُم الْمَلِكِ».

[تقدم في: ٣٠٤٣، الأطراف: ٢١٢١، ٢٢٢٣]

قوله: (باب مناقب سعد بن معاذ) أي ابن النعمان بن امرئ القيس بن عبد الأشهل، وهو كبير الأوس، كما أن سعد بن عبادة كبير الخزرج، وإياهما أراد الشاعر بقوله:

فإن يسلم السعدان يصبح محمد بمكة لا يخشى خلاف المخالف

قوله: (أهديت للنبي على حلة حرير) الذي أهداها له أكيدر دومة ، كما بينه أنس في حديثه المتقدم في كتاب الهبة (١).

قوله: (رواه قتادة والزهري سمعا أنسًا عن النبي على المارواية قتادة فوصلها المؤلف في

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٤٦٦)، كتاب الهبة، باب ٢٨، ح ٢٦١٥.

الهبة، وأمارواية الزهري فوصلها في اللباس(١)، ويأتي ما يتعلق بها هناك إن شاء الله تعالى.

قوله: (حدثنا فضل بن مساور) بضم الميم وتخفيف المهملة، هو بصري يكنى أبا المساور، وكان ختن أبي عوانة، وليس له في البخاري إلا هذا الموضع.

قوله: (ختن أبي عوانة) بفتح المعجمة والمثناة أي صهره زوج ابنته، والختن يطلق على كل من كان من أقارب المرأة.

قوله: (وعن الأعمش) هو معطوف على الإسناد الذي قبله، وهذا من شأن البخاري في حديث أبي سفيان طلحة بن نافع صاحب جابر لا يخرج له إلا مقرونًا بغيره أو استشهادًا (٢٠).

قوله: (فقال رجل لجابر) لم أقف على اسمه.

قوله: (فإن البراء يقول: اهتز السرير) أي الذي حمل عليه.

قوله: (إنه كان بين هذين الحيين) أي الأوس والخزرج.

قوله: (ضغائن) بالضاد والغين المعجمتين جمع ضغينة وهي الحقد. قال الخطابي (٣): إنما قال جابر ذلك لأن سعدًا كان من الأوس والبراء خزرجي والخزرج لا تقر للأوس بفضل كذا قال وهو خطأ فاحش، فإن البراء أيضًا أوسي؛ لأنه ابن عازب بن الحارث بن عدي بن مجدعة بن حارثة بن الحارث بن الخزرج بن عمرو بن مالك بن الأوس، يجتمع مع سعد بن معاذ في الحارث بن الخزرج، والمد الحارث بن الخزرج الذي معاذ في الحارث بن الخزرج، وليس هو الخزرج الذي يقابل الأوس وإنما سمي على اسمه، نعم الذي من الخزرج الذين هم مقابلو الأوس جابر؛ وإنما قال جابر ذلك إظهارًا للحق واعترافًا بالفضل لأهله، فكأنه تعجب من البراء كيف قال ذلك مع أنه أوسي؟! ثم قال: أنا وإن كنت خزرجيًا وكان بين الأوس والخزرج ما كان لا يمنعني ذلك أن أقول الحق. فذكر الحديث. والعذر للبراء أنه لم يقصد تغطية فضل سعد بن معاذ، وإنما فهم ذلك فجزم به، هذا الذي يليق أن يظن به، وهو دال على عدم تعصبه.

ولما جزم الخطابي بما تقدم احتاج هو ومن تبعه إلى الاعتذار عما صدر من جابر في حق البراء وقالوا في ذلك ما محصله: إن البراء معذور لأنه لم يقل ذلك على سبيل العداوة لسعد، وإنما فهم شيئًا محتملًا فحمل الحديث عليه، والعذر لجابر أنه ظن أن/ البراء أراد الغض من ٧٠٠٠

<sup>(</sup>۱) (۱۱/۱۳)، كتاب اللباس، باب۲۱، ح۸۳۹.

<sup>(</sup>٢) قال في التغليق (٤/ ٧٧): وصله أبو نعيم في مستخرجه ، ثم ساق إسناده .

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٣/ ١٦٤٩).

سعد فساغ له أن ينتصر له ولله أعلم، وقد أنكر ابن عمر ما أنكره البراء فقال: إن العرش لا يهتز لأحد، ثم رجع عن ذلك وجزم بأنه اهتز له عرش الرحمن، أخرج ذلك ابن حبان من طريق مجاهدعنه. والمراد باهتزاز العرش استبشاره وسروره بقدوم روحه، يقال لكل من فرح بقدوم قادم عليه اهتز له، ومنه اهتزات الأرض بالنبات إذا اخضرت وحسنت، ووقع ذلك من حديث ابن عمر عند الحاكم بلفظ «اهتز العرش فرحًا به» لكنه تأوله كما تأوله البراء بن عازب فقال: اهتز العرش فرحًا بلقاء الله سعدًا حتى تفسخت أعواده على عواتقنا، قال ابن عمر: يعني عرش سعد الذي حمل عليه في وهذا من رواية عطاء بن السائب عن مجاهد عن ابن عمر، وفي حديث عطاء مقال؛ لأنه ممن اختلط في آخر عمره، ويعارض روايته أيضًا ما صححه الترمذي من عديث أنس قال: «لما حملت جنازة سعد بن معاذ قال المنافقون: ما أخف جنازته، فقال النبي عليه: إن الملائكة كانت تحمله».

قال الحاكم: الأحاديث التي تصرح باهتزاز عرش الرحمن مخرجة في الصحيحين، وليس لمعارضها في الصحيح ذكر. انتهى. وقيل: المراد باهتزاز العرش اهتزاز حملة العرش، ويؤيده حديث إن جبريل قال: من هذا الميت الذي فتحت له أبواب السماء واستشر به أهلها» أخرجه الحاكم، وقيل: هي علامة نصبها الله لموت من يموت من أوليائه ليشعر ملائكته بفضله. وقال الحربي: إذا عظموا الأمر نسبوه إلى عظيم كما يقولون: قامت لموت فلان القيامة وأظلمت الدنيا ونحو ذلك. وفي هذه منقبة عظيمة لسعد، وأما تأويل البراء على أنه أراد بالعرش السرير الذي حمله عليه فلا يستلزم ذلك فضلاً له؛ لأنه يشركه في ذلك كل ميت، إلا أنه يريد اهتز حملة السرير فرحًا بقدومه على ربه في تجه.

ووقع لمالك نحو ما وقع لأبن عمر أولاً، فذكر صاحب «العتبية» فيها أن مالكا سئل عن هذا الحديث، فقال: أنهاك أن تقوله، وما يدعو المرء أن يتكلم بهذا وما يدري ما فيه من الغرور. قال أبو الوليد بن رَشَد في «شرح العتبية» إنما نهى مالك لئلا يسبق إلى وهم الجاهل أن العرش إذا تحرك يتحرك الله بحركته كما يقع للجالس منا على كرسيه، وليس العرش بموضع استقرار الله، تبارك الله وتنزه عن مشابهة خلقه (١). انتهى ملخصًا. والذي يظهر أن مالكًا ما نهى

<sup>(</sup>۱) قوله: «وليس العرش بموضع استقرار الله . . . »: لا وجه لهذا النفي ؛ فإن الله عز وجل مستوعلى عرشه كما أخبر سبحانه في سبعة مواضع من كتابه أنه استوى على العرش . ومن عبارات السلف في تفسير (استوى) استقر . ولكن نفي أن يكون العرش موضع استقرار الله مبني على نفي حقيقة الاستواء، وهو مذهب الجهمية والمعتزلة ومن تبعهم من الأشاعرة ؛ فعندهم أن الله في كل مكان، وبعضهم يقولون: إنه =

عنه لهذا، إذ لو خشي من هذا لما أسند في «الموطأ» حديث «ينزل الله إلى سماء الدنيا»؛ لأنه أصرح في الحركة من اهتزاز العرش، ومع ذلك فمعتقد سلف الأئمة وعلماء السنة من الخلف أن الله منزه عن الحركة والتحول والحلول (١١ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ، شَتَ مُ الشورى: ١١]. ويحتمل الفرق بأن حديث سعد ما ثبت عنده فأمر بالكف عن التحدث به، بخلاف حديث النزول فإنه ثابت فرواه ووكل أمره إلى فهم أولي العلم الذين يسمعون في القرآن ﴿ استَوَىٰ عَلَى الصحابة أو أكثر وثبت في الصحيحين، فلا معنى لإنكاره.

قوله: (أن أناسًا نزلوا على حكم سعد) هم بنو قريظة ، وسيأتي شرح ذلك في المغازي (٢) ، وقوله في هذه الرواية: «فلما بلغ قريبًا من المسجد» أي الذي أعده النبي على أيام محاصرته لبني

لاخارج العالم ولا داخله، ثم الواجب عندهم في نصوص الاستواء إما التفويض وإما التأويل؛ مثل أن يقال في معنى (استوى): استولى. وهذا هو الغالب عليهم، فيجمعون بين التعطيل والتحريف. وكل هذا بلاحجة من عقل ولا سمع.

ومذهب أهل السنة إثبات الاستواء بمعناه المعلوم في اللغة مع نفي التمثيل، ونفي العلم بالكيفية، كما قال الإمام مالك: «الاستواء معلوم، والكيف مجهول».

ومعلوم أن استواء الله عز وجل على عرشه لا يستلزم حاجته سبحانه إليه؛ لأنه الغني عن كل ما سواه، وهو سبحانه الممسك للعرش وما دون العرش. [البراك].

<sup>(</sup>۱) قوله: «أن الله منزه عن الحركة والتحول . . . »: لفظ الحركة والتحول مما لم يرد في كتاب ولا سنة ، فلا يجوز الجزم بنفيه ، ونسبة نفيه إلى السلف والأثمة من أهل السنة والجماعة لا تصح . بل منهم من يجوز ذلك ويثبت معناه ويمسك عن إطلاق لفظه ، ومنهم من يثبت لفظ الحركة ، ولا منافاة بين القولين ؛ فإن أهل السنة متفقون على إثبات ما هو من جنس الحركة كالمجيء ، والنزول ، والدنو ، والصعود ، مما جاء في الكتاب والسنة . والأولى : الوقوف مع ألفاظ النصوص .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_رحمه الله تعالى \_: «وكذلك لفظ الحركة: أثبته طوائف من أهل السنة . . . الخ»، وقال : «والمنصوص عن الإمام أحمد إنكار نفي ذلك، ولم يثبت عنه إثبات لفظ الحركة، وإن أثبت أنواعًا قد يدرجها المثبت في جنس الحركة الاستقامة ١/ ٧١ \_٧١].

ثم ذكر قول الفضيل بن عياض: «إذا قال لك الجهمي: أنا أكفر برب يزول عن مكانه، فقل: أتا أومن برب يفعل ما يشاء» [الاستقامة ١/ ٧٧].

ونفي الحركة يتفق مع مذهب نفاة الأفعال الاختيارية من الأشاعرة وغيرهم، وهو الذي يقتضيه كلام الحافظ رحمه الله، وأما لفظ التحول فالقول فيه يشبه القول في لفظ الحركة. [البراك].

٢) (٢١٣/٩)، كتاب المغازي، باب٣٠، ح١٢١٦.

قريظة للصلاة فيه، وأخطأ من زعم أنه خلط من الراوي لظنه أنه أراد بالمسجد المسجد النبوي بالمدينة، وقال: إن الصواب ما وقع عند أبي داود من طريق شعبة أيضًا بهذا الإسناد بلفظ «فلما دنا من النبي على» انتهى، وإذا حمل على ما قررته لم يكن بين اللفظين تنافي، وقد أخرجه مسلم (١) كما أخرجه البخاري كذلك.

# ١٣ ـ بساب مَنْقَبَةُ أُسَيْدِ بُنِ حُضَيْرٍ وَعَبَّادِ بْنِ بِشْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا

٣٨٠٥ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْلِمٍ حَدَّثَنَا حَبَّانُ بْنُ هِلالِ حَدَّثَنَا هَمَّامٌ ٱخْبَرَنَا قَتَادَةُ عَنْ أَنَسٍ ٧٠٠ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مُ أَنَّ رَجُلَيْنِ خَرَجَا مِنْ عِنْدِ النَّبِيِّ ﷺ فِي لَيْلَةٍ مُظْلِمَةٍ، وَإِذَا نُورٌ بَيْنَ أَيْدِيهِمَا حَتَّى ٧٠ تَفَرَّقَا فَتَقَرَّقَ النُّورُمَعَهُمَا ... ٢٠ تَفَرَّقَا فَتَقَرَّقَ النُّورُمَعَهُمَا ...

وَقَالَ مَعْمَرٌ عَنْ ثَابِتٍ عَنْ أَنْسٍ: إِنَّ أُسَيْدَ بْنَ خُضَيْرٍ وَرَجُلًا مِنَ الأَنْصَارِ.

وَقَالَ حَمَّادٌ؛ أَخْبَرَنَا قَابِتُ عَنْ أَنَسٍ كَانَ أُسَيْدُ بْنُ خُضَيْرٍ وَعَبَّادُ بْنُ بِشْرِ عِنْدَ النَّبِيِّ ﷺ.

[تقدم في: ٤٦٥، الأطراف: ٣٦٣٩]

قوله: (باب منقبة أسيد بن حضير وعباد بن بشر) هو أسيد بن حضير بن سماك بن عتيك بن رافع بن امرئ القيس بن زيد بن عبد الأشهل الأنصاري الأوسي الأشهلي، يكنى أبا يحيى وقيل: غير ذلك، ومات في سنة عشرين في خلافة عمر على الأصح. وعباد بن بشر هو ابن وقش كما سأبينه، وفي تاريخ البخاري ومسند أبي يعلى وصححه الحاكم من طريق ابن إسحاق عن يحيى بن عباد عن أبيه عن عائشة قالت: «ثلاثة من الأنصار لم يكن أحد يعتد عليهم فضلاً كلهم من بني عبد الأشهل: سعد بن معاذ وأسيد بن حضير وعباد بن بشر».

قوله: (أن رجلين) ظهر من رواية معمر أن أسيد بن حضير أحدهما، ومن رواية حماد أن الثاني عباد بن بشر، ولذلك جزم به المؤلف في الترجمة وأشار إلى حديثهما، فأما رواية معمر فوصلها عبد الرزاق في مصنفه عنه، ومن طريقه الإسماعيلي بلفظ «أن أسيد بن حضير ورجلاً من الأنصار تحدثا عند رسول الله على حتى ذهب من الليل ساعة في ليلة شديدة الظلمة، ثم خرجا وبيد كل منهما عصية، فأضاءت عصا أحدهما حتى مشيا في ضوئها، حتى إذا افترقت بهما الطريق أضاءت عصا الأخر فعشى كل منهما في ضوء عصاه حتى بلغ أهله، وأما رواية

<sup>(1) (7/</sup> AA71), JAFFE/3F

حماد بن سلمة فوصلها أحمد (١) والحاكم في «المستدرك» (٢) بلفظ «إن أسيد بن حضير وعباد ابن بشر كانا عند النبي على في ليلة ظلماء حندس، فلما خرجا أضاءت عصا أحدهما فمشيا في ضوئها، فلما افترقت بهما الطريق أضاءت عصا الآخر».

قوله: (عبادبن بشر) كذا للأكثر بكسر الموحدة وسكون المعجمة، وفي رواية أبي الحسن القابسي «بشير» بفتح أوله وكسر ثانيه وزيادة تحتانية وهو غلط، وفي الصحابة عباد بن بشر بن قيلي، وعباد بن بشر بن وقش، وصاحب هذه القصة هو هذا الثالث، ووهم من زعم خلاف ذلك.

### ١٤ ـ بـ اب مَناقِبُ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٠٦ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارٍ حَدَّثَنَا غَنْدَرُ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عَمْرِو عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مَسْرُوقِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ يَقُولُ: «اسْتَقْرِثُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبِعَةٍ: مِنِ ابْنِ مَسْعُودٍ، وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ، وَأَبَيٍّ، وَمُعَاذِبْنِ جَبَلٍ».

[تقدم في: ٣٧٥٨، الأطراف: ٣٨٠٨، ١٩٩٩]

قوله: (مناقب معاذبن جبل) أي ابن عمروبن أوس، من بني أسدبن شاردة بن تزيد بفتح المثناة الفوقانية ابن جشم بن الخزرج الخزرجي، يكنى أبا عبد الرحمن، شهد بدرًا والعقبة، وكان أميرًا للنبي على على اليمن، ورجع بعده إلى المدينة، ثم خرج إلى الشام مجاهدًا فمات في طاعون عمواس سنة ثماني عشرة. ذكر فيه حديث عبد الله بن عمرو «استقرثوا القرآن»، وقد تقدم شرحه قريبًا (٣)، وقد أخرج ابن حبان والترمذي من حديث أبي هريرة رفعه «نعم الرجل معاذ بن جبل»، كان عقبيًا بدريًا من فقهاء الصحابة، وقد أخرج الترمذي وابن ماجه عن أنس رفعه/ «أرحم أمتي أبو بكر وفيه وأعلمهم بالحلال والحرام معاذ» ورجاله ثقات، وصح عن عمر أنه قال: «من أراد الفقه فليأت معاذًا»، وسيأتي له ذكر في تفسير سورة النحل (٤)، وعاش معاذ ثلاثًا وثلاثين سنة على الصحيح.

<sup>(</sup>۱) المسند (۳/ ۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٢٨٨)، وقال: صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٤٧٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٧، ح ٢٧٦٠

<sup>(</sup>٤) (١٠/ ٢٨٠)، كتاب التفسير «النحل».

# ٥ ١ - يَابِ مَنْقَبَةُ سَعْدِ بْنِ عُبَادَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ وَالْكَهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَاللَّهُ عَنْهُ وَقَالَتْ عَائِشَةُ: وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلًا صَالِحًا

٣٨٠٧ حدَّ ثَنَا إِسْحَاقُ حِدَّثَنَا عَبْدُ الصَّمَدِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ حَدَّثَنَا قَتَادَةُ قَالَ: سَمِعْتُ أَنَسَ ابْنَ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ أَبُو أُسَيْدِ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَيْدٌ دُورِ الأَنْصَارِ بِنُو النَّجَارِ، ثُمَّ بَنُو عَبْدِ الأَشْهَلِ، ثُمَّ بَنُو الخَورِجِ، ثُمَّ بَنُو سَاعِدَةً، وَفِي كُلِّ دُورِ الأَنْصَارِ جَيْرٌ». فقال بنُو عَبْدِ الأَشْهَلِ، ثُمَّ بَنُو الحَارِثِ بِنْ الحَزرَجِ، ثُمَّ بَنُو سَاعِدَةً، وَفِي كُلِّ دُورِ الأَنْصَارِ خَيْرٌ». فقال سَعْدُ بْنُ عُبَادَةً - وَكَانَ ذَا قَدَمٍ فِي الإِسْلامِ -: أَرَى رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ قَدْ فَضَّلَ عَلَيْنَا. فقيلَ لَهُ: قَدْ فَضَّلَ عَلَيْنَا. فقيلَ لَهُ: قَدْ فَضَّلَ عَلَيْنَا.

[تقدم في: ٣٧٨٩، الأطراف: ٣٧٩٠، ٣٠٥٣]

قوله: (منقبة سعد بن عبادة) أي ابن دليم بن حارثة بن أبي خزيمة بن ثعلبة بن طريف بن الخزرج بن ساعدة يكنى أبد ثابت و و و و الدقيس بن سعد أحد مشاهير الصحابة ، وكان سعد كبير الخزرج و أحد المشهورين عالجود ، ومات بحوران من أرض الشام سنة أربع عشرة أو خمس عشرة في خلافة عمر . ثم ذكر فيه حديث أبي أسيد في دور الأنصار (١) وقد تقدم قريبًا ، و أورده هنا لقوله في هذه الطريق : «وكان ذا قدم في الإسلام».

قوله: (وقالت عائشة: وكان قبل ذلك رجلاً صالحًا) هذا طرف من حديث الإفك الطويل، وسيأتي بتمامه في تفسير سورة النور (٢) إن شاء الله تعالى. وذكرت عائشة فيه ما دار بين سعد بن عبادة وأسيد بن حضير حيث قال: «وإن كان من إخواننا من الخزرج فمرنا بأمرك، فقال له سعد بن عبادة: لا تستطيع قتله، فثار بينهم الكلام إلى أن أسكتهم النبي على فأشارت عائشة إلى أن سعد بن عبادة كان قبل أن يقول تلك المقالة رجلاً صالحًا، ولا يلزم من ذلك أن يكون خرج عن هذه الصفة إذ ليس في الخبر تعرض لما بعد تلك المقالة، والظاهر استمرار ثبوت تلك الصفة له لأنه معذور في تلك المقالة لأنه كان فيها متأولاً، فلذلك أوردها المصنف في مناقبه، ولم يبد منه ما يعاب به قبل هذه المقالة، وعذر سعد فيها ظاهر؛ لأنه تخيل أن الأوسي أراد الغض من قبيلة الخزرج لما كان بين الطائفتين فرد عليه، ثم لم يقع من سعد بعد ذلك شيء يعاب به إلا أنه امتنع من بيعة أبي بكر فيما يقال، وتوجه إلى الشام فمات بها، والعذر له ذلك شيء يعاب به إلا أنه امتنع من بيعة أبي بكر فيما يقال، وتوجه إلى الشام فمات بها، والعذر له

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٤٩٠)، كتاب مناقب الأنصار، باب٧، ح ٣٧٨٩.

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٣٨٦)، كتاب التفسير «النور»، باب١، ح٠٥٧٥.

في ذلك أنه تأول أن للأنصار في الخلافة استحقاقًا فبنى على ذلك، وهو معذور وإن كان ما اعتقده من ذلك خطأ.

# ١٦ - بساب مَناقِبُ أُبِيِّ بْنِ كَعْبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٠٨ حَدَّثَنَا أَبُو الوَلِيدِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ عَمْرِو بْنِ مُرَّةَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ مَسْرُوقٍ قَال : ذُكِرَ عَبْدُ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو فَقَالَ : ذَاكَ رَجُلٌ لا أَزَالُ أُحِبُّهُ، سَمِعتُ النَّبِيِّ ﷺ عَبْدُ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو فَقَالَ : ذَاكَ رَجُلٌ لا أَزَالُ أُحِبُّهُ، سَمِعتُ النَّبِيِّ ﷺ عَلْهُ لَلْهُ بْنِ مَسْعُودٍ فَهَالَ : فَاكَ رَجُلٌ لا أَزَالُ أُحِبُّهُ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ، وَمُعَاذِ يَقُولُ : «خُذُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ، مِنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ فَبَدَأَبِه وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةَ، وَمُعَاذِ ابْنِ جَبَلِ، وأَبَيِّ بْنِ كَعْبٍ ».

[تقدم في: ٣٧٥٨، الأطراف: ٣٨٠٦، ٩٩٩]

[الحديث: ٣٨٠٩، أطرافه في: ٤٩٥٩، ٤٩٦٠، ٤٩٦١]

قوله: (باب مناقب أبي بن كعب) أي ابن قيس بن عبيد بن زيد بن معاوية بن عمر و بن مالك ابن النجار الأنصاري الخزرجي النجاري، يكنى أبا المنذر وأبا الطفيل، كان من السابقين من الأنصار، شهد العقبة وبدرًا وما بعدهما، مات سنة ثلاثين وقيل غير ذلك، ذكر فيه حديث عبد الله بن عمر و المتقدم قريبًا في مناقب عبد الله بن مسعود (١).

قوله: (قال النبي ﷺ لأبي بن كعب: إن الله أمرني أن أقرأ عليك: ﴿ لَمْ يَكُنِ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ اللَّهِ الْمَرْفِي أَنْ أَقْرا عليه اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللللَّاللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ ال

قوله: (قال: وسماني؟) أي هل نص عليَّ باسمي؟ أو قال: اقرأ على واحد من أصحابك فاخترتني أنت؟ فلما قال له: «نعم» بكى إما فرحًا وسرورًا بذلك، وإما خشوعًا وخوفًا من التقصير في شكر تلك النعمة، وفي رواية للطبراني من وجه آخر عن أبي بن كعب قال: «نعم

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٤٧٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢٧، ح٢٧٦٠.

باسمك، ونسبك في الملأ الأعلى عند قال القرطبي (١): تعجب أبي من ذلك لأن تسمية الله له ونصه عليه ليقرأ عليه النبي على تشريف عظيم، فلذلك بكى إما فرحًا وإما خشوعًا. قال أبو عبيد (٢): المراد بالعرض على أبي ليتعلم أبي منه القراءة ويتثبت فيها، وليكون عرض القرآن سنة، وللتنبيه على فضيلة أبي بن كعب وتقدمه في حفظ القرآن، وليس المراد أن يستذكر منه النبي على شيئًا بذلك العرض.

ويؤخذ من هذا الحديث مشروعية التواضع في أخذ الإنسان العلم من أهله وإن كان دونه. وقال القرطبي (٣): خص هذه السورة بالذكر لما اشتملت عليه من التوحيد والرسالة والإخلاص والصحف والكتب المنزلة على الأنبياء وذكر الصلاة والزكاة والمعاد وبيان أهل الجنة والنار مع وجازتها.

١٧ حَبَابِ مَناقِبِ زَيْدِ بنِ ثَابِتٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨١٠ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ بِنُ بَشَّارِ حَدَّثَنَا يَحْيَى حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ قَتَادَةً عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: جَمَعَ الْقُرْآنَ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ عَلْهُ أَرْبَعَةٌ كُلُّهُمْ مِنَ الأنْصَارِ: أُبَيِّ، وَمُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ، وَأَبُو زَيْدٍ، وَزَيْدُ، وَمُعَاذُ بْنُ جَبَلٍ، وَأَبُو زَيْدٍ، وَزَيْدُ، ثُنُ ثَابِتٍ. قُلْتُ لأنْسٍ: مَنْ أَبُو زَيْدٍ؟ قَالَ: أَحَدُ عُمُومَتِي.

[الحديث: ٣٨١٠، أطرافه في: ٣٩٩٦، ٣٠٠٥، ٥٠٠٤]

قوله: (باب مناقب زيد بن ثابت) أي ابن الضحاك بن زيد بن لوذان، من بني مالك بن النجار، كاتب الوحي وأحد فقهاء الصحابة، مات سنة خمس وأربعين.

قوله: (جمع القرآن) أي استظهره حفظًا.

<sup>(</sup>۱) المفهم (۲/۲۲۶).

<sup>(</sup>٢) فضائل القرآن (ص: ٣٥٩).

<sup>(</sup>٣) المفهم (٢/ ٢٢3).

وليس في هذا ما يعارض حديث عبد الله بن عمرو «استقرئوا القرآن من أربعة» فذكر اثنين من الأربعة ولم يذكر اثنين ؛ لأنه إما أن يقال: لا يلزم من الأمر بأخذ القراءة عنهم أن يكونوا كلهم استظهروه جميعه، وإما أن لا يؤخذ بمفهوم حديث أنس ؛ لأنه لا يلزم من قوله: «جمعه أربعة» أن لا يكون جمعه غيرهم، فلعله أراد أنه لم يقع جمعه لأربعة من قبيلة واحدة إلا لهذه القبيلة وهي الأنصار، وسيأتي الكلام على جمع القرآن في كتاب فضائل القرآن (١).

### ١٨ - بساب مَناقِبِ أَبِي طَلْحَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨١١ حَدَّفَنَا أَبُو مَعْمَرِ حَدَّفَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّفَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ عَنْ أَنَسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ أُحُدِ انْهَزَمَ النَّاسُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، وَأَبُو طَلْحَةَ بَيْنَ يَدَيِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ مُجَوِّبٌ بِهِ عَلَيْهِ بِحَجَفَةٍ لَهُ ، وَكَانَ أَبُو طَلْحَةَ رَجُلاً رَامِيًا شَدِيدَ الْقِدِّ، يَكْسِرُ يَوْمَئِذٍ قَوْسَيْنِ أَوْ ثَلاثًا ، وَكَانَ الرَّجُلُ يَمُومُ مَعَهُ الْجُعْبَةُ مِنَ النَّبْلِ فَيَقُولُ : انْثُرُهَا لأبِي طَلْحَة . فَأَشْرَفَ النَّبِيُ عَلَيْهُ يَنْظُولُ إِلَى الْقَوْمِ فَيَقُولُ لَيَمُولُ مَعَهُ الْجُعْبَةُ مِنَ النَّبْلِ فَيَقُولُ : انْثُرُهَا لأبِي طَلْحَة . فَأَشْرَفَ النَّبِيُ عَلَيْهُ يَنْظُولُ إِلَى الْقَوْمِ فَيَقُولُ لَيَمُ طَلْحَة : يَا نَبِيَ اللَّهِ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي لا تُشْرِفْ يُصِيبُكَ سَهُمْ مِنْ سِهَامِ الْقَوْمِ ، نَحْرِي دُونَ أَبُو طَلْحَة : يَا نَبِيَ اللَّهِ بِأَبِي أَنْتَ وَأُمِّي لا تُشْرِفْ يُصِيبُكَ سَهُمْ مِنْ سِهَامِ الْقَوْمِ ، نَحْرِي دُونَ نَحْرِكَ . وَلَقَدْ رَأَيْتُ عَائِشَةً بِنْتَ أَبِي بَكْرٍ وَأُمَّ سُلَيْمٍ وَإِنَّهُمَا لَمُشَمِّرَتَانِ أَرَى حَدَمَ سُوفِهِمَا تُنْقِزَانِ الْقَوْمِ ، وَلَقَدْ وَقَعَ السَّيْفُ مِنْ يَدِ أَبِي طَلْحَةَ إِمَّا مَرَّتَيْنِ وَإِمَّا ثَلَانًا . الْقَوْمِ ، وَلَقَدْ وَقَعَ السَّيْفُ مِنْ يَدِ أَبِي طَلْحَةَ إِمَّا مَرَّتَيْنِ وَإِمَّا ثَلَاثًا .

[تقدم في: ٢٨٨٠، الأطراف: ٢٩٠٢، ٢٠٨٤]

قوله: (باب مناقب أبي طلحة) هو زيد بن سهل بن الأسود بن حرام الأنصاري الخزرجي النجاري، هو زوج أم سليم والدة أنس، وقد تقدم بيان وفاته و تاريخها في الجهاد (٢٠).

قوله: (مجوب) بفتح الجيم وكسر الواو المشددة أي مترس عليه يقيه بها، ويقال للترس: جوبة، والحجفة بمهملة ثم جيم مفتوحتين: الترس.

قوله: (شديدًا لقد يكسر) كذا للأكثر بنصب «شديدًا» وبعدها «لقد» بلام ثم قد، ولبعضهم بالإضافة «شديد القد» بسكون اللام وكسر القاف، والقد سير من جلد غير مدبوغ، ويريد أنه شديد وتر القوس، وبهذا جزم الخطابي (٣) وتبعه ابن التين، وقد روي بالميم المفتوحة بدل

<sup>(</sup>١) (١١/ ١٦٦)، كتاب فضائل القرآن، باب٣، ح٤٩٨٧.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۹۹)، كتاب الجهاد، باب ۲۹، ح ۲۸۲۸.

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٣/ ١٦٥١).

القاف. وسيأتي بقية ما يتعلق بهذا الجديث في المغازي(١) إن شاء الله تعالى.

١٩ حباب مَناقِبِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ سَلام رَضِيَّ اللَّهُ عَنْهُ

/ ٣٨١٣ حَدَّثَ عَبُهُ اللَّهِ الْمُعَمَّدِ حَدَّثَنَا أَنْهُ السَّمَانُ عَنِ ابْنِ عَوْنِ عَنْ مُحَمَّدِ عَنْ قَيْسِ ابْنِ عُبَادٍ قَالَ: كُنْتُ جَالِسًا فِي مَسْجِدِ الْمَدِينَةِ فَدَخَلَ رَجُلٌ عَلَى وَجْهِهِ آثُو الْخُشُوع، فَقَالُوا: هَذَا رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ. فَصَلَّى رَحُعَيَّنِ تَجَوَّزَ فِيهِمَا، ثُمَّ خَرَجَ وَتَبِعْتُهُ، فَقُلْتُ: إِنَّكَ حِينَ دَخَلْتَ الْمَسْجِدَ قَالُوا: هَذَا وَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ! قَالَ: وَاللَّهِ مَا يَنْبَغِي لاَحَدِ أَنْ يَقُولَ مَا لا يَعْلَمُ، وَسَأَحَدُنُكَ لِمَ ذَاكَ ؟ وَآلِنْتُ وَوْيَا عَلَى عَهْدِ النَّبِي عَيْقٍ، فَقَصَصْتُهَا عَلَيهِ، وَرَأَيْتُ كَأْتُى فِي رَوْضَةٍ وَسَالُحَدُنُكُ لِم نَا سَعْتِهَا وَخُضْرَتِهَا ـ وَسُطَهَا عَمُودٌ مِنْ حَدِيدٍ أَسْفَلُهُ فِي الأَرْضِ وَأَعْلاهُ فِي السَّمَاء، فِي الْمُنْوَةِ، فَقِيلَ لِي: ارْقَهُ. قُلْتُ: لا أَسْتَطِيعُ. فَأَتَانِي مِنْصَفٌ، فَرَفَعَ ثِيَابِي مِنْ خَلْفِي، فَرَقِيتُ حَتَّى كُنْتُ فِي أَعْلاهَا، فَأَخَذْتُ فِي الْعُرُوةِ، فَقِيلَ لَهُ: اسْتَمْسِكُ. فَاسْتَيَقَظْتُ فَيَ الْعُلُومُ وَهُ الْفُلُهُ عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي عَلَى النَّبِي عَلَى اللَّهُ وَالْكَ الرَّوْضَةُ الإسْلامُ، وَذَلِكَ الْعَمُودُ عَمُودُ وَإِلَى النَّهُ فَلَى الرَّوْضَةُ الإسْلامُ، وَذَلِكَ الْحُجُلُ عَبُدُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْعُرُورَةُ مُورُوهُ الْوُفْقَى، فَأَنْتَ عَلَى الإسلامِ حَتَى تَمُوتَ». وَذَلِكَ الرَّجُلُ عَبُدُ اللَّهُ الْمُورُومُ اللَّهُ مَنْ وَالْكَ الْوَفْقَى، فَأَنْتَ عَلَى الإسلامِ حَتَى تَمُوتَ». وَذَلِكَ الرَّجُلُ عَبُدُ اللَّهُ الْمُورُومُ الْعَنْورَةُ مُورُوهُ الْوُفْقَى، فَأَنْتَ عَلَى الإسلامِ حَتَى تَمُوتَ». وَذَلِكَ الرَّجُلُ عَبْدُ اللَّهُ الْنُ سَلامٍ مَ

وَقَالُ لِي خَلِيفَةُ: حَدَّثَنَا مُعَاذٌ حَدَّثَنَا ابْنُ عَوْنٍ عَنْ مُحَمَّدٍ حَدَّثَنَا قَيْسُ بْنُ عَبَادٍ عَنِ ابْنِ سَلامٍ قَالَ: وَصِيفٌ بَدَلَ مِنْصَفٌ.

[الحديث: ٣٨١٣، طرفاه في: ٧٠١٠، ٧٠١٤]

٣٨١٤ - حَدَّنَنَا سُلَيْمَانُ إِنْ حَرْبِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ سَعِيدِ بْنِ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: أَتَيْتُ الْمُدِينَةَ فَلَقِيتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ سَلامٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ فَقَالَ: أَلَّا تَجِيءُ فَأَطْعِمَكَ سَوِيقًا وَتَمْرًا، وَلَا يَجِيءُ فَأَطْعِمَكَ سَوِيقًا وَتَمْرًا، وَتَدْخُلَ فِي بَيْتِ؟ ثُمَّ قَالَ: إِنَّكَ فِي أَرْضِ الرِّبَا بِهَا فَاشٍ، إِذَا كَأَنَ لَكَ عَلَى رَجُلٍ حَقْ فَأَهْدَى

<sup>(</sup>١) (٩/ ١٣٤)، كتاب المغازي، باب١٨، -٤٠٦٤.

إِلَيْكَ حِمْلَ تِبْنِ أَوْ حِمْلَ شَعِيرٍ أَوْ حِمْلَ قَتْ فَإِنَّهُ رِبًّا. وَلَمْ يَذْكُرِ النَّضْرُ وَأَبُو دَاوُدَ وَوَهْبٌ عَنْ شُعْبَةَ

[الحديث: ٣٨١٤، طرفه في: ٧٣٤٢]

قوله: (باب مناقب عبد الله بن سلام) بتخفيف اللام أي ابن الحارث من بني قينقاع، وهم من ذرية يوسف الصديق، وكان اسم عبدالله بن سلام في الجاهلية الحصين فسماه النبي ﷺ عبد الله أخرجه ابن ماجه، وكان من حلفاء الخزرج من الأنصار، أسلم أول ما دخل النبي ﷺ المدينة، وسيأتي شرح ذلك في أوائل الهجرة (١٠). وزعم الداودي أنه كان من أهل بدر، وسبقه إلى ذلك أبو عروبة وتفرد بذلك ولا يثبت، وغلط من قال: إنه أسلم قبل وفاة النبي على بعامين، ومات عبدالله بن سلام سنة ثلاث وأربعين.

قوله: (عن أبي النضر) في رواية أبي يعلى عن يحيى بن معين عن أبي مسهر عن مالك «حدثني أبو النضر».

قوله: (عن عامر) في رواية عاصم بن مهجع عن مالك عند الدار قطني «قال: سمعت عامر ابن سعد».

قوله: (عن أبيه) في رواية إسحاق بن الطباع عن مالك عند الدارقطني «قال: سمعت أبي»

قوله: (ما سمعت . . . ) إلخ ، استشكل بأنه على قد قال لجماعة : إنهم من أهل الجنة غير عبد الله بن سلام، ويبعد أن لا يطلع سعد على ذلك، وأجيب بأنه كره تزكية نفسه لأنه أحد ويظهر لى في الجواب أنه قال ذلك بعدموت المبشرين ؛ لأن عبد الله بن سلام عاش بعدهم ولم يتأخر معه من العشرة غير سعد وسعيد، ويؤخذ هذا من قوله: «يمشي على الأرض»، ووقع في رواية إسحاق بن الطباع عن مالك عند الدارقطني «ما سمعت النبي ﷺ يقول لحي يمشي إنه من أهل الجنة» الحديث، وفي رواية عاصم بن مهجع عن مالك عنه «يقول لرجل حي»، وهو يؤيد ما قلته، لكن وقع عند الدارقطني من طريق سعيد بن داود عن مالك ما يعكر على هذا التأويل، فإنه أورده بلفظ «سمعت النبي عَيْلِيٌّ يقول: لا أقول لأحد من الأحياء إنه من أهل الجنة إلا لعبدالله

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٧٣٧)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٥ ، ح٣٩٣٨.

ابن سلام» وبلغني أنه قال: قوسلمان الفارسي»، لكن هذا السياق منكر، فإن كان محفوظًا حمل على أنه على قال ذلك قديمًا قبل أن يبشر غيره بالجنة، وقد أخرج ابن حبان من طريق مصعب بن سعد عن أبيه هذا الحديث بلفظ «سمعت النبي على يقول: يدخل عليكم رجل من أهل الجنة، فدخل عبدالله بن سلام»، وهذا يؤيد صحة رواية الجماعة، ويضعف رواية سعيد ابن داود.

قوله: (قال: لا أدري قال مالك الآية أو في الحديث) أي لا أدري هل قال مالك إن نزول هذه الآية في هذه القدة من قبل نفسه أو هو بهذا الإسناد؟ وهذا الشك في ذلك من عبد الله بن يوسف شيخ البخاري، ووهم من قال: إنه من القعنبي؛ إذ لا ذكر للقعنبي هنا، ولم أر هذا عن عبد الله بن يوسف أيضًا إسماعيل بن عبد الله بن يوسف أيضًا إسماعيل بن عبد الله الملقب "سمويه" في فوائله ولم يذكر هذا الكلام عن عبد الله بن يوسف، وكذا أخرجه الإسماعيلي من وجه آخر عن عبد الله بن يوسف، وكذا أخرجه الإسماعيلي من وجه آخر عن عبد الله بن يوسف، وأخرجه من طريق ثالث عنه بلفظ آخر مقتصرًا على من وجهين آخرين عن عبد الله بن يوسف، وأخرجه من طريق ثالث عنه بلفظ آخر مقتصرًا على الزيادة دون الحديث وقال: إنه وهم، وروى ابن منده في "الإيمان" من طريق إسحاق بن سيار عن عبد الله بن يوسف الحديث والزيادة وقال فيه: قال إسحاق: فقلت لعبد الله بن يوسف: إن مالكًا أم مسهر حدثنا بهذا عن مالك ولم يذكر هذه الزيادة. قال: فقال عبد الله بن يوسف: إن مالكًا تكلم به عقب الحديث، وكانت معي ألواحي فكتبت. انتهى.

وظهر بهذا سبب قوله للبخاري: «ما أدري...» إلخ، وقد أخرجه الإسماعيلي والدارقطني في «غرائب مالك» من طريق أبي مسهر وعاصم بن مهجع وعبد الله بن وهب وإسحاق بن عيسى، زاد الدارقطني: وسعيد بن داود وإسحاق الفروي كلهم عن مالك بدون هذه الزيادة. قال: فالظاهر أنها مدرجة من هذا الوجه. ووقع في رواية ابن وهب عند الدارقطني التصريح بأنها من قول مالك، إلا أنها قد جاءت من حديث ابن عباس عند ابن مردويه، ومن حديث عبد الله بن سلام نفسه عند الترمذي، وأخرجه ابن مردويه أيضًا من طرق عنه، وعند ابن حبان من حديث عوف بن مالك أيضًا أنها نزلت في عبد الله بن سلام نفسه، وقد استنكر الشعبي فيمًا رواه عبد بن حميد عن النضر بن شميل عن ابن عون عنه نزولها في عبد الله ابن سيرين بأنه لا يمتنع أن تكون السورة مكية وبعضها عدي وبعضها عدي وبالعكس، وبهذا جزم أبو العباس في «مقامات التنزيل» فقال: السورة مكية وبعضها عدي وبعضها عدي وبالعكس، وبهذا جزم أبو العباس في «مقامات التنزيل» فقال:

الأحقاف مكية إلا قوله: ﴿ وَشَهِدَ شَاهِدٌ ﴾ إلى آخر الآيتين. انتهى. ولا مانع أن تكون جميعها مكية وتقع الإشارة فيها إلى ماسيقع بعد الهجرة (١) من شهادة عبد الله بن سلام.

وروى عبد بن حميد في تفسيره من طريق سعيد بن جبير أن الآية نزلت في ميمون بن يامين. وفي تفسير الطبري عن ابن عباس أنها نزلت في ابن سلام وعمير بن وهب بن يامين النضري. وفي تفسير مقاتل اسمه يامين بن يامين ولا مانع أن تكون نزلت في الجميع.

قوله: (عن محمد) هو ابن سيرين، وقيس بن عباد بضم المهملة وتخفيف/ الموحدة.

قوله: (ما ينبغي) هو إنكار من ابن سلام على من قطع له بالجنة ، فكأنه ما سمع حديث سعد وكأنهم هم سمعوه ، ويحتمل أن يكون هو أيضًا سمعه لكنه كره الثناء عليه بذلك تواضعًا ، ويحتمل أن يكون إنكارًا منه على من سأله عن ذلك لكونه فهم منه التعجب من خبرهم فأخبره بأن ذلك لا عجب فيه بما ذكره له من قصة المنام ، وأشار بذلك القول إلى أن لا ينبغي لأحد إنكار ما لا علم له به إذا كان الذي أخبره به من أهل الصدق .

قوله: (فقيل لي: ارق) في رواية الكشميهني «ارقه» بزيادة هاء وهي هاء السكت.

قوله: (فأتاني منصف) بكسر الميم وسكون النون وفتح الصاد المهملة بعدها فاء، وفي رواية الكشميهني بفتح الميم، والأول أشهر وهو الخادم.

قوله: (فرقيت) بكسر القاف وحكى فتحها.

قوله \_ في الرواية الثانية \_: (وصيف مكان منصف) يريد أن معاذًا وهو ابن معاذ روى الحديث عن عبد الله بن عون كما رواه أزهر السمان فأبدل هذه اللفظة بهذه اللفظة وهي بمعناها، والوصيف الخادم الصغير غلامًا كان أو جارية .

قوله: (فاستيقظت وإنها لفي يدي) أي أن الاستيقاظ كان حال الأخذ من غير فاصلة، ولم يرد أنها بقيت في يده في حال يقظته، ولو حمل على ظاهره لم يمتنع في قدرة الله، لكن الذي يظهر خلاف ذلك، ويحتمل أن يريد أن أثرها بقي في يده بعد الاستيقاظ كأن يصبح فيرى يده مقبوضة.

قوله: (وذلك الرجل عبد الله بن سلام) هو قول عبد الله بن سلام، ولا مانع من أن يخبر بذلك ويريد نفسه، ويحتمل أن يكون من كلام الراوي.

قوله: (عن أبيه) هو أبو بردة بن أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۷۳۲)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٥١، ح٣٩٣٨.

قوله: (في بيت) الثنوين المتعظيم ووجه تعظيمه أن النبي الله دخل فيه وكان هذا القدر المقتضي لإدخال هذا الحديث في مناقب ابن سلام، أو لما دل عليه أمره بترك قبوله هدية المستقرض من الورع.

قوله: (إنك بأرض) يعني أرض العراق (الربابها فاش) أي شائع.

قوله: (حمل) بكسر المهملة (تبن) بكسر المثناة وسكون الموحدة معروف.

قوله: (حمل قت ) بَفَتْحُ القاف وتشديَّد المثناة وهو علف الدواب.

قوله: (فإنه رباً) يعتمل أن يكون ذلك رأي عبدالله بن سلام، وإلا فالفقهاء على أنه إنما يكون ربا إذا شرطه، نعم الورع تركه.

قوله: (ولم يذكر النفس) أي أبن شميل (١) (وأبو داود) أي الطيالسي (ووهب) أي ابن جرير (عن شعبة البيت) أي قول سليمان بن حرب عن شعبة في روايته اويدخل في بيت»، وقد وقع في رواية أبي أسامة عن بريد بن عبد الله أي ابن أبي بردة عن جده أبي بردة في كتاب الاعتصام (٢) بلفظ «انطلق إلى المنزل فأسقيك في قدح شرب فيه رسول الله عليه الحديث.

### ٢١ - بساب. ذِكْرُ جَرِيرِ بن عَبْدِ اللَّهِ الْبَجَلِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٢٢ حَدَّنَنَا إِمْحَاقُ الْوَاسِطِيُّ حَدَّثَنَا خَالِدٌ عَنْ بَيَانٍ عَنْ قَيْسٍ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: قَالَ جَرِيرُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: مَا حَجَينِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ مُنْذُ أَسْلَمْتُ، وَلارَآنِي إِلاضَحِكَ.

[تقدم في: ٣٠٣٥، الأطراف: ٦٠٩٠]

٣٨٢٣ ـ وَعَنْ قَيْسِ عَنْ جَرِيرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: كَانَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ بَيْتُ يُقَالُ لِهُ: ذُو الْخَلَصَةِ، وَكَانَ يُقَالُ لَهُ: الْكَعْبَةُ الْيَمَانِيَةُ أَوِ الْكَعْبَةُ الشَّامِيَّةُ، فَقَالَ لِي رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «هَلْ أَنْتَ مُرِيحِي مِنْ ذِي الْخَلَصَةِ؟». قَالَ: فَكَسَرْنَاه، وَقَتَلْنَا فِي الْخَلَصَةِ؟». قَالَ: فَكَسَرْنَاه، وَقَتَلْنَا مَنْ وَجَدْنَا عِنْدَهُ، فَأَتَيْنَاهُ فَأَخْبَرْنَاهُ، فَدَعَا لَنَا وَلاْحْمَسَ.

[تقدم في: ٢٠٢٠، الأطراف: ٣٠٣٦، ٢٠٧٦، ٤٣٥٥، ٢٥٣٦، ٤٣٥٧، ٦٠٨٩، ٦٠٨٦]

/ قوله: (باب ذكر جرير بن عبد الله البجلي) أي ابن جابر بن مالك من بني أنمار بن أراش،

<sup>(</sup>١) قال في التعليق (٤/ ٨٠): رواه إسحاق في مسنده.

<sup>(</sup>٢) (٢١٨/١٧)، كتاب الاعتصام، باب١٦، ح٢٤٢.

نسبوا إلى أمهم بجيلة ، يكنى أبا عمرو على المشهور ، واختلف في إسلامه ، والصحيح أنه في سنة الوفود سنة تسع ، ووَهِمَ من قال : إنه أسلم قبل موت النبي على بأربعين يومًا لما ثبت في الصحيح «إن النبي على قال له : استنصت الناس » في حجة الوداع وذلك قبل موته على بأكثر من ثمانين يومًا ، وكان موت جرير سنة خمسين ، وقيل : بعدها .

قوله: (ما حجبني رسول الله على أي ما منعني من الدخول إليه إذا كان في بيته فاستأذنت عليه، وليس كما حمله بعضهم على إطلاقه فقال: كيف جاز له أن يدخل على محرم بغير حجاب؟ ثم تكلف في الجواب أن المراد مجلسه المختص بالرجال، أو أن المراد بالحجاب منع ما يطلبه منه. قلت: وقوله: «ما حجبني» يتناول الجميع مع بعد إرادة الأخير.

قوله: (ولا رآني إلا ضحك) في رواية الحميدي عن إسماعيل "إلا تبسم في وجهي»، وروى أحمد وابن حبان من طريق المغيرة بن شبيل عن جرير قال: "لما دنوت من المدينة أنخت ثم لبست حلتي فدخلت، فرماني الناس بالحدق، فقلت: هل ذكرني رسول الله عليه؟ قالوا: نعم، ذكرك بأحسن ذكر فقال: يدخل عليكم رجل من خير ذي يمن، على وجهه مسحة ملك». قوله: (وعن قيس) هو موصول بالإسناد المذكور.

قوله: (ذو الخلصة) بفتح المعجمة واللام والصاد المهملة وحكي إسكان اللام، وقوله: «اليمانية» بتخفيف الياء وحكي تشديدها، وقوله: «أو الكعبة الشامية» استشكل الجمع بين هذين الوصفين، وسيأتي جوابه مع شرح هذه القصة في أواخر المغازي (١١) مع الكلام على قوله الكعبة الممانية أو الكعبة الشامية إن شاء الله تعالى.

# ٢٢ ـ باب. ذِكْرُ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ الْعَبْسِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٢٤ حَدَّثِنِي إِسْمَاعِيلُ بْنُ خَلِيلٍ أَخْبَرَنَا سَلَمَةُ بْنُ رَجَاءٍ عَنْ هِشَام بْنِ عُرُوةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: لَمَّا كَانَ يَوْمُ أُحُدٍ هُزِمَ الْمُشْرِكُونَ هَزِيمَةٌ بَيِّنَةً، فَصَاحَ إِبْلِيسُ: أَيْ عَبَادَ اللَّهِ أُخْرَاكُمْ. فَرَجَعَتْ أُولاهُمْ عَلَى أُخْرَاهُمْ فَاجْتَلَدَتْ مَعَ أُخْرَاهُمْ، فَنَظَرَ حُذَيْفَةُ فَإِذَا هُوَ بِأَبِيهِ، فَنَادَى: أَيْ عِبَادَ اللَّهِ، أَبِي، أَبِي، فَقَالَتْ: فَوَاللَّهِ مَا احْتَجَزُوا حَتَّى قَتَلُوهُ. فَقَالَ حُذَيْفَةُ : غَوَاللَّهِ مَا الْتَعَرُوا حَتَّى قَتَلُوهُ. فَقَالَ حُذَيْفَةُ : غَوَاللَّهِ مَا وَاللَّهِ مَا زَالَتْ فِي حُذَيْفَةً مِنْهَا بَقِيَّةُ خَيْرٍ حَتَّى لَقِيَ اللَّهَ عَزَ وَجَلَّ.

[تقدم في: ٣٢٩٠، الأطراف: ٢٠٦٥، ٦٦٦٨، ٦٨٨٣، ٢٨٩٠]

<sup>(</sup>۱) (۱/ ٤٩٣ ـ ٤٩٨)، كتاب المغازي، باب ٢٦، ح ٤٣٥٥، ٢٥٣٥، ٤٣٥٧.

قوله: (باب ذكر حذيفة بن اليمان العبسي) بالموحدة، واسم اليمان حسل بمهملتين وكسر أوله وسكون ثانيه ثم لام اين جابر له ولأبيه صحبة.

قوله: (لما هزم) بضم أوله، وقوله: «وأخراكم» أي اقبلوا أخراكم أو احذروا أخراكم أو انصروا أخراكم أو انصروا أخراكم.

وقوله: (احتجزوا) أي انفصلوا من القتال وامتنع بعضهم من بعض، وسيأتي بقية شرح هذه القصة في كتاب المغازي (١).

قوله: (قال أبي) القافل هو هشام بن عروة ، نقله عن أبيه عروة وفصله من حديث عائشة فصار مرسلاً ، وقوله: «مَازَالْتِ في حذيفة منها» أي من هذه الكلمة أي بسببها .

وقوله: (بقية خير) يؤخلومنه أن فعل الخير تعود بركته على صاحبه في طول حياته.

- (تنبيه): وقع ذكر جرير وحديفة مؤخرًا عن/ ذكر خديجة عليها السلام، وفي بعضها مقدمًا وهو أليق، فإن الذي يظهر أنه أخو ذكر خديجة عمدًا لكون غالب أحوالها متعلقة بأحوال النبي على قبل المبعث مفوقع لم في ذلك حسن التخلص من المناقب التي استطرد من ذكر النبي على إليها، فلما فرغ منها وجم إلى بقية سيرته ومغازيه والله أعلم.

### ٠ ٢ ـ بِابِ تَزْوِيجِ النَّبِيِّ ﷺ خَدِيجَةَ وَفَضْلِهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا

٣٨١٥ حَدَّثِنِي مُحَمَّدُ حَدَّثَنَا عَبْدَهُ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرُوةَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ جَعْفَرِ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ جَعْفَرِ قَالَ: سَمِعْتُ عَلِيًّا رَضِيَّ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ. . .

وَحَدَّثِنِي صَدَقَةُ أَخْبَرَنَا عَبْدَةُ عَنْ هِشَامِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ جَعْفَرِ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِيهِ طَالِبٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَنِ النَّبِيُ عَنْ قَالَ : ﴿ خَيْرُ نِسَانُهَا مَرْبَمُ ، وَتَحَيْرُ نِسَانُهَا خَدِيجَةُ ﴾ .

[تقدم في: ٣٤٣٢]

٣٨١٦ حَدَّنَ السَّعِيدُ إِنْ عُفَيْرِ حَدَّنَ اللَّيْثُ قَالَ: كَتَبَ إِلَيَّ هِ شَامٌ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا لَلَكُ عَنْهَا اللَّيْ عَلَى الْمَرَأَةِ لِلنَّبِيِّ عَلَى خَدِيجَةَ، هَلَكَتْ قَبْلَ أَنْ يَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيجَةَ، هَلَكَتْ قَبْلَ أَنْ يَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَى الْمَرَأَةِ لِلنَّبِيِّ عَلَى عَرْتُ عَلَى خَدِيجَةَ، هَلَكَتْ قَبْلَ أَنْ يَرَقَّ مَا غِرْتُ عَلَى الْمَرَاةُ اللَّهُ أَنْ يُبَشِّرَهَا بِبَيْتِ مِنْ قَصَبٍ، وَإِنْ كَانَ لَيَذْبَحُ الشَّاةَ فَيُهْدِي فِي خَلا يُلِهَا مِنْهَا مَا يَسَعُمُهُنَّ.

[المحليث: ٢٨١٦، أطرافه في: ٧٨١٨، ٣٨١٨، ٢٢٥، ٢٠٠٤، ١٨٤٧]

<sup>(</sup>١) (٩/ ١٣٤)، كتاب المغازي، باب١٨، ح ٤٠٦٥.

٣٨١٧ حَدَّنَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا حُمَيْدُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا غِرْتُ عَلَى امْرَأَةٍ مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيجَةً مِنْ كَثْرَةٍ ذِكْرِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ إِيَّاهَا. قَالَتْ: وَتَزَوَّجَنِي بَعْدَهَا بِثَلاثِ سِنِينَ، وَأَمَرَهُ رَبُّهُ عَزَّ وَجَلَّ اَوْ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلامِ اللَّهِ ﷺ إِيَّاهَا. قَالَتْ: وَتَزَوَّجَنِي بَعْدَهَا بِثَلاثِ سِنِينَ، وَأَمَرَهُ رَبُّهُ عَزَّ وَجَلَّ اَوْ جِبْرِيلُ عَلَيْهِ السَّلامِ اللَّهِ ﷺ إِيَّاهَا بَيْتٍ فِي الْجَنَّةِ مِنْ قَصَبِ.

#### [تقدم في: ٣٨١٦، الأطراف: ٣٨١٨، ٢٢٩، ٢٠٠٤، ٢٠١٤]

٣٨١٨ حَدَّثِنِي عُمَرُ بْنُ مُحَمَّدِ بْنِ حَسَنِ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا حَفْصٌ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: مَا غِرْتُ عَلَى أَحَدِ مِنْ نِسَاءِ النَّبِيِّ ﷺ مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيجَةَ، وَمَا رَأَيْتُهَا وَلَكِنْ كَانَ النَّبِيُ ﷺ يُكْثِرُ ذِكْرَهَا، وَرُبَّمَا ذَبَحَ الشَّاةَ ثُمَّ يُقَطَّعُهَا أَعْضَاءً ثُمَّ يَبْعَثُهَا فِي صَدَائِقِ رَأَيْتُهَا وَلَكِنْ كَانَ النَّبِيُ ﷺ يُكُنْ فِي الدُّنْيَا امْرَأَةٌ إِلا خَدِيجَةً ؟! فَيَقُولُ: ﴿إِنَّهَا كَانَتْ وَكَانَتُ، وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدٌ».

[تقدم في: ٣٨١٦، الأطراف: ٣٨١٦، ٣٨١٧، ٣٢٩٥، ٢٠٠٤، ٤٨٤٧]

٣٨١٩ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ إِسْمَاعِيلَ قَالَ: قُلْتُ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي أَوْفَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: بَشَّرَ النَّبِيُّ يَكِيْ خَدِيجَةً؟ قَالَ: نَعَمْ، بِبَيْتٍ مِنْ قَصَبِ، لا صَخَبَ فِيهِ وَلا نَصَبَ.

[تقدم في: ١٧٩٢]

٣٨٢-حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ فُضَيْلٍ عَنْ عُمَارَةً عَنْ أَبِي زُرْعَةَ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً
 رَضِيَ اللَّهُ / عَنْهُ قَالَ: أَتَى جِبْرِيلُ النَّبِيَّ عَيِّلَةٍ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ، هَذِهِ خَدِيجَةٌ قَدْ أَتَتْ مَعَهَا إِنَاءٌ 
 نِيهِ إِذَامٌ أَوْ طَعَامٌ أَوْ شَرَابٌ، فَإِذَا هِيَ أَتَنْكَ فَاقْرَأُ عَلَيْهَا السَّلامَ مِنْ رَبِّهَا وَمِنِّي، وَبَشُرْهَا بِبَيْتٍ فِي الْجَنَّةِ مِنْ قَصَبٍ، لا صَخَبَ فِيهِ وَلا نَصَبَ.

[الحديث: ۲۸۲۰، طرفه في: ۷٤۹۷]

٣٨٢١ وقَالَ إِسْمَاعِيلُ بْنُ خَلِيلٍ: أَخْبَرَنَاعَلِيُّ بْنُ مُسْهِرِ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: اسْتَأْذَنَتْ هَالَةُ بِنْتُ خُو يُلِدٍ - أُخْتُ خَدِيجَةَ - عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فَعَرَفَ اسْتِنْذَانَ خَدِيجَةَ ، فَارْتَاعَ لِذَلِكَ ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ هَالَةَ». قَالَتْ: فَغِرْتُ ، فَقُلْتُ: مَا تَذْكُرُ مِنْ عَجُوزٍ مِنْ عَجَائِزِ قُرَيْشٍ حَمْرَاءِ الشِّدْقَيْنِ هَلَكَتْ فِي الدَّهْرِ ، قَدْ أَبْدَلَكَ اللَّهُ خَيْرًا مِنْهَا .

قوله: (باب تزويج النبي ﷺ خديجة وفضلها) كذا في النسخ «تزويج» وتفعيل قد يجيء بمعنى تفعل وهو المرادهنا، أو فيه حذف تقديره تزويجه من نفسه.

قوله: (خديجة) هي أول من تزوجها ﷺ، وهي بنت خويلد بن أسد بن عبد العزى بن

قصي، تجتمع مع النبي المحبية، وتزوجها سنة خمس وعشرين من مولده في قول الجمهور، زوجه قصي غيرها إلا أم حبيبة، وتزوجها سنة خمس وعشرين من مولده في قول الجمهور، زوجه إياها أبوها خويلد. ذكره البيهةي من حديث الزهري بإسناده عن عمار بن ياسر. وقيل: عمها عمرو بن أسد. ذكره الكلبي. وقيل: أخوها عمرو بن خويلد، ذكره ابن إسحاق. وكانت قبله عند أبي هالة بن النباش بن زرارة التميمي حليف بني عبد الدار، واختلف في اسم أبي هالة فقيل: مالك قاله الزبيرة وقيل: زرارة، حكاه ابن منده، وقيل: هند. جزم به العسكري، وقيل: اسمه النباش بجزم به أبو عبيد، وابنه هند روى عنه الحسن بن علي فقال: «حدثني خالي»؛ لأنه أخو فاطمة لأمها، ولهند هذا ولد اسمه هند. ذكره الدولابي وغيره. فعلى قول العسكري فهو ممن اشترك مع أبيه وجده في الاسم، ومات أبو هالة في الجاهلية، وكانت خديجة قبله عند عتيق بن عائذ المخزومي.

وكان النبي على قبل أن يتزوج خديجة قدسافر في مالها مقارضًا إلى الشام، فرأى منه ميسرة غلامها ما رغبها في تزوجه، قال الزبير: وكانت خديجة تدعى في الجاهلية الطاهرة، وماتت على الصحيح بعد المبعث بعشر سنين في شهر رمضان، وقيل: بشمان، وقيل: بسبع، فأقامت معه على خمسًا وعشرين سنة على الصحيح، وقال ابن عبد البر: أربعًا وعشرين سنة وأربعة أشهر، وسيأتي من حديث عائشة ما يؤيد الصحيح في أن موتها قبل الهجرة بثلاث سنين، وذلك بعد المبعث على الصواب بعشر سنين، وقد تقدم في أبواب بدء الوحي (١) بيان تصديقها للنبي في أول وهلة، ومن ثباتها في الأمر ما يدل على قوة يقينها ووفور عقلها وصحة عزمها، لا جرم كانت أفضل نسائه على الراجح، وقد تقدم في ذكر مريم من أحاديث الأنبياء (٢) بيان شيء من هذا.

وروى الفاكهي في «كتاب مكة» عن أنس «أن النبي على كان عند أبي طالب، فاستأذنه أن يتوجه إلى خديجة فأذن له، وبعث بعده جارية له يقال لها نبعة فقال لها: انظري ما تقول له خديجة؟ قالت نبعة: فرأيت عجبًا، ما هو إلا أن سمعت به خديجة فخرجت إلى الباب فأخذت بيده فضمتها إلى صدرها ونحرها ثم قالت: بأبي وأمي، والله ما أفعل هذا لشيء، ولكني أرجو أن تكون أنت النبي الذي ستبعث، فإن/ تكن هو فاعرف حقي ومنزلتي وادع الإله الذي يبعثك

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۵۳)، کتاب بدء الوحی، باب۳، ح۳.

<sup>(</sup>٢) (٧/٥٥)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٥٥، ح٣٤٣٢.

لي. قالت: فقال لها: والله لئن كنت أنا هو قد اصطنعت عندي ما لا أضيعه أبدًا، وإن يكن غيري فإن الإله الذي تصنعين هذا لأجله لا يضيعك أبدًا».

ثم ذكر المصنف في الباب أحاديث لا تصريح فيها بما في الترجمة، إلا أن ذلك يؤخذ بطريق اللزوم من قول عائشة: «ما غرت على امرأة»، ومن قوله على: «وكان لي منها ولد» وغير ذلك.

#### الحديث الأول:

قوله: (حدثني محمد) هو ابن سلام كما جزم به ابن السكن، وعبدة هو ابن سليمان.

قوله: (سمعت عبد الله بن جعفر) هو ابن أبي طالب، ووقع عند عبد الرزاق عن ابن جريج «عن هشام بن عروة عن أبيه عن عبد الله بن الزبير عن عبد الله بن جعفر»، وهو من المزيد في متصل الأسانيد لتصريح عبدة في هذه الرواية بسماع عروة عن عبد الله بن جعفر.

قوله: (سمعت علي بن أبي طالب) زاد مسلم من رواية أبي أسامة عن هشام «بالكوفة» واتفق أصحاب هشام على ذكر علي فيه، وقصر به محمد بن إسحاق فرواه عن هشام عن أبيه عن عبد الله بن جعفر عن النبي على أخرجه أحمد وابن حبان والحاكم لكن بلفظ مغاير لهذا اللفظ، فالظاهر أنهما حديثان، وفي الإسنادرواية تابعي عن تابعي هشام عن أبيه وصحابي عن صحابي عبدالله بن جعفر عن عمه.

قوله: (خير نسائها مريم وخير نسائها خديجة) قال القرطبي (١): الضمير عائد على غير مذكور، لكنه يفسره الحال والمشاهدة، يعني به الدنيا. وقال الطيبي: الضمير الأول يعود على الأمة التي كانت فيها مريم والثاني على هذه الأمة. قال: ولهذا كرر الكلام تنبيهًا على أن حكم كل واحدة منها غير حكم الأخرى. قلت: ووقع عند مسلم من رواية وكيع عن هشام في هذا الحديث «وأشار وكيع إلى السماء والأرض» فكأنه أراد أن يبين أن المراد نساء الدنيا، وأن الضميرين يرجعان إلى الدنيا، وبهذا جزم القرطبي (٢) أيضًا. وقال الطيبي: أراد أنهما خير من الضمير ين يرجعان إلى الدنيا، وبهذا جزم القرطبي (٢) أيضًا. وقال الطيبي: أراد أنهما خير من الضمير لا يصلح أن يعود إلى السماء. كذا قال. ويحتمل أن يريد أن الضمير الأول يرجع إلى السماء والثاني إلى الأرض إن ثبت أن ذلك صدر في حياة خديجة وتكون النكتة في ذلك أن

<sup>(</sup>۱) المفهم (٦/ ٣١٤).

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ٣١٤، ٣١٥).

مريم ماتت فعرج بروحها إلى السماء، فلما ذكرها أشار إلى السماء، وكانت خديجة إذ ذاك في الحياة فكانت في الأرض فلم ذكرها أشار إلى الأرض، وعلى تقدير أن يكون بعد موت خديجة فالمراد أنهما خير من صغابير وحهن إلى السماء وخير من دفن حسدهن في الأرض، وتكون الإشارة عندذكر كل واجدة بنهما.

والذي يظهر لي أن قوله: الخير نسائها المجبر مقدم والضمير لـ «مريم» ، فكأنه قال: مريم خير نسائها أي نساء زمانها، وكذا في خديجة. وقد جزم كثير من الشراح أن المرادنساء زمانها لما تقدم في أحاديث الإنبياء (٢٠) في قصة موسى وذكر آسية من جديث أبي موسى رفعه «كمل من الرجال كثير ولم يكمل من النساء إلا مريم وآسية ، فقد أثبت في هذا الحديث الكمال لآسية كما أثبته لمريم، فامتنع حمل الخيرية في حديث الباب على الإطلاق، وجاء ما يفسر المراد صريحًا، فروى البزار والطير أني من حديث عمار بن ياسر رفعه القد فضلت خديجة على نساء أمتى كما فضلت مريم على نساء العالمين)، وهو حديث حسن الإسناد، واستدل بهذا الحديث على أن خديجة أفضل من عائشة.

قال ابن التين: ويحتمل أن لا تكون عائشة دخلت في ذلك لأنها كان لها عند موت خديجة ثلاث سنين، فلعل المراد النساء البوالغ. كذا قال، وهو ضعيف؛ فإن المراد بلفظ النساء أعم من البوالغ، ومن لم تبلغ أعم ممن كان موجودة وممن ستوجد. وقد أخرج النسائي بإسناد صحيح وأخرجه الحاكم من حديث ابن عباس مرفوعًا «أفضل نساء أهل الجنة خديجة وفاطمة ومريم وآسية ، وهذا نص صريح لا يحتمل التأويل. قال القرطبي: / لم يثبت في حق واحدة من الأربع أنها نبية إلا مريم . وقد أورد ابن عبد البر من وجه آخر عن ابن عباس رفعه «سيدة نساء العالمين مريم ثم فاطمة ثم حديجة ثم آسية» قال: وهذا حديث حسن يرفع الإشكال، قال: ومن قال: إن مريم ليست بنبية أوَّل هذا الحديث وغيره بأن «من» وإن لم تذكر في الخبر فهي مرادة. قلت: الحديث الثاني الدال على الترتيب ليس بثابت، وأصله عند أبي داود والحاكم بغير صَيْغة ترتيب. وقَلْهُ يَتَّمَسَّكُ بحديث الباب من يقول: إن مريم ليست بنبية لتسويتها في حديث الباب بخديجة، وليست خديجة بنبية بالاتفاق. والجواب أنه لا يلزم من التسوية في الخيرية التسوية في جميع الصفات، وقد تقدم ما قيل في مريم في ترجمتها من أحاديث الأنبياء <sup>(٢)</sup>. والله أعلم،

<sup>(</sup>١) (٨/ ٥٥)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٤٦، ح٣٤٣٣.

<sup>(</sup>٨/٥٣)، كتاب أحاديث الأنبياء، باب٤٥، ح٢٤٣٢.

#### الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا الليث قال: كتب إلي هشام بن عروة) وقع عند الإسماعيلي من وجه آخر عن الليث «حدثني هشام بن عروة» فلعل الليث لقي هشامًا بعد أن كتب به إليه فحدثه به، أو كان من مذهبه إطلاق «حدثنا» في الكتابة، وقد نقل الخطيب ذلك عنه في علوم الحديث.

قوله: (هلكت قبل أن يتزوجني) ذكر في الحديث الذي بعده قدر المدة ـ وسيأتي البحث فيه ـ، وأشارت بذلك إلى أنها لو كانت موجودة في زمانها لكانت غيرتها منها أشد.

قوله: (وأمره الله أن يبشرها. . .) إلخ ، سيأتي شرحه بعد هذا ، وهو أيضًا من جملة أسباب الغيرة ؛ لأن اختصاص خديجة بهذه البشرى مشعر بمزيد محبة من النبي على فيها . ووقع عند الإسماعيلي من رواية الفضل بن موسى عن هشام بن عروة بلفظ «ما حسدت امرأة قط ما حسدت خديجة حين بشرها النبي على ببيت من قصب الحديث .

قوله: (وإن كان ليذبح الشاة . . . ) إلخ ، «إن» مخففة من الثقيلة ويراد بها تأكيد الكلام ، ولهذا أتت باللام في قولها: «ليذبح» .

قوله: (في خلائلها) بالخاء المعجمة جمع خليلة أي صديقة، وهي أيضًا من أسباب الغيرة لما فيه من الإشعار باستمرار حبه لها حتى كان يتعاهد صواحباتها.

قوله: (منها) أي من الشاة.

قوله: (ما يسعهن) أي ما يكفيهن كذا للأكثر، وفي رواية المستملي والحموي «ما يتسعهن» أي يتسع لهن، وفي رواية النسفي «يشبعهن» من الشبع بكسر المعجمة وفتح الموحدة

<sup>(</sup>۱) المفهم (٦/ ٣١٧).

وليس في روايته «ما».

الحديث الثالث: من حريد من المالية

قوله: (حدثنا حميد بن عبد الرحمن) هو الرؤاسي - بضم الراء وعلى الواو همز وبعد الألف مهملة ..: ثقة باتفاق، وليس له في البخاري سوى هذا الحديث وآخر في الحدود(١١).

قوله: (وتزوجني بعدها بثلاث سنين) قال النووي (٢٠): أرادت بذلك زمن دخولها عليه، وأما العقد فتقدم على ذلك بمناف سنة ونصف أو نحو ذلك، كذا قال، وسيأتي في «باب تزويج عائشة "(٢) ما يوضع أن المدة بين العقد عليها والدخول كان أكثر من ذلك.

قوله: (وأمرة ربه عزوجل أوجبريل) هو شك من الراوي، وسيأتي في حديث أبي هريرة في هذا الباب أن البشارة بذلك من الله كانت على لسان جبريل عليه السلام.

### الحديث الرابع:

قوله: (حدثني عمر بن محمد بن الحسن حدثنا أبي) هو الأسدي الذي يعرف بالتل بالمثناة  $\frac{V}{V}$  وتشديد اللام، واسم والد الحسن الزبير، وعمر كوفي/ ما له في البخاري سوى هذا الحديث وآخر في الزكاة (٤)، وهو من صغار شيوخه. وقد نزل البخاري في هذا الإسناد بالنسبة لحديث حفص بن غياث درجة، فإنه يروي الكثير عن ولده عمر بن حفص وغيره من أصحاب حفص، وهنا لم يصل لحفص إلا باثنين، وبالنسبة لرواية هشام بن عروة درجتين فإنه قد سمع من بعض أصحابه وأخرج هذا في الصحيح في كتاب العتق(٥) منه «حدثنا عبيد بن موسى عن هشام بن عروة من مسند أبي ذرا، والسبب في اختياره إيراد هذه الطريق النازلة ما اشتملت عليه من الزيادة على رواية غيرة كمّا سأنبه عليه.

قوله: (وما رأيتها) في رواية مسلم من هذا الوجه «ولم أدركها» ، ولم أر هذه اللفظة إلا في هذه الطريق، نعم أخرجها مسلم من طريق الزهري عن عروة عن عائشة بلفظ «وما رأيتها قط»، ورؤية عائشة لخديجة كانت ممكنة ، وأما إدراكها لها فلا نزاع فيه ؛ لأنه كان لهاعند موتهاست

<sup>(</sup>١٥/ ٦٢٥)، كتاب الحدود، باب٢٦، ح ١ ٦٨٢. (1)

المنهاج (١٦/ ٢٠٠). **(Y)** 

<sup>(</sup>٨/ ٦٦١)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٤، ح ٣٨٩٦. (٣)

<sup>(</sup>٤/ ٣٤٠)، كتاب الزكاة، باب٥٧، ح١٤٨٥. (٤)

<sup>(</sup>٦/ ٣٣٨)، كتاب العتق، باب٢، ح١٨ ٢٠. (0)

سنين، كأنها أرادت بنفي الرؤية والإدراك النفي بقيد اجتماعهما عند النبي على أي لم أرها وأنا عنده ولا أدركتها كذلك. وقد وقع في بعض طرقه عند أبي عوانة «ولقد هلكت قبل أن يتزوجني».

قوله: (ولكن كان النبي ﷺ يكثر ذكرها) في رواية عبدالله البهي عن عائشة عند الطبراني «وكان إذا ذكر خديجة لم يسأم من ثناء عليها واستغفار لها».

قوله: (فربما قلت . . .) إلخ ، هذا كله زائد في هذه الرواية ، فقد أخرج الحديث مسلم وأبو عوانة والإسماعيلي وأبو نعيم من طريق سهل بن عثمان والترمذي عن أبي هشام الرفاعي كلهم عن حفص بن غياث بدونها .

قوله: (كأنه لم يكن) في رواية الكشميهني «كأن لم» بحذف الهاء من كأنه.

قوله: (إنها كانت وكانت) أي كانت فاضلة وكانت عاقلة ونحو ذلك، وعند أحمد من حديث مسروق عن عائشة «آمنت بي إذ كفر بي الناس، وصدقتني إذ كذبني الناس، وواستني بمالها إذ حرمني الناس، ورزقني الله ولدها إذ حرمني أولاد النساء».

قوله: (وكان لي منها ولد) وكان جميع أولاد النبي على من خديجة، إلا إبراهيم فإنه كان من جاريته مارية، والمتفق عليه من أولاده منها القاسم وبه كان يكنى، مات صغيرًا قبل المبعث أو بعده، وبناته الأربع: زينب ثم رقية ثم أم كلثوم ثم فاطمة، وقيل: كانت أم كلثوم أصغر من فاطمة، وعبد الله ولد بعد المبعث، فكان يقال له: الطاهر والطيب، ويقال: هما أخوان له، وماتت الذكور صغارًا باتفاق، ووقع عند مسلم من طريق حفص بن غياث هذه في آخر الحديث «قالت عائشة: فأغضبته يومًا فقلت: خديجة، فقال: إني رزقت حبها». قال القرطبي (١): كان حبه عليه لها لما تقدم ذكره من الأسباب، وهي كثيرة كل منها كان سببًا في إيجاد المحبة.

ومما كافأ النبي على به خديجة في الدنيا أنه لم يتزوج في حياتها غيرها، فروى مسلم من طريق الزهري عن عروة عن عائشة قالت: «لم يتزوج النبي على خديجة حتى ماتت»، وهذا مما لا اختلاف فيه بين أهل العلم بالأخبار، وفيه دليل على عظم قدرها عنده وعلى مزيد فضلها لأنها أغنته عن غيرها، واختصت به بقدر ما اشترك فيه غيرها مرتين؛ لأنه على عاش بعد أن تزوجها ثمانية وثلاثين عامًا انفردت خديجة منها بخمسة وعشرين عامًا وهي نحو الثلثين من المجموع، ومع طول المدة فصان قلبها فيها من الغيرة ومن نكد الضرائر الذي ربما حصل له هو

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٣١٧).

منه ما يشوش عليه بذلك، وهي فضيلة لم يشاركها فيها غيرها. ومما اختصت به سبقها نساء هذه الأمة إلى الإيمان، فسنت ذلك لكل من آمنت بعدها، فيكون لها مثل أجرهن، لما ثبت «أن من سَنَّ سُنَّة حسنة . . . \* وقد شاوكها في ذلك أبو بكر الصديق بالنسبة إلى الرجال، ولا يعرف قدر ما لكل منهما من الثواب بسبب ذلك إلا الله عز وجل. وقال النووي(١): في هذه الأحاديث دلالة لحسن العهد، وحفظ الود، ورعاية حرمة الصاحب والمعاشر حيًا وميتًا، وإكرام معارف <u>٧</u> ذلك/ الصاحب.

الحديث الخامس: المحديث الخامس

قوله: (عن إسماعيل) هو ابن أبي خالد.

قوله: (قلت لعبد الله بن أبي أوفي . . . ) إلخ، هذا مما حمله التابعي عن الصحابي عرضًا، وليس هذا من التلقين؛ لأنّ التلقين لا استفهام فيه، وإنما يقول الطالب للشيخ: قل: حدثنا فلان بكذا، فيحدث به من غير أن يكون عارفًا به حديثه ولا بعدالة الطالب، فلا يؤمن أن لا يكون ذلك الطالب ضابطًا لذلك القدر فيدل على تساهل الشيخ، فلذلك عابوه على من فعله.

قوله: (بشر النبي على) هو استفهام محذوف الأداة.

قوله: (قال: نعم) في رواية مسلم (بشر خديجة ببيت من قصب. قال: نعم. . . ، "إلخ، ووقع في رواية جرير عن إسماعيل أنهم قالوا لعبدالله بن أبي أوفي: «حدثنا ما قال لخديجة. قال: قال: بشروا خديجة فذكر الحديث. هكذا تقدم في أبواب العمرة (٢) من البخاري.

قوله: (من قصب) بفتح القاف والمهملة بعدها موحدة، قال ابن التين: المرادبه لؤلؤة مجوفة واسعة كالقصر المنيف. قلت: عند الطبراني في «الأوسط» من طريق أخرى عن ابن أبي أوفى "يعني قصب اللؤلؤ"، وعنده في "الكبير" من حديث أبي هريرة "بيت من لؤلؤة مجوفة"، وأصله في مسلم، وعنده في «الأوسط» من حديث فاطمة «قالت: قلت: يا رسول الله أين أمي خديجة؟ قال: في بيت من قصب. قلت: أمن هذا القصب؟ قال: لا من القصب المنظوم بالدر واللؤلؤ والياقوت». قال السهيلي: النكتة في قوله: «من قصب» ولم يقل: من لؤلؤ أن في لفظ القصب مناسبة لكونها أحرزت قصب السبق بمبادرتها إلى الإيمان دون غيرها، ولذا وقعت هذه المناسبة في جميع الفاظ هذا الحديث. انتهى. وفي القصب مناسبة أخرى من جهة استواء أكثر أنابيبه، وكذا كان لجنيجة من الاستواء ما ليس لغيرها؛ إذ كانت حريصة على رضاه بكل

<sup>(1)</sup> المنهاج (1/\(\frac{1}{10}\);

<sup>(</sup>۲) (۳۳/۵)، كتاب العمرة، بأب ١١، - ١٧٩٢.

ممكن، ولم يصدر منها ما يغضبه قط كما وقع لغيرها .

وأما قوله: «ببيت» فقال أبوبكر الإسكاف في «فوائد الأخبار»: المراد به بيت زائد على ما أعد الله لها من ثواب عملها؛ ولهذا قال: «لانصب فيه» أي لم تتعب بسببه. قال السهيلي: لذكر البيت معنى لطيف؛ لأنها كانت ربة بيت قبل المبعث ثم صارت ربة بيت في الإسلام منفردة به، فلم يكن على وجه الأرض في أول يوم بعث النبي على بيت إسلام إلا بيتها، وهي فضيلة ما شاركها فيها أيضًا غيرها، قال: وجزاء الفعل يذكر غالبًا بلفظه وإن كان أشرف منه، فلهذا جاء في الحديث بلفظ البيت دون لفظ القصر. انتهى. وفي ذكر البيت معنى آخر؛ لأن مرجع أهل بيت النبي الله الما ثبت في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ الرّحِسَ الله الله عنه الما تبت في تفسير قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ الرّحِسَ والحسن بيت فاطمة وعليًا والحسن وغيره، والحسين فجللهم بكساء فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي» الحديث أخرجه الترمذي وغيره، ومرجع أهل البيت هؤلاء إلى خديجة؛ لأن الحسنين من فاطمة وفاطمة بنتها، وعلي نشأ في بيت خديجة وهو صغير ثم تزوج بنتها بعدها، فظهر رجوع أهل البيت النبوي إلى خديجة دون غيرها.

قوله: (لا صخب فيه ولا نصب) الصخب بفتح المهملة والمعجمة بعدها موحدة: الصياح والمنازعة برفع الصوت، والنصب بفتح النون والمهملة بعدها موحدة التعب. وأغرب الداودي فقال: الصخب العيب، والنصب العوج. وهو تفسير لا تساعد عليه اللغة. وقال السهيلي: مناسبة نفي هاتين الصفتين \_ أعني المنازعة والتعب \_ أنه على لما دعا إلى الإسلام أجابت خديجة طوعًا فلم تحوجه إلى رفع صوت ولا منازعة ولا تعب في ذلك، بل أزالت عنه كل نصب، وآنسته من كل وحشة، وهونت عليه كل عسير، فناسب أن يكون منزلها الذي بشرها به ربها بالصفة المقابلة لفعلها.

الحديث السادس:

قوله: (عن عمارة) هو ابن القعقاع.

قوله: (عن أبي هريرة) في رواية مسلم عن ابن نمير عن ابن فضيل بهذا الإسناد «سمعت أبا هريرة».

قوله: (أتى جبريل) في رواية سعيدبن كثير عند الطبراني/ أن ذلك كان وهو بحراء.

قوله: (هذه خديجة قد أتت) في رواية مسلم «قد أتتك» ومعناه توجهت إليك، وأما قوله

ثانيًا: «فإذا هي أتتك» فمعناه وصلت إليك،

قوله: (إناء فيه إدام أو طعام أو شراب) شك من الراوي، وكذا عند مسلم، وفي رواية الإسماعيلي «فيه إدام أو طعام وشراب»، وفي رواية سعيد بن كثير المذكور عند الطبراني أنه كان حيسًا.

قوله: (فاقرأ عليها السلام من ربها ومني) زاد الطبراني في الرواية المذكورة «فقالت: هو السلام ومنه والسلام وعلى جبريل السلام»، وللنسائي من حديث أنس قال: «قال جبريل للنبي على: إن الله يقرئ خديجة السلام» يعني فأخبرها «فقالت: إن الله هو السلام، وعلى جبريل السلام وعليك يا رسول الله السلام ورحمة الله وبركاته»، زاد ابن السني من وجه آخر «وعلى من سمع السلام» إلا الشيطان». قال العلماء: في هذه القصة دليل على وفور فقهها ؛ لأنها لم تقل: «وعليه السلام» كما وقع لبعض الصحابة حيث كانوا يقولون في التشهد: «السلام على الله» فنهاهم النبي وقال: «إن الله هو السلام، فقولوا: التحيات لله» فعرفت خديجة لصحة فهمها أن الله لا يرف عليه السلام كما يرد على المنخلوقين ؛ لأن السلام اسم من خديجة لصحة فهمها أن الله لا يرف عليه السلام كما يرد على المنخلوقين ؛ لأن السلام اسم من أقول عليه السلام والسلام السم، ومنه يطلب، ومنه يحصل؟ فيستفاد منه أنه لا يليق بالله إلا الثناء عليه فجعلت مكان رد السلام عليه الثناء عليه، ثم غايرت بين ما يليق بالله وما يليق بغيره الثناء عليه فجعلت مكان رد السلام عليه الثناء عليه، ثم غايرت بين ما يليق بالله وما يليق بغيره فقالت: «وعلى جبريل السلام وعلى من بلغة.

والذي يظهر أن جبريل كان حاضرًا عند جوابها فردت عليه وعلى النبي على مرتين: مرة بالتخصيص ومرة بالتعميم، ثم أخرجت الشيطان ممن سمع؛ لأنه لا يستحق الدعاء بذلك، قيل: إنما بلغها جبريل عليه السلام من ربها بواسطة النبي التخاصي وقد واجه مريم بالخطاب، لما سلم على عائشة لم يواجهها بالسلام بل راسلها مع النبي الله وقد واجه مريم بالخطاب، فقيل لأنها نبية ، وقيل: لأنها لم يكن معها زوج يحترم معه مخاطبتها. قال السهيلي: استدل بهذه القصة أبو بكر بن داود على أن خديجة أفضل من عائشة ؛ لأن عائشة سلم عليها جبريل من قبل نفسه ، وخديجة أبلغها السلام من ربها ، وزعم ابن العربي أنه لا خلاف في أن خديجة أفضل من عائشة ، ورد بأن الخلاف ثابت قديمًا وإن كان الراجح أفضلية خديجة بهذا وبما تقدم .

قلت: ومن صريح ما جاء في تفضيل خديجة ما أخرجه أبو داود والنسائي وصححه

الحاكم من حديث ابن عباس رفعه وأفضل نساء أهل الجنة خديجة بنت خويلد وفاطمة بنت محمد»، قال السبكي الكبير كما تقدم: لعائشة من الفضائل ما لا يحصى، ولكن الذي نختاره وندين الله به أن فاطمة أفضل ثم خديجة ثم عائشة. واستدل لفضل فاطمة بما تقدم في ترجمتها أنها سيدة نساء المؤمنين. قلت: وقال بعض من أدركناه: الذي يظهر أن الجمع بين الحديثين أولى، وأن لا نفضل إحداهما على الأخرى، وسئل السبكي: هل قال أحد إن أحدًا من نساء النبي على خديجة وعائشة أفضل من فاطمة؟ فقال: قال به من لا يعتد بقوله ؛ وهو من فضل نساء النبي على جميع الصحابة لأنهن في درجته في الجنة. قال: وهو قول ساقط مردود. انتهى. وقائله هو أبو محمد بن حزم وفساده ظاهر.

قال السبكي: ونساء النبي ﷺ بعد خديجة وعائشة متساويات في الفضل، وهن أفضل النساء لقول الله تعالى: ﴿ لَسَّ أُنَّ كَأَحَدِ مِنَ النِسَآءِ إِنِ اَتَّقَيَّانُ ﴾ الآية[الأحزاب: ٣٦]، ولا يستثنى من ذلك إلا من قيل إنها نبية كمريم. والله أعلم. ومما نبه عليه أنه وقع عند الطبراني من رواية أبي يونس عن عائشة أنها وقع لها نظير ما وقع لخديجة من السلام والجواب، وهي رواية شاذة، والعلم عندالله تعالى.

#### الحديث السابع:

قوله: (استأذنت هالة بنت خويلد) هي أخت خديجة، وكانت زوج الربيع بن عبد العزى ابن عبد شمس والد أبي العاص بن الربيع زوج زينب بنت النبي على وقد ذكروها في الصحابة وهو ظاهر هذا الحديث، وقد ها جرت إلى المدينة ؛ لأن دخولها كان بها أي بالمدينة ، ويحتمل أن تكون دخلت على النبي على بمكة حيث كانت عائشة معه في بعض سفراته، ووقع عند المستغفري من طريق حماد بن سلمة عن هشام بهذا السند «قدم ابن لخديجة يقال له هالة،

الشراف (۱۲/ ۱۸٤)، ح ۱۷۱۰ .

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٨١).

<sup>(</sup>۳) (٤/ ۱۸۸۹)، ح۲۲۲۸۷.

فسمع النبي على في قائلته كلام هالة ، فائتبه وقال: هالة هالة »، قال المستغفري: الصواب هالة أخت خديجة. انتهى . وروى الطبراني في «الأوسط» من طريق تميم بن زيد بن هالة عن أبي هالة عن أبيه أنه دخل على النبي الله وهو راقد فاستيقظ فضمه إلى صدره وقال: «هالة هالة»، وذكر ابن حبان وابن عبد البر في الصحابة هالة بن أبي هالة التميمي ، فلعله كان لخديجة أيضًا ابن اسمه هالة . والله أعلم .

قوله: (فعرف استئذان خديجة) أي صفته لشبه صوتها بصوت أختها فتذكر خديجة بذلك، وقوله: «ارتاع» من الروح بفتح الراء أي فزع، والمراد من الفزع لازمه وهو التغير، ووقع في بعض الروايات «ارتاح» بالحاء المهملة أي اهتز لللك سرورا، وقوله «اللهم هالة» فيه حذف تقديره اجعلها هالقد فعلى هذا فهو منصوب، ويحتمل أن يكون خبر مبتدأ محذوف أي «هذه هالة» وعلى هذا هو مرضوع، وفي الحديث أن من أحب شيئًا أحب محبوباته وما يشبهه وما يتعلق به.

قوله: (حمراء الشدقين) بالجر، قال أبو البقاء (١): يجوز في حمراء الرفع على القطع والنصب على الصفة أو الحال، ثم الموجود في جميع النسخ وفي مسلم «حمراء» بالمهملتين، وحكى ابن التين أنه روي بالجيم والزاي ولم يذكر له معنى، وهو تصحيف، والله أعلم. قال القرطبي (٢): قيل: معنى «حمراء الشدقين» بيضاء الشدقين، والعرب تطلق على الأبيض الأحمر كراهة اسم البياض لكونه يشبه البرص، ولهذا كان والله يقول لعائشة يا حميراء. ثم استبعد القرطبي هذا لكون عائشة أوردت هذه المقالة مورد التنقيص، فلو كان الأمر كما قيل لنصت على البياض لأنه كان يكون أبلغ في مرادها. قال: والذي عندي أن المراد بذلك نسبتها إلى كبر السن؛ لأن من دخل في سن الشيخوخة مع قوة في بدنه يغلب على لونه غالبًا الحمرة المائلة إلى السمرة. كذا قال، والذي يتبادر أن المراد بالشدقين ما في باطن الفم فكنت بذلك عن سقوط أسنانها حتى لا يبقى داخل فمها إلا اللحم الأحمر من اللثة وغيرها، وبهذا جزم النووى (٢) وغيره.

قوله: (قد أبدلك الله خيرًا منها) قال ابن التين: في سكوت النبي على هذه المقالة دليل

<sup>(</sup>١) إعراب الحديث النبوي (ص: ٣٤٢)، ح١١١، مسندعائشة.

<sup>(</sup>Y) المفهم (T/ M/Y).

<sup>(</sup>٣) المنهاج (١٥/ ٢٠١).

على أفضلية عائشة على خديجة إلا أن يكون المراد بالخيرية هنا حسن الصورة وصغر السن. انتهى. ولا يلزم من كونه لم ينقل في هذه الطريق أنه الله و الطبراني في هذه الواقع أنه صدر منه رد لهذه المقالة ، ففي رواية أبي نجيح عن عائشة عند أحمد والطبراني في هذه القصة «قالت عائشة: فقلت: أبدلك الله بكبيرة السن حديثة السن. فغضب حتى قلت: والذي بعثك بالحق لا أذكرها بعد هذا إلا بخير»، وهذا يؤيد ما تأوله ابن التين في الخيرية المذكورة ، والحديث يفسر بعضه بعضًا، وروى أحمد أيضًا والطبراني من طريق مسروق عن عائشة في نحو هذه القصة «فقال على المدني الله خيرًا منها؛ آمنت بي إذ كفر بي الناس . . . » الحديث، قال عياض (۱۵): قال الطبري وغيره من العلماء: الغيرة مسامح للنساء ما يقع فيها ولا عقوبة عليهن عياض (۱۵) قال الحالة لما جبلن عليه منها ، ولهذا لم يزجر النبي الله عن ذلك ، وتعقبه عياض بأن ذلك جرى من عائشة لصغر سنها وأول شبيبتها ، فلعلها لم تكن بلغت حينئذ.

قلت: وهو محتمل مع ما فيه من نظر. قال القرطبي (٢): لا تدل قصة عائشة هذه على أن الغيرى لا تؤاخذ بما يصدر منها؛ لأن الغيرة هنا جزء سبب، وذلك أن عائشة اجتمع فيها حينئذ الغيرة وصغر السن والإدلال، قال فإحالة الصفح عنها على الغيرة وحدها تحكم، نعم الحامل لها على ما قالت الغيرة لأنها هي التي نصت عليها بقولها: «فغرت» وأما الصفح فيحتمل أن يكون لأجل الغيرة وحدها، ويحتمل أن يكون لها ولغيرها من الشباب والإدلال. قلت: الغيرة محققة بتنصيصها، والشباب محتاج إلى دليل، فإنه على دخل عليها وهي بنت تسع وذلك في أول زمن البلوغ، فمن أين له أن ذلك القول وقع في أوائل دخوله عليها وهي بنت تسع، وأما إدلال المحبة فليس موجبًا للصفح عن حق الغير، بخلاف الغيرة فإنما يقع الصفح بها؛ لأن من يحصل لها الغيرة لا تكون في كمال عقلها، فلهذا تصدر منها أمور لا تصدر منها في حال عدم الغيرة. والله أعلم.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الإكمال(٧/٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) المفهم (٦/ ٣١٨).

### ٢٣ ـ باب. فِكْرُ هِنْدِ بِنْتِ عُنْبَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا

٣٨٢٥ - وَقَالَ عَبْدَانُ أَخْبَرْتُهُ يُونُسُ عَنِ الرُّهْرِيِّ حَدَّثِنِي عُرُوةُ أَنَّ عَاثِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: قَالَتْ: جَاءَتْ هِنْدُ بِنْتُ عُثْبَةً فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا كَانَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ مِنْ أَهْلِ خِبَاءِ أَحَبُ إِلَيَّ أَنْ يَعِزُوا إِلَيَّ أَنْ يَعِزُوا مِنْ أَهْلِ خِبَاءِ أَحَبُ إِلَيَّ أَنْ يَعِزُوا إِلَيَّ أَنْ يَعِزُوا مِنْ أَهْلِ خِبَائِكَ، ثُمَّ مَا أَصْبَحَ الْيَومَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ أَهْلُ خِبَاءِ أَحَبُ إِلَيَّ أَنْ يَعِزُوا إِلَيَّ أَنْ أَهْلِ خِبَائِكَ، ثُمَّ مَا أَصْبَحَ الْيَومَ عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ أَهْلُ خِبَاءِ أَحَبُ إِلَى أَنْ يَعِزُوا مِنْ أَهْلِ خِبَائِكَ، قَالَ: "وَأَيْضًا وَالَّذِي نَفْسِي بِيدِهِ" قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلٌ مِسْلِكَ، فَهُلْ عَلَى حَرَجٌ أَنْ أُطْعِمَ مِنَ الَّذِي لَهُ عِبَالَنَا؟ قَالَ: "لا أَرَاهُ إِلا بِالْمَعْرُوفِ".

[تقدُّم فَيُ ١٤٠٤ أَكُمُ الْأَطْرِافَ: ٢٤٦٠، ٥٩٥٩، ٣٦٥٥، ٥٣٧٥، ١٤٦٦، ٢٦٦١، ١٦٧٧]

قوله: (باب ذكر هند بنت عتبة بن ربيعة) أي ابن عبد شمس، وهي والدة معاوية، قتل أبوها ببدر كما سيأتي في المغازي (١)، وشهدت مع زوجها أبي سفيان أحدًا، وحرضت على قتل حمزة عم النبي الكونه قتل عمها شيبة وشرك في قتل أبيها عتبة فقتله وحشي بن حرب كما سيأتي بيان ذلك في حديث وحشي (٢)، ثم أسلمت هند يوم الفتح، وكانت من عقلاء النساء، وكانت قبل أبي سفيان عند الفاكه بن المغيرة المخزومي ثم طلقها في قصة جرت، فتزوجها أبو سفيان فأنتجت عنده، وهي القائلة للنبي الماهمة على النساء المبايعة ولا يسرقن ولا يزنين: «وهل تزني الحرة؟!» وماتت هند في خلافة عمر.

قوله: (وقال عبدان) كذا للجميع بصيغة التعليق، وكلام أبي نعيم في «المستخرج» يقتضي أن البخاري أخرجه موصولاً عن عبدان، وقد وصله البيهقي (٣) أيضًا من طريق أبي الموجه عن عبدان.

قوله: (خباء) بكسر المعجمة وتخفيف الموحدة مع المد، هي خيمة من وبر أو صوف، ثم أطلقت على البيت كيف ما كان.

قوله: (قال: وأيضًا والذي نفسي بيده) قال ابن التين: فيه تصديق لها فيما ذكرته. كأنه رأى أن المعنى: وأنا أيضًا بالنسبة إليك مثل ذلك، وتُعقب من جهة طرفي البغض والحب، فقد كان في المشركين من كان أشد أذى للنبي على من هند وأهلها، وكان من المسلمين بعد أن

<sup>(</sup>۱) (۲۹/۹)، كتاب المغازي، باب٧، ح٣٩٦٠.

<sup>(</sup>٢) (١٤٣/٩)، كتاب المغازي، باب٢٣، ح٢٠٧٢.

<sup>(</sup>٣) السنن الكبرى(٧/ ٤٧٧)، وانظر أيضًا: تغليق التعليق (٤/ ٨٢).

أسلمت من هو أحب إلى النبي ﷺ منها ومن أهلها، فلا يمكن حمل الخبر على ظاهره. وقال غيره: المعني بقوله: «وأيضًا» ستزيدين في المحبة كلما تمكن الإيمان من قلبك، وترجعين عن البغض المذكور حتى لا يبقى له أثر. فأيضًا خاص بما يتعلق بها لا أن المرادبها أني كنت في حقك كما/ ذكرت في البغض ثم صرت على خلافه في الحب بل ساكت عن ذلك، ولا يعكر ٧ على هذا قوله في بعض الروايات: «وأنا» إن ثبت الرواية بذلك.

قوله: (إن أبا سفيان رجل مسيك) سيأتي شرحه في كتاب النفقات (١) إن شاء الله تعالى .

وفي الحديث دلالة على وفور عقل هند وحسن تأتيها في المخاطبة، ويؤخذ منه أن صاحب الحاجة يستحب له أن يقدم بين يدي نجواه اعتذار الذاكان في نفس الذي يخاطبه عليه موجدة، وأن المعتذر يستحب له أن يقدم ما يتأكد به صدقه عند من يعتذر إليه ؛ لأن هندًا قدمت الاعتراف بذكر ما كانت عليه من البغض ليعلم صدقها فيما ادعته من المحبة، وقد كانت هند في منزلة أمهات نساء النبي على الأن أم حبيبة إحدى زوجاته بنت زوجها أبي سفيان.

### ٢٤ ـ بــاب. حَدِيثُ زَيْدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ نُفَيْلِ

٣٨٢٦ حَدَّنَنِي مُحَمَّدُ بْنُ أَبِي بَكْرِ حَدَّثَنَا فُضَيْلُ بْنُ سُلَيْمَانَ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ عُقْبَةً حَدَّثَنَا مُسَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ لَقِي زَيْدَ بْنَ عَمْرِ و بْنِ نُفَيْلٍ سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِي ﷺ سُفْرَةٌ، فَأَبَى أَنْ يَأْكُلُ بِأَسْفَلِ بَلْدَحٍ قَبْلَ أَنْ يَتْزِلَ عَلَى النَّبِي ﷺ الْوَحْيُ، فَقُدَّمَتْ إِلَى النَّبِي ﷺ سُفْرَةٌ، فَأَبَى أَنْ يَأْكُلُ مِنْهَا، ثُمَّ قَالَ زَيْدٌ: إِنِّي لَسْتُ آكُلُ مِمَّا تَذْبَحُونَ عَلَى أَنْصَابِكُمْ، وَلا آكُلُ إِلا مَا ذُكِرَ اسْمُ اللَّهِ عَلَيْهِ. وَأَنَّ زَيْدَ بْنَ عَمْرِ و كَانَ يَعِيبُ عَلَى قُرَيْشِ ذَبَائِحَهُمْ وَيَقُولُ: الشَّاةُ خَلَقَهَا اللَّهُ وَأَنْزَلَ لَهَا مِنَ السَّمَاءِ وَأَنْ زَيْدَ بْنَ عَمْرِ و كَانَ يَعِيبُ عَلَى قُرَيْشِ ذَبَائِحَهُمْ وَيَقُولُ: الشَّاةُ خَلَقَهَا اللَّهُ وَأَنْزَلَ لَهَا مِنَ السَّمَاءِ الْمَاءَ، وَأَنْبَتَ لَهَا مِنَ الأَرْضِ ثُمَّ تَذْبَحُونَهَا عَلَى غَيْرِ اسْمِ اللَّهِ!! إِنْكَارًا لِذَلِكَ وَإِعْظَامًا لَهُ.

[الحديث: ٣٨٢٦، طرفه في: ٥٤٩٩]

٣٨٢٧ قَالَ مُوسَى: حَدَّثِنِي سَالِمُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُهُ إِلا تَحَدَّثَ بِهِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ اللَّهِ وَلا أَعْلَمُهُ إِلا تَحَدَّثَ بِهِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ اللَّهُ عَنْ زَيْدَ بْنَ عَمْرِ و بْنِ نُفَيْلِ خَرَجَ إِلَى الشَّامِ يَسْأَلُ عَنِ الدِّينِ وَيَتَبُعُهُ، فَلَقِيَ عَالِمًا مِنَ الْيَهُودِ فَسَأَلَهُ عَنْ ذِينَهُمْ ، فَقَالَ: لا تَكُونُ عَلَى دِيننَا حَتَّى تَأْخُذَ بِنَصِيبِكَ دِينِهِمْ ، فَقَالَ: لا تَكُونُ عَلَى دِيننَا حَتَّى تَأْخُذَ بِنَصِيبِكَ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ ، فَلا أَخْمِلُ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ شَيْعًا أَبَدًا ، وَأَنَّى مِنْ غَضَبِ اللَّهِ ، قَالَ زَيْدٌ: مَا أَفِرُ إِلا مِنْ غَضَبِ اللَّهِ ، وَلا أَحْمِلُ مِنْ غَضَبِ اللَّهِ شَيْعًا أَبَدًا ، وَأَنَّى مَنْ غَضِي اللَّهِ مَا الْحَيْيِفُ؟ أَسْتَطِيعُهُ ؟ فَهَلْ تَدُلُّنِي عَلَى غَيْرِهِ ؟ قَالَ: مَا أَعْلَمُهُ إِلا أَنْ يَكُونَ حَنِيفًا . قَالَ زَيْدٌ: وَمَا الْحَنِيفُ؟

<sup>(</sup>۱) (۲۱/۲۲۲)، كتاب النفقات، باب، ح ٥٣٦٤.

قال: دِينُ إِبْرَاهِيمَ؛ لَمْ يُكُنُ يَهُودِيًا وَلا نَصْرَانِيًّا وَلا يَعْبُدُ إِلا اللَّهَ. فَخَرَجَ زَيْدٌ فَلَقِي عَالِمًا مِنَ النَّصَارَى، فَذَكَرَ مِثْلَةٌ فَقَالَ إِلَى كُنُونَ عَلَى دِينِنَا حَتَّى تَأْخُذَ بِنَصِيبِكَ مِنْ لَعْنَةِ اللَّهِ. قَالَ: مَا أَفِرُّ إِلا مِنْ لَعْنَةِ اللَّهِ، وَلا مِنْ غَضَبِهِ شَيْئًا أَبَدًا، وَأَنَّى أَسْتَطِيعُ؟ فَهَلْ تَدُلُنِي عَلَى عَيْرِهِ؟ قَالَ: مَا أَخْلُمُهُ إِلا أَنْ يَكُونَ حَنِيفًا. قَالَ: وَمَا الْحَنِيفُ؟ قَالَ: دِينُ إِبْرَاهِيمَ لَمْ يَكُنْ يَهُودِيًّا وَلا نَصْرَانِيًّا وَلا يَعْبُدُ إِلا اللَّهُ، فَلَمًّا رَأَى زَيْدٌ قَوْلَهُمْ فِي إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلام خَرَجَ، فَلَمَّا رَأَى زَيْدٌ قَوْلَهُمْ فِي إِبْرَاهِيمَ عَلَيْهِ السَّلام خَرَجَ، فَلَمَّا بَرَزَهُمَ يَدَيْهِ فَقَالَ: اللَّهُمَّ إِنِّي أَشْهَدُ أَنِي عَلَى دِينِ إِبْرَاهِيمَ.

/ ٣٨٢٨ ـ وَقَالَ اللَّيْنُ : كَتَبَ إِلَيَّ هِشَامٌ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَسْمَاءَ بِنْتِ أَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَتْ: رَأَيْتُ زِيْدَ بْنَ عَنْرِو بْنِ أَمَّنْ فَائِمًا مُسْنِدًا ظَهْرَهُ إِلَى الْكَعْبَةِ يَقُولُ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْسٍ، وَاللَّهِ مَا مِنْكُمْ عَلَى دِينِ إِبْرَاهِيمَ فَيْرِي مَ وَكَانَ يُعْيِي الْمَوْءُودَة ، يَقُولُ لِلرَّجُلِ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَقْتُلَ ابْنَتَهُ : لا مَعْنَدُ مُونِيكَ مُؤْنَعَهَا مَ فَيْرُ فَيْ فَي الْمَوْءُودَة قَالَ لابِيهَا : إِنْ شِنْتَ دَفَعْتُهَا إِلَيْكَ ، وَإِنْ شِنْتَ كَفَيْنُكَ مُؤْنَتَهَا .

(باب حدیث زید بن همرو بن نفیل) هو ابن عم عمر بن الخطاب بن نفیل، وقد تقدم نسبه في ترجمته، وهو والد سعید بن زید أحد العشرة؛ وكان ممن طلب التوحید وخلع الأوثان وجانب الشرك، لكنه مات قبل المبعث، فروى محمد بن سعد والفاكهي من حدیث عامر بن ربیعة حلیف بني عدي بن تعنی قال: قال لي زید بن عمرو: إني خالفت قومي، واتبعت ملة إبراهیم وإسماعیل وما كافا یعتدان، وكانا یصلیان إلی هذه القبلة، وأنا أنتظر نبیا من بني إسماعیل یبعث، ولا أراني أفركه، وأنا أومن به وأصدقه وأشهد أنه نبي، وإن طالت بك حیاة فاقره مني السلام. قال عامر: فلما أسلمت أعلمت النبي به بخبره قال: فرد علیه السلام وترحم علیه. قال: ولقد رأیته في الجنة یسحب ذیولاً»، وروى البزار والطبراني من حدیث ورقة وامتنع زید قال: «خرج زید بن عمرو و ورقة بن نوفل یطلبان الدین، حتی أتیا الشام، فتنصر ورقة وامتنع زید، فأتی الموصل فلقي راهباً فعرض علیه النصرانیة فامتنع» وذكر الحدیث نحو حدیث ابن عمر الآتي في ترجمته وفیه «قال سعید بن زید: فسألت أنا وعمر رسول الله ورخمه، فإنه مات علی دین إبراهیم»، وروى الزبیر بن بكار من طریق نظام بن عروة قال: فبلغنا أن زیدًا كان بالشام، فبلغه مخرج النبي به فاقبل یریده فقتل بمضیعة من أرض البلقاء»، وقال ابن إسحاق: لما توسط بلاد لخم قتلوه. وقیل: إنه مات قبل المبعث بخمس سنین عند بناء قریش الكعبة.

قوله: (بأسفل بلدح) هو مكان في طريق التنعيم، بفتح الموحدة والمهملة بينهما لام سباكنة وآخره مهملة، ويقال هو واد.

قوله: (فقدمت) بضم القاف. قوله: (إلى النبي ﷺ) كذا للأكثر، وفي رواية الجرجاني «فقدم إليه النبي ﷺ سفرة»، قال عياض<sup>(۱)</sup>: الصواب الأول. قلت: رواية الإسماعيلي توافق رواية الجرجاني، وكذا أخرجه الزبير بن بكار والفاكهي وغيرهما. وقال ابن بطال<sup>(۱)</sup>: كانت السفرة لقريش قدموها للنبي ﷺ فأبى أن يأكل منها، فقدمها النبي ﷺ لزيد بن عمرو فأبى أن يأكل منها، وقال مخاطبًا لقريش الذين قدموها أولاً: «إنا لا نأكل ما ذبح على أنصابكم» انتهى. وما قاله محتمل، لكن لا أدري من أين له الجزم بذلك، فإني لم أقف عليه في رواية أحد، وقد تبعه ابن المنير في ذلك وفيه ما فيه.

قوله: (على أنصابكم) بالمهملة جمع نصب بضمتين وهي أحجار كانت حول الكعبة يذبحون عليها للأصنام، قال الخطابي (٢): كان النبي الايأكل مما يذبحون عليها للأصنام، ويأكل ما عدا ذلك وإن كانوا لا يذكرون اسم الله عليه؛ لأن الشرع لم يكن نزل بعد، بل لم ينزل الشرع بمنع أكل ما لم يذكر اسم الله عليه إلا بعد المبعث بمدة طويلة. قلت: وهذا الجواب أولى مما ارتكبه ابن بطال، وعلى تقدير أن يكون حارثة ذبح على الحجر المذكور فإنما يحمل على أنه إنما ذبح عليه لغير الأصنام، وأما قوله تعالى: ﴿ وَمَا ذُبِحَ عَلَى ٱلنَّصُبِ ﴾ [المائدة: ٣] فالمراد به ما ذبح عليه للأصنام، ثم قال الخطابي: وقيل: لم ينزل على النبي في تحريم ذلك شيء. قلت: وفيه نظر؛ لأنه كان قبل المبعث فهو من تحصيل الحاصل: وقد وقع في حديث سعيد بن زيد الذي قدمته وهو عند أحمد «وكان ابن/ زيد يقول: عذت بما عاذ به إبراهيم. ثم يخر ساجدًا للكعبة، قال: فمر بالنبي في وزيد بن حارثة وهما يأكلان من سفرة لهما فدعياه فقال: يا ابن أخي لا آكل مما ذبح على النصب. قال: فما رؤي النبي بي أكل مما ذبح على النصب من يومه ذلك».

وفي حديث زيدبن حارثة عند أبي يعلى والبزار وغيرهما قال: «خرجت مع رسول الله على والبزار وغيرهما قال: «خرجت مع رسول الله على يومًا من مكة وهو مردفي، فذبحنا شاة على بعض الأنصاب فأنضجناها، فلقينا زيدبن عمرو،

مشارق الأنوار (١/ ٥٤).

<sup>.(</sup>E+A/0) (Y)

<sup>(</sup>٣) الأعلام (٣/ ١٦٥٨).

فذكر الحديث مطولاً وفيه: "فقال زيد: إني لا آكل مما لم يذكر اسم الله عليه"، قال الداودي: كان النبي على قبل المبعث يجانب المشركين في عاداتهم، لكن لم يكن يعلم ما يتعلق بأمر الذبح، وكان زيد قد علم ذلك من أهل الكتاب الذين لقيهم، وقال السهيلي: فإن قيل فالنبي على كان أولى من زيد بهذه الفضيلة، فالجواب أنه ليس في الحديث أنه على أكل منها، وعلى تقدير أن يكون أكل فزيد إنما كان يفعل ذلك برأي يراه لا بشرع بلغه، وإنما كان عند أهل الجاهلية بقايا من دين إبراهيم، وكان في شرع إبراهيم تحريم الميتة لا تحريم ما لم يذكر اسم الله عليه، وإنما نزل تحريم ذلك في الإسلام، والأصح أن الأشياء قبل الشرع لا توصف بحل ولا بحرمة، مع أن الذبائج لها أصل في تحليل الشرع، واستمر ذلك إلى نزول القرآن، ولم ينقل أن أحدًا بعد المبعث كف عن الذبائح حتى نزلت الآية.

قلت: وقوله: إن زيدًا فعل ذلك برأيه أولى من قول الداودي: إنه تلقاه عن أهل الكتاب، فإن حديث الباب بين فيما قال السهيلي، وإن ذلك قاله زيد باجتهاد لا بنقل عن غيره، ولاسيما وزيد يصرح عن نفسه بأنه لم يتبع أحدًا من أهل الكتابين. وقد قال القاضي عياض (۱) في الملة المشهورة في عصمة الأنبياء قبل النبوة إنها كالممتنع؛ لأن النواهي إنما تكون بعد تقرير الشرع، والنبي على لم يكن متعبدًا قبل أن يوحى إليه بشرع من قبله على الصحيح، فعلى هذا فالنواهي إذا لم تكن موجودة فهي معتبرة في حقه. والله أعلم. فإن فرعنا على القول الآخر فالجواب عن قوله: «ذبحنا شاة على بعض الأنصاب» يعني الحجارة التي ليست بأصنام ولا معبودة، إنما هي من آلات الجزار التي يذبح عليها؛ لأن النصب في الأصل حجر كبير، فمنها ما يكون عندهم من جملة الأصنام فيذبحون له وعلى اسمه، ومنها ما لا يعبد بل يكون من آلات الذبح فيذبح الذابح عليه لا للصنم، أو كان امتناع زيد منها حسمًا للمادة.

قوله: (فإن زيدبن عمرو) هو موصول بالإسناد المذكور.

قوله: (قال موسى) هو ابن عقبة، والخبر موصول بالإسناد المذكور إليه، وقد شك فيه الإسماعيلي فقال: ما أدري هذه القصة الثانية من رواية الفضيل بن موسى أم لا، ثم ساقها مطولة من طريق عبد العزيز بن المختار عن موسى بن عقبة، وكذا أوردها الزبير بن بكار والفاكهي بالإسنادين معًا(٢).

<sup>(</sup>١) الشفا(١/ ٣٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر: تغليق التعليق (٤/ ٨٣ ، ٨٣).

قوله: (لا أعلمه إلا يحدث به عن ابن عمر) قد ساق البخاري الحديث الأول في الذبائح (١) من طريق عبد العزيز بن المختار عن موسى بغير شك، وساق الإسماعيلي هذا الثاني من رواية عبد العزيز المذكور بالشك أيضًا فكان الشك فيه من موسى بن عقبة .

قوله: (يسأل عن الدين) أي دين التوحيد.

قوله: (ويتبعه) بتشديد المثناة بعدها موحدة، وللكشميهني بسكون الموحدة بعدها مثناة مفتوحة ثم غين معجمة أي يطلبه.

قوله: (فلقي عالمًا من اليهود) لم أقف على اسمه، وفي حديث زيدبن حارثة المذكور «إن النبي على قال لزيدبن عمرو: مالي أرى قومك قد شنفوا عليك» أي أبغضوك، وهو بفتح الشين المعجمة وكسر النون بعدها فاء «قال: خرجت أبتغي الدين فقدمت على الأحبار فوجدتهم يعبدون الله ويشركون به».

قوله: (فلقي عالمًا من النصارى) لم أقف على اسمه أيضًا، ووقع في حديث زيدبن حارثة «قال لي شيخ من أحبار الشام: إنك لتسألني عن دين ما أعلم أحدًا/ يعبد الله به إلا شيخًا لا المجزيرة، قال: فقد مت عليه فقال: إن الذي تطلب قد ظهر ببلادك، وجميع من رأيتهم في ضلال»، وفي رواية الطبراني من هذا الوجه «وقد خرج في أرضك نبي ـ أو هو خارج ـ فارجع وصدقه وآمن به. قال زيد: فلم أحس بشيء بعد». قلت: وهذا مع ما تقدم يدل على أن زيدًا رجع إلى الشام فبعث النبي على أن فرجع ومات. والله أعلم.

قوله: (وأنا أستطيع) أي والحال أن لي قدرة على عدم حمل ذلك، كذا للأكثر بتخفيف النون ضمير القائل، وفي رواية بتشديد النون بمعنى الاستبعاد، والمراد بغضب الله إرادة إيصال العقاب (٢) كما أن المراد بلعنة الله الإبعاد عن رحمته.

**قوله: (فلما**برز) أي خارج أرضهم.

قوله: (اللهم إني أشهدك أني على دين إبراهيم) بكسر الهمزة الأولى وفتح الثانية، وفي

<sup>(</sup>١) (٢١/ ٤٦٨)، كتاب الصيد والذبائح، باب ١٦، ح ٥٤٩٥.

<sup>(</sup>٢) قوله: «والمراد بغضب الله . . . »: الواجب إثبات حقيقة الغضب، وحقيقة اللعن قولاً وفعلاً على ما يليق به سبحانه كسائر الصفات والأفعال، وتأويل الغضب بإرادة العقاب هي طريقة أهل التأويل من الأشاعرة وغيرهم ممن يثبت بعض الصفات وينفي بعضها، فيلزمهم القول فيما نفوه نظير قولهم فيما أثبتوه، وإلا كانوا متناقضين مفرقين بين المتماثلات . [البراك].

وانظر: التعليق في (٧/ ٤٩٣)، هامش رقم (٣).

حديث سعيد بن زيد فغانطاق زيد وهو يقول: لبيك حقاحقًا، تعبدًا ورقًا، ثم يخر فيسجد لله».

قوله: (وقال الليف: كتب إلي هشام) أي ابن عروة، وهذا التعليق رويناه موصولاً في حديث زغبة أن من رواية أبي بكر بن أبي داود عن عيسى بن حماد وهو المعروف بزغبة عن الليث، وأخرج ابن إسحاق من هشام بن عروة هذا الحديث بتمامه، وأخرجه الفاكهي من طريق عبد الرحمن بن أبي الزناد، والنسائي وأبو نعيم في «المستخرج» من طريق أبي أسامة كلهم عن هشام بن عروة.

قوله: (ما متكم صلى فين إبراهيم غيري) زاد أبو أسامة في روايته «وكان يقول: إلهي إله إبراهيم، وديني دين إبراهيم، وفي رواية ابن أبي الزناد «وكان قد ترك عبادة الأوثان، وترك أكل ما يذبح على النصب، وفي رواية ابن إسحاق «وكان يقول: اللهم لو أعلم أحب الوجوه إليك لعبدتك به، ولكني لا أعلمه، ثم يسجد على الأرض براحته».

قوله: (وكان يحمي الموجودة) هو مجاز، والمراد بإخياتها إبقاؤها، وقد فسره في الحديث. ووقع في رواية ابن أبي الزناد «وكان يفتدي الموءودة أن تقتل»، والموءودة مفعولة من وأد الشيء إذا أثقل، وأطلق عليها اسم الوأد اعتبارًا بما أريد بها وإن لم يقع، وكان أهل الحاهلية يدفنون البنات وهن بالمحياة، ويقال: كان أصلها من الغيرة عليهن لما وقع لبعض العرب حيث سبى بنت آخر فاستفرشها، فأراد أبوها أن يفتديها منه فخيرها فاختارت الذي سباها، فحلف أبوها ليقتلن كل بنت تولد له، فتبع على ذلك، وقد شرحت ذلك مطولاً في سباها، فحلف أبوها ليقتلن كل بنت تولد له، فتبع على ذلك، وقد شرحت ذلك مطولاً في كتابي في «الأوائل». وأكثر من كان يفعل ذلك منهم من الإملاق كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَا مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ على اللهُ اللهُ على هذا المعنى الثاني، فيحتمل أن يكون كل واحد من الأمرين كان سببًا.

قوله: (أكفيك مؤنتها) كذا لأبي ذر، ولغيره «أكفيكها مؤنتها»، زاد أبو أسامة في روايته «وسئل النبي على عن زيد، فقال: يبعث يوم القيامة أمة وحده بيني وبين عيسى ابن مريم». وروى البغوي في «الصحابة» من حديث جابر نحو هذه الزيادة، وساق له ابن إسحاق أشعارًا قالها في مجانبة الأوثان لا نطيل بذكرها.

 $\label{eq:continuous_problem} \mathcal{L} = \mathcal{L} \left( \frac{1}{2} \sum_{i=1}^{n} \mathcal{L}_{i} \right) \right) \right) \right) \right)$ 

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٨٣).

### ٢٥ - باب. بُنْيَانُ الْكَعْبَةِ

٣٨٢٩ حَدَّثَ نَا مَحْمُودٌ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الرَّزَّ قِ قَالَ: أَخْبَرَنِي ابْنُ جُرَيْجِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرُو بْنُ وَيَنَارِ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا يُنِيَتْ الْكَعْبَةُ ذَهَبَ النَّبِيُ ﷺ وَعَبَّاسٌ وَيَنَارُ سَمِعَ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا يُنِيَّتُ الْكَعْبَةُ ذَهَبَ النَّبِيُ ﷺ وَعَبَّاسٌ يَنْقُلانِ الْحِجَارَةَ، فَقَالَ عَبَّاسٌ لِلنَّبِي ﷺ: اجْعَلْ إِزَارَكَ عَلَى رَقَبَتِكَ يَقِبُكُ مِنَ الْحِجَارَةِ. فَخَرَّ إِلَى الْارْضِ، وَطَمَحَتْ عَيْنَاهُ إِلَى السَّمَاءِ، ثُمَّ / أَفَاقَ فَقَالَ: "إِزَادِي إِزَادِي" فَشَدَّ عَلَيْهِ إِزَارَةُ.

[تقدم في: ٣٦٤، الأطراف: ١٥٨٢]

٣٨٣٠ حَدَّثَنَا أَبُو النُّعْمَانِ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بْنُ زَيْدٍ عَنْ عَمْرِو بْنِ دِينَارٍ وَعُبَيْدِ اللَّهِ بْنِ أَبِي يَزِيدَ قَالا: لَمْ يَكُنْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ ﷺ حَوْلَ الْبَيْتِ حَافِظٌ، كَانُوا يُصَلُّونَ حَوْلَ الْبَيْتِ، حَتَّى كَانَ عُمَرُ فَبَنَى حَوْلَهُ حَافِظًا. قَالَ عُبَيْدُ اللَّهِ: جَدْرُهُ قَصِيرٌ، فَبَنَاهُ ابْنُ الزُّبَيْرِ.

قوله: (باب بنيان الكعبة) أي على يد قريش في حياة النبي على المعته، وقد تقدم ما يتعلق ببناء إبراهيم عليه السلام قبل بناء قريش، وما يتعلق ببناء عبد الله بن الزبير في الإسلام. وروى الفاكهي من طريق ابن جريج عن عبد الله بن عبيد الله بن عمير قال: «كانت الكعبة فوق القامة، فأرادت قريش رفعها وتسقيفها»، وسيأتي بيان ذلك في الباب الذي يليه، وروى يعقوب بن سفيان بإسناد صحيح عن الزهري «أن امرأة جمرت الكعبة، فطارت شرارة في ثياب الكعبة فأحرقتها» فذكر قصة بناء قريش لها، وسيأتي في الحديث الثالث من الباب الذي يليه تتمة هذه القصة. وذكر ابن إسحاق وغيره أن قريشًا لما بنت الكعبة كان عمر النبي على خمسًا وعشرين

وروى إسحاق بن راهويه من طريق خالد بن عرعرة عن علي في قصة بناء إبراهيم البيت قال: «فمر عليه الدهر فانهدم، فبنته جرهم، فمر عليه الدهر فانهدم، فبنته جرهم، فمر عليه الدهر فانهدم، فبنته قريش، ورسول الله عليه يومئذ شاب، فلما أرادوا أن يضعوا الحجر الأسود اختصموا فيه فقالوا: نحكم بيننا أول من يخرج من هذه السكة. فكان النبي عليه أول من خرج منها، فحكم بينهم أن يجعلوه في ثوب ثم يرفعه من كل قبيلة رجل»، وذكر أبو داود الطيالسي في هذا الحديث أنهم قالوا: نحكم أول من يدخل من باب بني شيبة. فكان النبي اله أول من دخل منه، فأخروه، فأمر بثوب فوضع الحجر في وسطه، وأمر كل فخذ أن يأخذوا بطائفة من الثوب فرفعوه، ثم أخذه فوضعه بيده»، وروى الفاكهي أن الذي أشار عليهم أن يحكموا أول

داخل أبو أمية بن المغيرة المخزومي أخو الوليد، وقد تقدم في أوائل الحج (١) من حديث أبي الطفيل قصة بناء قريش الكعبة مطولاً فأغنى عن إعادته هنا، وعند موسى بن عقبة أن الذي أشار عليهم بذلك هو الوليد بن المغيرة المخزومي، وأنه قال لهم: «لا تجعلوا فيها مالاً أخذ غصبًا، ولا قطعت فيه رحم، ولا أنتهكت فيه ذمة»، وعند ابن إسحاق أن الذي أشار عليهم أن لا يبنوها إلا من مال طيب هو أبو وهب بن عمر وبن عامر بن عمر ان بن مخزوم.

قوله في حديث جابر: (لهُ إِنْهَا الكُعبة) هو من مراسيل الصحابة، ولعل جابرًا سمعه من العباس بن عبد المطلب، وتقدم بيان ذلك واضحًا في كتاب الحج (٢).

وقوله: (يقك من الحجاوة فخر إلى الأرض) فيه حذف تقديره: ففعل ذلك فخر، وفي حديث أبي الطفيل المذكور آنفًا «فبينما رسول الله ﷺ ينقل الحجارة معهم إذ انكشفت عورته، فنودي: يا محمد غط عورتك، فذلك في أول ما نودي، فما رؤيت له عورة قبل و لا بعد».

وقوله: (طمحت عيناه إلى السماء) أي ارتفعت، وذكر ابن إسحاق في المبعث «وكان رسول الله على في أنه قال: لقد رأيتني في غلمان من قريش ننقل حجارة لبعض مما تلعب به الغلمان، كلنا قد تعرى وأخذ إزاره فجعله على رقبته يحمل عليه الحجارة، إذلكمني لاكم ما أراه، ثم قال: شد عليك إزارك، قال: فشددته عليّ، ثم جعلت أحمل وإزاري عليّ من بين أصحابي»، قال السهيلي: إنما وردت هذه القصة في بنيان الكعبة، فإن صح أن ذلك كان في صغره فهي قصة أخرى: مرة في الصغر ومرة في حال الاكتهال. قلت: وقد يطلق على الكبير/ غلام إذا فعل فعل الغلمان، فلا يستحيل اتحاد القصة اعتمادًا على التصريح بالأولية في حديث أبي الطفيل.

قوله: (قالا: لم يكن على عهد النبي ﷺ حول البيت حائط) هذا مرسل، وقيل: منقطع ؟ لأن عمر وبن دينار وعبيد الله بن أبي يزيد من أصاغر التابعين.

وأما قوله: (حتى كان حمر) فمنقطع فإنهما لم يدركا عمر أيضًا.

وأما قوله: (قال عبيد الله جدره قصير) هو بفتح الجيم، والجدر والجدار بمعنى.

وقوله: (فبناه ابن الزبير) هذا القدر هو الموصول من هذا الحديث، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق حماد بن زيد عن عبيد الله بن أبي يزيد بتمامه وقال فيه: «وكان أول من

<sup>(</sup>١) (٤/ ٤٨٥)، كتاب الحج، باب٤٠.

<sup>(</sup>٢) (٤٨٢/٤)، كتاب الحج، باب٤٢ ، -١٥٨٢.

جعل الحائط على البيت عمر "، قال عبيدالله: وكان جدره قصيرًا حتى كان زمن ابن الزبير فزاد فيه «وذكر الفاكهي أن المسجد كان محاطًا بالدور على عهد النبي على وأبي بكر وعمر ، فضاق على الناس ، فوسعه عمر واشترى دورًا فهدمها ، وأعطى من أبى أن يبيع ثمن داره ، ثم أحاط على الناس ، فوسعه عمر واشترى دورًا فهدمها ، وأعطى من أبى أن يبيع ثمن داره ، ثم أحاط عليه بجدار قصير دون القامة ، ورفع المصابيح على الجدر "قال : «ثم كان عثمان فزاد في سعته من جهات أخر ، ثم وسعه عبد الله بن الزبير ، ثم أبو جعفر المنصور ، ثم ولده المهدي "قال : «ويقال : إن ابن الزبير سقفه أو سقف بعضه ، ثم رفع عبد الملك بن مروان جدرانه وسقفه بالساج . وقيل : بل الذي صنع ذلك ولده الوليدوهو أثبت ، وكان ذلك سنة ثمان وثمانين ".

## ٢٦ ـ باب. أيَّامُ الْجَاهِلِيّةِ

٣٨٣١ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى قَالَ هِشَامٌ: حَدَّثَنَا أَبِي عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ عَاشُورَاءُ يَوْمًا تَصُومُهُ قُرَيْشٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَصُومُهُ، فَلَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ صَامَهُ وَمَنْ شَاءَ لا يَصُومُهُ. الْمَدِينَةَ صَامَهُ وَمَنْ شَاءَ لا يَصُومُهُ.

[تقدم في: ١٥٩٢، الأطراف: ١٨٩٣، ٢٠٠١، ٢٠٠٢، ٢٥٠٢، ٤٥٠٤]

٣٨٣٢ حَدَّثَنَا مُسْلِمٌ حَدَّثَنَا وُهَيْبٌ حَدَّثَنَا ابْنُ طَاوُسٍ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانُوا يَرَوْنَ أَنَّ الْعُمْرَةَ فِي أَشْهُرِ الْحَجِّ مِنَ الْفُجُورِ فِي الأرْضِ، وَكَانُوا يُسَمُّونَ الْمُحَرَّمَ صَفَرَ وَيَقُولُونَ: إِذَا بَرَأُ الدَّبَرْ، وَعَفَا الأَثَرْ، حَلَّتِ الْعُمْرَةُ لِمَنِ اعْتَمَرْ. قَالَ: فَقَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَأَصْحَابُهُ رَابِعَةً مُهِلِّينَ بِالْحَجِّ، وَأَمَرَهُمُ النَّبِيُ عَلَيْ أَنْ يَجْعَلُوهَا عُمْرَةً، قَالُوا: يَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ الْحِلِّ؟ قَالَ: «الْحِلُّ كُلُّهُ».

[تقدم في: ١٠٨٥ ، طرفاه في: ١٥٦٤ ، ٢٥٠٥]

٣٨٣٣ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ قَالَ: كَانَ عَمْرٌ و يَقُولُ: حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ: جَاءَ سَيْلٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ فَكَسَا مَا بَيْنَ الْجَبَلَيْنِ. قَالَ سُفْيَانُ: وَيَقُولُ: إِنَّ هَذَا لَحَدِيثٌ لَهُ شَأْنٌ.

٣٨٣٤ حَدَّثَنَا أَبُو النُّعْمَانِ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ بَيَانٍ أَبِي بِشْرِ عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَازِمٍ قَالَ: دَخَلَ أَبُو بَكْرٍ عَلَى امْرَأَةٍ مِنْ أَحْمَسَ يُقَالُ لَهَا: زَيْنَبُ، فَرَآهَا لا تَكَلَّمُ، فَقَالَ: مَا لَهَا لا تَكَلَّمُ؟ وَخَلَ أَبُو بَكْرٍ عَلَى امْرَأَةٍ مِنْ أَحْمَسَ يُقَالُ لَهَا: زَيْنَبُ، فَرَآهَا لا تَكَلَّمُ مَا الْجَاهِلِيَّةِ. فَتَكَلَّمَتْ قَالُوا: حَجَّتْ مُصْمِتةً. قَالَ لَهَا: تَكَلَّمِي، فَإِنَّ هَذَا لا يَحِلُ، هَذَا مِنْ عَمَلِ الْجَاهِلِيَّةِ. فَتَكَلَّمَتْ فَقَالَ: مِنْ قُرَيْشٍ. فَقَالَتْ: مَنْ أَنْتَ؟ قَالَ: مِنْ قُرَيْشٍ.

كَالَتْ: مِنْ أَيِّ قُرَيْسِ أَنْتَ ٤ قَالَ الْمَا إِنْكِ الْسَنُولْ، أَنَا أَبُو/ بَكْرٍ، قَالَتْ: مَا بَقَا وُنَا عَلَى هَذَا الأَمْرِ الْمَا الْمَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ إِلَيْ يَعْدَ إِلْمُ الْمَا إِنْكَ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى النَّاسِ . قَالَ : فَهُمْ أُولَئِكِ عَلَى النَّاسِ . 

 قَلْمُ اللهُ عَلَى النَّاسِ . 

 مَا اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّاسِ . 

 مَا اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ . 

 مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ . 

 مَا اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى النَّاسِ . 

 مَا اللهُ عَلَى اللَّهُ اللهُ اللهِ اللَّهُ اللّ

٣٨٣٥ ـ حَدَّثِنِي فَرُوَةً بْنُ أَبِي الْمَغْرَاءِ أَخْبَرَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: أَسْلَمَتِ امْرَأَةٌ سَوْدَاءُ لِبَعْضِ الْعَرَب، وَكَانَ لَهَا حِفْشٌ فِي الْمَسْجِدِ. قَالَتْ: فَكَانَتْ تَأْتِينَا فَتَحَدَّثُ عِنْلَنَا، فَإِذَا فَرَّغَتْ مِنْ حَدِيثِهَا قَالَتْ:

وَيَوْمُ الْوِشَاحِ مِنْ تَعَاجِيبِ رَبُّنَا أَلَا إِنَّهُ مِنْ بَلْدَةِ الْكُفْرِ نَجَّانِي

فَلَمَّا أَكْثَرَتْ قَالَتْ لَهَا عَافِيْمَةُ ۚ وَمَّا يَوْمُ الْوِشَاحِ؟ قَالَتْ: خَرَجَتْ جُوَيْرِيَةٌ لِبَعْضِ أَهْلِي وَعَلَيْهَا وِشَاحٌ مِنْ أَدَمٍ، فَسَقَطَّ مِنْهَا، فَانْحَطَّتْ عَلَيْهِ الْحُدَيَّا وَهِيَ تَحْسِبُهُ لَحْمًا، فَأَخَذَتْ. فَانَّهَمُونِي بِهِ، فَعَذَّبُونِي، حَتَّى بِلَغَ مِنْ أَمْرِي أَنَّهُمْ طَلَبُوا فِي قُبُلِي، فَبَيْنَا هُمْ حَوْلِي وَأَنَا فِي كَرْبِي. إِذْ أَقْبَلَتِ الْحُدَيًّا حَتَّى وَازَتْ بِرُمُوسِنَا، ثُمَّ ٱلْقَتْهُ فَأَخَذُوهُ، فَقُلْتُ لَهُمْ: هَذَا الَّذِي التَّهَمْتُمُونِي بِهِ وَأَنَا مِنْهُ بَرِيثَةٌ.

[تقدم في: ٤٣٩]

٣٨٣٦ حَدَّنَنَا فَتَيَّبَةُ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ جَعْفَرِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دِينَارِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ دِينَارِ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «النَّبِيِّ عَلَيْهُ قَالَ: «الاَتَحْلِفُوا بِآبَا ثِكُمْ». فَقَالَ: «الاَتَحْلِفُوا بِآبَا ثِكُمْ».

[تقدم في: ٢٦٧٩، الأطراف: ١١٠٨، ٢٤٢٦، ١٦٤٨،

٣٨٣٧ حَدَّنَ نَا يَعْمَى بْنُ سُلَيْمَانَ قَالَ: حَدَّثِنِي ابْنُ وَهْبِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عَمْرٌو أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ ابْنَ الْقَاسِم حَدَّثَهُ: أَنَّ الْقَاسِمَ كَانَ يَمْشِي بَيْنَ يَدَي الْجَنَازَةِ وَلا يَقُومُ لَهَا، وَيُخْبِرُ عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُومُونَ لَهَا، يَقُولُونَ إِذَا رَأَوْهَا: كُنْتِ فِي أَهْلِكِ مَا أَنْتِ (مَرَّتَيْنِ).

٣٨٣٨ - حَدَّثِنِي عَمْرُو بْنُ العَبَّاسِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا شُفْيَانُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَمْرُو بْنُ العَبَّاسِ حَدَّثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا شُفْيَانُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونِ قَالَ : قَالَ عُمَرُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: إِنَّ الْمُشْرِكِينَ كَانُوا لا يُفِيضُونَ مِنْ جَمْعِ حَتَّى تُشْرِقَ الشَّمْسُ عَلَى ثَبِيدٍ ، فَخَالِفَهُمُ النَّبِيُ عَلَيْ فَافَاضَ قَبْلَ أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ .

[تقدم في: ١٦٨٤]

٣٨٣٩ - حَدَّثِنِي إِسْحَاقُ بِنُ إِبْرَاهِيمَ قَالَ: قُلْتُ لأبِي أُسَامَةَ: حَدَّثُكُمْ يَحْيَى بْنُ الْمُهَلِّب

حَدَّثَنَا حُصَيْنٌ عَنْ عِكْرِمَةَ ﴿ وَكُأْسُادِهَا قَالَ النبا: ٣٤] قَالَ: مَلأَى مُتَتَابِعَةً.

٣٨٤٠/ قَالَ: وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: سَمِعْتُ آبِي يَقُولُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ: اسْقِنَا كَأْسًا دِهَاقًا.
 ٣٨٤١ حَدَّثَنَا آبُو نُعَيْمٍ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَبْدِ الْمَلِكِ عَنْ آبِي سَلَمَةَ عَنْ آبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ ١٤٩ عَنْهُ قَالَ النَّبِي عَلَى اللَّهُ ١٤٩ عَنْهُ قَالَ النَّاعِرُ كَلِمَةُ لَبِيدٍ: أَلَا كُلُّ شَيْءٍ مَا خَلَا اللَّهَ بَاطِلٌ.
 وَكَادَ أُمَيَةُ بْنُ أَبِي الصَّلْتِ أَنْ يُسْلِمَ».

[الحديث: ٣٨٤١، طرفاه في: ٦١٤٧، ٩٨٤٦]

٣٨٤٢ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ حَدَّثَنِي أَخِي عَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بِلالِ عَنْ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ لأبِي بَكْرٍ عُبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ الْقَاسِمِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ لأبِي بَكْرٍ عُكْمٌ مُ فَكُمْ مِنْ خَرَاجِهِ، فَجَاءَ يَوْمًا بِشَيْءٍ فَأَكُلَ مِنْهُ أَبُو بَكْرٍ، فَقَالَ لَهُ الْخُلامُ: أَنَدْرِي مَا هَذَا؟ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: وَمَا هُو؟ قَالَ: كُنْتُ تَكَهَّنْتُ لإنْسَانِ فِي فَقَالَ لَهُ الْجُومِ فَهَالَ اللهِ عَنْهُ عَلَى الْمُعَلِيقِ فَاكُلُ مَنْ عَرَاجِهِ مَا هُوَ؟ قَالَ: كُنْتُ تَكَهَّنْتُ لإنْسَانِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَمَا أُحْسِنُ الْكِهَانَةَ، إلا أَنِّي خَدَعْتُهُ، فَلَقِينِي فَأَعْطَانِي بِذَلِكَ، فَهَذَا الَّذِي أَكَلْتَ مِنْهُ. فَأَذَا أَبُو بَكْرٍ يَدَهُ فَقَاءَ كُلَّ شَيْءٍ فِي بَطْنِهِ.

٣٨٤٣ عَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ أَخْبَرَنِي نَافِعٌ عَنِ ابْنِ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَتَبَايَعُونَ لُحُومَ الْجَزُورِ إِلَى حَبَلِ الْحَبَلَةِ. قَالَ: وَحَبَلُ الْحَبَلَةِ أَنْ تُنْتَجَ النَّاقَةُ مَا فِي بَطْنِهَا ثُمَّ تَحْمِلَ الَّتِي نُتِجَتْ. فَنَهَاهُمُ النَّبِيُّ ﷺ عَنْ ذَلِكَ.

[تقدم في: ٢١٤٣، الأطراف: ٢٢٥٦]

٣٨٤٤ حَدَّثَـنَا أَبُو النُّعْمَانِ حَدَّثَـنَا مَهْدِئٌ قَالَ غَيْلانُ بْنُ جَرِيرٍ: كُنَّا نَأْتِي أَنَسَ بْنَ مَالِكِ فَيُحَدِّثُنَا عَنِ الأَنْصَارِ، وَكَانَ يَقُولُ لِي: فَعَلَ قَوْمُكَ كَذَا وَكَذَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا، وَفَعَلَ قَوْمُكَ كَذَا وَكَذَا يَوْمَ كَذَا وَكَذَا.

[تقدم في: ٢٧٧٦]

قوله: (باب أيام الجاهلية) أي مماكان بين المولد النبوي والمبعث، هذا هو المراد به هنا، ويطلق غالبًا على ما قبل البعثة ومنه ﴿ يَظُنُّوكَ بِاللَّهِ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ظُنَّ ٱلْجَهِلِيَّةِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]، وقوله: ﴿ وَلَا تَبَرَّحَ كَبَرُّحَ ٱلْجَهِلِيَّةِ ٱلْأُولَى ﴾ [الأحزاب: ٣٣] ومنه أكثر أحاديث الباب، وأما جزم النووي في عدة مواضع من شرح مسلم (١) أن هذا هو المراد حيث أتى ففيه نظر؛ فإن هذا

<sup>(</sup>١) المنهاج (١/ ١٣٩).

اللفظ وهو «الجاهلية» يطلق على ما مضى والمراد ما قبل إسلامه، وضابط آخره غالبًا فتح مكة، ومنه قول مسلم في مقدمة صحيحه «أن أبا عثمان وأبا رافع أدركا الجاهلية»، وقول أبي رجاء العطاردي: «رأيت في النجاهلية قردة زنت»، وقول ابن عباس: «سمعت أبي يقول في الجاهلية: اسقنا كأسًا دفاقًا»، وابن عباس إنما ولد بعد البعثة، وأما قول عمر: «نذرت في الجاهلية» فمحتمل. وقد نبه على ذلك شيخنا العراقي في الكلام على المخضرمين من علوم الحديث.

وذكر فيه أحاديث: الأول: حديث عائشة:

قوله: (كان عاشوراء) تقدم شرحه في كتاب الصيام (١١)، وذكرت هناك احتمالاً أنهم أخذوا ذلك عن أهل الكتاب، ثم وجدت في بعض الأخبار أنهم كانوا أصابهم قحط ثم رفع - عنهم/ فصاموه شكرًا.

الثاني: حديث ابن عباس:

قوله: (كانوا يرون) أي يعتقدون أن أشهر الحج لا ينسك فيها إلا بالحج وأن غيرها من الأشهر للعمرة، وقد تقدم بيان ذلك في كتاب الحج(٢).

الثالث:

قوله: (كان عمرو) هو ابن دينار، وفي رواية الإسماعيلي من طريق عبد الرحمن بن بشر عن سفيان «حدثنا عمرو بن دينار».

قوله: (عن جدة) هو حزن بفتح المهملة وسكون الزاي وهو ابن أبي وهب الذي قدمنا أنه أشار على قريش بأن تكون النفقة في بناء الكعبة من مال طيب.

قوله: (جاء سيل في الجاهلية فطبق ما بين الجبلين) أي ملا ما بين الجبلين اللذين في جانبي الكعبة .

قوله: (قال سفيان: ويقول: إن هذا الحديث له شأن) أي قصة، وذكر موسى بن عقبة أن السيل كان يأتي من فوق الردم الذي بأعلى مكة فيجريه، فتخوفوا أن يدخل الماء الكعبة، فأرادوا تشييد بنيانها، وكان أول من طلعها وهدم منها شيئًا الوليد بن المغيرة، وذكر القصة في بنيان الكعبة قبل المبعث النبوي، وأخرج الشافعي في «الأم» بسند له عن عبد الله بن الزبير أن

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٤٣٤)، كتاب الصوم، باب ٦٩، - ٢٠٠٢.

<sup>(</sup>٢) (٤/ ٤٥٥)، كتاب الحج، باب٣٤، ح١٥٦٤.

كعبًا قال له وهو يعمل بناء مكة: «اشدده وأوثقه، فإنا نجد في الكتب أن السيول ستعظم في آخر الزمان» انتهى. فكان الشأن المشار إليه أنهم استشعروا من ذلك السيل الذي لم يعهدوا مثله أنه مبدأ السيول المشار إليها.

#### الحديث الرابع:

قوله: (دخل) أي أبو بكر الصديق.

قوله: (على امرأة من أحمس) بمهملتين وزن أحمد، وهي قبيلة من بجيلة. وأغرب ابن التين فقال: المراد امرأة من الجمس وهي من قريش.

قوله: (يقال لها: زينب بنت المهاجر) روى حديثها محمد بن سعد في الطبقات من طريق عبد الله بن جابر الأحمسي عن عمته زينب بنت المهاجر قالت: «خرجت حاجة» فذكر الحديث. وذكر أبو موسى المديني في «ذيل الصحابة» أن ابن منده ذكر في «تاريخ النساء» له أن زينب بنت جابر أدركت النبي على وروت عن أبي بكر، وروى عنها عبد الله بن جابر وهي عمته، قال: وقيل: هي بنت المهاجر بن جابر. وذكر الدار قطني في «العلل» أن في رواية شريك وغيره عن إسماعيل بن أبي خالد في حديث الباب أنها زينب بنت عوف. قال: وذكر ابن عيينة عن إسماعيل أنها جدة إبراهيم بن المهاجر، والجمع بين هذه الأقوال ممكن بأن من قال: بنت المهاجر نسبها إلى أبيها أو بنت جابر نسبها إلى جدها الأدنى أو بنت عوف نسبها إلى جدلها أعلى. والله أعلم.

قوله: (مصمتة) بضم الميم وسكون المهملة أي ساكتة يقال: أصمت وصمت بمعنى.

قوله: (فإن هذا لا يحل) يعني ترك الكلام، ووقع عند الإسماعيلي من وجه آخر عن أبي بكر الصديق أن المرأة قالت له: «كان بيننا وبين قومك في الجاهلية شر، فحلفت إن الله عافانا من ذلك أن لا أكلم أحدًا حتى أحج، فقال: إن الإسلام يهدم ذلك، فتكلمي»، وللفاكهي من طريق زيد بن وهب عن أبي بكر نحوه، وقد استدل بقول أبي بكر هذا من قال بأن من حلف أن لا يتكلم استحب له أن يتكلم ولا كفارة عليه؛ لأن أبا بكر لم يأمرها بالكفارة، وقياسه أن من نذر أن لا يتكلم لم ينعقد نذره؛ لأن أبا بكر أطلق أن ذلك لا يحل وأنه من فعل الجاهلية وأن الإسلام هدم ذلك، ولا يقول أبو بكر مثل هذا إلا عن توقيف، فيكون في حكم المرفوع، ويؤيد ذلك حديث ابن عباس في قصة أبي إسرائيل الذي نذر أن يمشي ولا يركب ولا يستظل ولا يتكلم، فأمره النبي على أن يركب ويستظل ويتكلم، وحديث على رفعه «لا يتم بعداحتلام ولا صمت يوم إلى الليل» أخرجه أبو داود. قال الخطابي في شرحه (١): كان من نسك أهل الجاهلية الصمت،

<sup>(</sup>١) معالم السنن (٤/ ٨١)، باب متى ينقطع اليتم.

فكان أحدهم يعتكف اليوم والليلة ويصمت، فنهوا عن ذلك وأمروا بالنطق بالخير. وقد تقدمت الإشارة إلى حديث ابن عباس في كتاب الحج<sup>(۱)</sup>، ويأتي الكلام عليه في كتاب الأيمان والنذور<sup>(۱)</sup> إن شاء الله تعالى.

وقال ابن قدامة في «المغني»: ليس من شريعة الإسلام الصمت عن الكلام، وظاهر الأخيار ٧ - تحريمه، واحتج/ بحديث أبي بكر وبحديث على المذكور قال: فإن نذر ذلك لم يلزمه الوفاء به، وبهذا قال الشافعي وأصحاب الرأي ولا نعلم فيه مخالفًا. انتهى. وكلام الشافعية يقتضي أن مسألة النذر ليست منقولة ، فإن الرافعي ذكر في كتاب النذر أن في تفسير أبي نصر القشيري عن القفال قال: من نذر أن لا يكلم الآدميين يحتمل أن يقال: يلزمه؛ لأنه مما يتقرب به، ويحتمل أن يقال: لا، لما فيه من التضييق والتشديد وليس ذلك من شرعنا، كما لو نذر الوقوف في الشمس. قال أبو نصر: فعلى هذا يكون نفر الصمت في تلك الشريعة لا في شريعتنا، ذكره في تفسير سورة مريم عند قولها: ﴿ إِنِّي نَذَرْتُ لِلرَّمْنَنِ صَوْمًا ﴾ [مريم: ٢٦]. وفي «التتمة» لأبي سعيد المتولي: من قال: شرع من قبلنا شرع لناجعل ذلك قربة.

وقال ابن الرفعة في قول الشيخ أبي إسحاق في «التنبيه»: ويكره له صمت يوم إلى الليل. قال في شرحه: إذ لم يؤثر ذلك، بل جاء في حديث ابن عباس النهي عنه. ثم قال: نعم، قد ورد في شرع من قبلنا، فإن قُلنا ﴿ إِنَّهُ شُرَّعِ لَنَا لَمْ يَكُرُهُ، إِلَّا أَنَّهُ لَا يَسْتَخَّبُ. قاله ابن يونس. قال: وفيه نظر ؛ لأن الماوردي قال: روي عن ابن عمر مرفوعًا: «صمت الصائم تسبيح». قال: فإن صبح دل على مشروعية الصمت ، وإلا فحديث ابن عباس أقل درجاته الكراهة. قال: وحيث قلنا إن شرع من قبلنا شرع لنا، فذاك إذا لم يرد في شرعنا ما يخالفه. انتهى. وهو كما قال، وقد ورد النهي. والحديث المذكور لا يثبت. وقد أورده صاحب «مسند الفردوس» من حديث ابن عمر وفي إسناده الربيع بن بدر وهو ساقط، ولو ثبت لما أفاد المقصود؛ لأن لفظه «صمت الصائم تسبيح، ونومه عبادة، ودعاؤه مستجاب، فالحديث مساق في أن أفعال الصائم كلها محبوبة، لا أن الصمت بخصوصه مطلوب. وقد قال الروياني في «البحر» في آخر الصيام: فرع جرت عادة الناس بترك الكلام في رمضان، وليس له أصل في شرعنا بل في شرع من قبلنا، فيخرج جواز ذلك على الخلاف في المسألة. انتهى.

وليتعجب ممن نسب تخريج مسألة النذر إلى نفسه من المتأخرين، وأما الأحاديث الواردة

<sup>(</sup>١) (٤/ ٤٥٥)، كتاب الحج، باب ٣٤، ح ١٥٦٤.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٩٥٣، ٣٦٠)، كتاب الأيمان والنذور، باب٢٩، ح ٢٦٩٧.

في الصمت وفضله كحديث «من صمت نجا» أخرجه الترمذي من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص، وحديث «أيسر العبادة الصمت» أخرجه ابن أبي الدنيا بسند مرسل رجاله ثقات، إلى غير ذلك، فلا يعارض ما جزم به الشيخ أبو إسحاق من الكراهة لاختلاف المقاصد في ذلك، فالصمت المرغب فيه ترك الكلام الباطل، وكذا المباح إن جر إلى شيء من ذلك، والصمت المنهي عنه ترك الكلام في الحق لمن يستطيعه، وكذا المباح المستوي الطرفين. والله أعلم.

قوله: (إنك) بكسر الكاف. قوله: (لسئول) أي كثيرة السؤال، وهذه الصيغة يستوي فيها المذكر والمؤنث.

قوله: (ما بقاؤنا على هذا الأمر الصالح) أي دين الإسلام وما اشتمل عليه من العدل واجتماع الكلمة ونصر المظلوم ووضع كل شيء في محله.

قوله: (ما استقامت بكم) في رواية الكشميهني «لكم».

قوله: (أئمتكم) أي لأن الناس على دين ملوكهم، فمن حاد من الأئمة عن الحال مال وأمال.

الحديث الخامس: حديث عائشة في قصة المرأة السوداء، لم أقف على اسمها، وذكر عمر بن شبة في طريق له أنهاكانت بمكة وأنه لما وقع لها ذلك هاجرت إلى المدينة.

قوله: (وكان لها حفش) بكسر المهملة وسكون الفاء بعدها معجمة، هو البيت الضيق الصغير، وقال أبو عبيد (١): الحفش هو الدرج في الأصل، ثم سمي به البيت الصغير لشبهه به في الضيق.

قوله: (وازت) أي قابلت، وقد تقدم شرح هذه القصة في أبواب المساجد من كتاب الصلاة (٢٠)، ووجه دخولها هنا من جهة ماكان عليه أهل الجاهلية من الجفاء في الفعل والقول.

السادس: حديث ابن عمر في النهي عن الحلف بالآباء، وسيأتي شرحه في كتاب الأيمان والنذور (٣).

السابع :

قوله: (أن القاسم) هو ابن محمد بن أبي بكر الصديق.

<sup>(</sup>١) غريب الجديث (٣/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) (٢/ ١٧٤)، كتاب الصلاة، باب٥٥، ح٤٣٩.

<sup>(</sup>٣) (١٥/ ٢٧٢)، كتاب الأيمان والنذور، باب٤، ح٢٦٤٦.

قوله: (ولا يقوم لها) أي الجنازة.

قوله: (كان أهل الجاهلية يقومون لها) ظاهره أن عائشة/ لم يبلغها أمر الشارع بالقيام لها،

 أن أن ذلك من الأمور التي كانت في الجاهلية وقد جاء الإسلام بمخالفتهم، وقد قدمت في الجنائز (۱) بيان الاختلاف في المسألة، وهل نسخ هذا الحكم أم لا؟ وعلى القول بأنه نسخ هل نسخ الوجوب وبقي الاستحباب أم لا؟ أو مطلق الجواز؟ واختار بعض الشافعية الأخير، وأكثر الشافعية الكراهة، وادعى المحاملي فيه الاتفاق، وخالف المتولي فقال: يستحب، واختاره النووي (۲) وقال: هذا من جملة الأحكام التي استدركتها عائشة على الصحابة لكن كان جانبهم فيها أرجح.

قوله: (كنت في أهلك ما أنت "مرتين") أي يقولون ذلك مرتين و «ما" موصولة، وبعض الصلة محذوف، والتقدير: كنت في أهلك الذي كنت فيه، أي الذي أنت فيه الآن كنت في الحياة مثله؛ لأنهم كانوا لا يؤمنون بالبعث بل كانوا يعتقدون أن الروح إذا خرجت تطير طيرًا، فإن كان ذلك من أهل الخير كان روحه من صالحي الطير وإلا فبالعكس، ويحتمل أن يكون قولهم هذا دعاء للميت، ويحتمل أن تكون «ما» نافية ولفظ «مرتين» من تمام الكلام أي لا تكوني في أهلك مرتين: المرة الواحدة التي كنت فيهم انقضت وليست بعائدة إليهم مرة أخرى، ويحتمل أن تكون «ما» استفهامية أي كنت في أهلك شريفة فأي شيء أنت الآن؟ يقولون ذلك حزنًا وتأسفًا عليه.

الثامن: حديث عمر في قولهم: «أشرق ثبير»، وقد تقدم شرحه في كتاب الحج<sup>(٣)</sup>. مستوفى.

وقوله: (حتى تشرق الشمس) قال ابن التين: ضبط بفتح أوله وضم الراء، والمعروف بضم أوله وكسرها.

التاسع:

قوله: (حدثكم يحيى بن المهلب) هو البجلي يكنى أباكدينة بالتصغير والنون، وهو كوفي موثق ماله في البخاري سوى هذا الموضع.

قوله: (ملأى متتابعة) كذا جمع بينهما، وهما قولان لأهل اللغة تقول: أدهقت الكأس إذا

<sup>(</sup>۱) (٤/ ٧١)، كتاب الجنائز، باب٤٨، ح١٣١، (٤/ ٧٧)، كتاب الجنائز، باب٤٩، ح١٣١٢.

<sup>(</sup>۲) المنهاج (۷/ ۲۸، ۲۹).

<sup>(</sup>٣) (٤/ ٢٢٩)، كتاب الحج، باب١٠٠، ح١٦٨٤.

ملأتها، وأدهقت له إذا تابعت له السقي، وقيل: أصل الدهق الضغط، والمعنى أنه ملأ اليد بالكأس حتى لم يبق فيها متسع لغيرها.

قوله: (قال وقال ابن عباس) القائل هو عكرمة، وهو موصول بالإسناد المذكور.

قوله: (سمعت أبي) هو العباس بن عبد المطلب.

قوله: (في الجاهلية) أي وقع سماعي لذلك منه في الجاهلية، والمرادبها جاهلية نسبية لا المطلقة؛ لأن ابن عباس لم يدرك ما قبل البعثة، بل لم يولد إلا بعد البعث بنحو عشر سنين، فكأنه أراد أنه سمع العباس يقول ذلك قبل أن يسلم.

قوله: (اسقنا كأسًا دهاقًا) في رواية الإسماعيلي من وجه آخر عن حصين عن عكرمة عن ابن عباس «سمعت أبي يقول لغلامه: ادهق لنا، أي املاً لنا، أو تابع لنا» انتهى. وهو بمعنى ما ساقه البخارى.

#### الحديث العاشر:

قوله: (سفيان) هو الثوري.

قوله: (عن عبد الملك) هو ابن عمير، ولأحمد عن عبد الرحمن بن مهدي عن الثوري «حدثنا عبد الملك بن عمير»، ولمسلم من هذا الوجه عن عبد الملك «حدثنا أبو سلمة»، وله من طريق إسرائيل عن عبد الملك عن أبي سلمة بن عبد الرحمن «سمعت أبا هريرة».

قوله: (أصدق كلمة قالها الشاعر) يحتمل أن يريد بالكلمة البيت الذي ذكر شطره، ويحتمل أن يريد القصيدة كلها، ويؤيد الأول رواية مسلم من طريق شعبة وزائدة فرقهما عن عبد الملك بلفظ "إن أصدق بيت قاله الشاعر"، وليس في رواية شعبة "إن"، ووقع عنده في رواية شريك عن عبد الملك بلفظ "أشعر كلمة تكلمت بها العرب" فلو لا أن في حفظ شريك مقالاً لرفع هذا اللفظ الإشكال الذي أبداه السهيلي على لفظ رواية الصحيح بلفظ "أصدق"؛ إذ لا يلزم من لفظ "أشعر" أن يكون أصدق، نعم السؤال باق في التعبير بوصف كل شيء بالبطلان مع اندراج الطاعات والعبادات في ذلك وهي حق لا محالة، وكذا قوله على في دعائه بالليل "أنت الحق وقولك الحق والجنة حق والنارحق. . . " إلخ. وأجيب عن ذلك بأن المراد بقول الشاعر: "ما عدا الله" أي ما عداه وعدا صفاته الذاتية/ والفعلية من رحمته وعذابه وغير ذلك، حائز عليه الفناء لذاته وغير ذلك، أو المراد في البيت بالبطلان الفناء لا الفساد، فكل شيء سوى الله عائز عليه الفناء لذاته حتى الجنة والنار، وإنما يبقيان بإبقاء الله لهما وخلق الدوام لأهلهما،

والحق على الحقيقة من لا يجوز عليه الزوال، ولعل هذا هو السر في إثبات الألف واللام في قوله: «أنت الحق وقولك الحق ووعدك الحق»، وحذفهما عند ذكر غيرهما. والله أعلم.

وفي إيرادالبخاري مذا الحديث في هذا الباب تلميح بما وقع لعثمان بن مظعون بسبب هذا البيت مع ناظمه لبيد بن ربيعة قبل إسلامه، والنبي على يومئذ بمكة، وقريش في غاية الأذية للمسلمين، فذكر ابن إسحاق عن صالح بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عمن حدثه عن عثمان بن مظعون أنه الما رجع من الهجرة الأولى إلى الحبشة دخل مكة في جوار الوليد بن المغيرة، فلما رأى المشركين يؤذون المسلمين وهو آمن رد على الوليد جواره، فبينما هو في مجلس لقريش وقد وفد عليهم لبيد بن ربيعة، فقعد ينشدهم من شعره فقال لبيد: «ألاكل شيء ما خلا الله باطل»، فقال عثمان بن مظعون: صدقت، فقال لبيد: «وكل نعيم لا محالة زائل»، فقال عثمان: كذبت، نعيم الجنة لا يزول، فقال لبيد: متى كان يؤذى جليسكم يا معشر قريش؟ فقال حثمان: كذبت، نعيم المختوت عينه، فلامه الوليد على رد جواره، فقال: قد كنت في فقام رجل منهم فلطم عثمان فاخضرت عينه، فلامه الوليد على رد جواره، فقال له الوليد: فعد إلى جوارك. فقال: بل أرضى بجوار الله تعالى.

قلت: وقد أسلم لبيد بعد ذلك، وهو ابن ربيعة بن عامر بن مالك بن جعفر بن كلاب بن ربيعة بن عامر العامري ثم الكلابي ثم الجعفري، يكنى أبا عقيل، وذكره في الصحابة البخاري وابن أبي خيثمة وغيرهما، وقال لعمر لما سأله عما قاله من الشعر في الإسلام: قد أبدلني الله بالشعر سورة البقرة. ثم سكن الكوفة ومات بها في خلافة عثمان، وعاش مائة وخمسين سنة وقيل: أكثر، وهو القائل:

ولقد سيمت من الحياة وطولها وسؤال هذا الناس: كيف لبيد؟

وهذا يعكر على من قال: إنه لم يقل شعرًا منذ أسلم، إلا أن يريد القطع المطولة لا البيت والبيتين. والله أعلم.

قوله: (وكاد أمية بن أبي الصلت أن يسلم) اسم أبي الصلت ربيعة بن عوف بن عقدة بن غيرة ـ بكسر المعجمة وفتح التحتانية ـ ابن عوف بن ثقيف الثقفي، وقيل في نسبه غير ذلك، أبو عثمان، كان ممن طلب الدين ونظر في الكتب، ويقال: إنه ممن دخل في النصر انية، وأكثر في شعره من ذكر التوحيد والبعث يوم القيامة، وزعم الكلاباذي أنه كان يهوديًا. وروى الطبر اني من حديث معاوية بن أبي سفيان عن أبيه أنه سافر مع أمية، فذكر قصته وأنه سأله عن عتبة بن ربيعة وعن سنه

ورياسته، فأعلمه أنه متصف بذلك فقال: أزرى به ذلك، فغضب أبو سفيان، فأخبره أمية أنه نظر في الكتب أن نبيًا يبعث من العرب أظل زمانه، قال: فرجوت أن أكونه. قال: ثم نظرت فإذا هو من بني عبد مناف، فنظرت فيهم فلم أر مثل عتبة، فلما قلت لي: إنه رئيس وإنه جاوز الأربعين عرفت أنه ليس هو. قال أبو سفيان: فما مضت الأيام حتى ظهر محمد على فقلت لأمية، قال: نعم إنه لهو. قلت: أفلا نتبعه؟ قال: أستحيي من نسيات ثقيف، إني كنت أقول لهن إنني أنا هو ثم أصير تابعًا لغلام من بني عبد مناف. وذكر أبو الفرج الأصبهاني أنه قال عند موته: أنا أعلم أن الحنيفية حق، ولكن الشك يداخلني في محمد.

وروى الفاكهي وابن منده من حديث ابن عباس «أن الفارعة بنت أبي الصلت أخت أمية أتت النبي على فانشدته من شعره فقال/: آمن شعره وكفر قلبه»، وروى مسلم من حديث عمروبن الشريد عن أبيه قال: «ردفت النبي على فقال: هل معك من شعر أمية؟ قلت: نعم، فأنشدته مائة الشريد، فقال: لقد كاد أن يسلم في شعره وروى ابن مردويه بإسناد قوي عن عبد الله بن عمرو بن العاص قال في قوله تعالى: ﴿ وَاتّلُ عَلَيْهِمْ بَنَا ٱلّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِننا قَانسَلَخُ مِنْها ﴾ [الأعراف: ١٧٥] قال: نزلت في أمية بن أبي الصلت. وروى من أوجه أخرى أنها نزلت في بلعام الإسرائيلي وهو المشهور. وعاش أمية حتى أدرك وقعة بدر ورثى من قتل بها من الكفار كما سيأتي من ذلك في أبواب الهجرة (١٠)، ومات أمية بعد ذلك سنة تسع، وقيل: مات سنة اثنتين، ذكره سبط ابن المجوزي، واعتمد في ذلك ما نقله عن ابن هشام: أن أمية قدم من الشام على أن يأخذ ماله من الطائف ويهاجر إلى المدينة، فنزل في طريقه ببدر، قيل له: أتدري من في القليب؟ قال: لا. قيل: فيه عتبة وشيبة وهما ابنا خالك وفلان وفلان، فشق ثيابه وجدع ناقته وبكى ورجع إلى قيل: فيمات بها. قلت: ولا يلزم من قوله: فمات بها أن يكون مات في تلك السنة. وأغرب الكلاباذي فقال: إنه مات في حصار الطائف. فهات بها أن يكون مات في تلك السنة. وأموته قصة الكلاباذي فقال: إنه مات في حصار الطائف. فهات من المنات في تلك السنة ثمان، ولموته قصة الكلاباذي فقال: إنه مات في حصار الطائف. فان كان محفوظًا فذلك سنة ثمان، ولموته قصة الكلاباذي فقال: إنه مات في حصار الطائف. فإن كان محفوظًا فذلك سنة ثمان، ولموته قصة

## الحديث الحادي عشر:

قوله: (حدثنا إسماعيل) هو ابن أبي أويس، وأخوه أبوبكر عبد الحميد، ويحيى بن سعيد هو الأنصاري، والإسناد كله مدنيون، وفيه رواية القرين عن القرين ورواية الأكبر سنًا عن الأصغر منه يحيى بن سعيد عن عبد الرحمن بن القاسم، وقد أخرجه البيهقي في «الشعب» من

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٧١٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٥، ح ٣٩٢١.

طريق جعفر الفريابي عن أحمد بن محمد المقدمي عن إسماعيل بن أبي أويس بهذا السند، لكن قال فيه: عن عبيد بن عمر بدل عبد الرحمن بن القاسم، فلعل ليحيى بن سعيد فيه

قوله: (كان لأبي بكر غلام) لم أقف على اسمه، ووقع لأبي بكر مع النعيمان بن عمرو أحد الأحرار من الصحابة قصة ذكرها عبد الرزاق بإسناد صحيح «أنهم نزلوا بماء، فجعل النعيمان يقول لهم: يكون كذا، فيأتونه بالطعام فيرسله إلى أصحابه، فبلغ أبا بكر فقال: أراني آكل كهانة النعيمان منذ اليوم، ثم أدخل يده في حلقه فاستقاءه»، وفي «الورع» لأحمد عن إسماعيل عن أيوب عن ابن سيرين «لم أعلم أحدًا استقاء من طعام غير أبي بكر، فإنه أتي بطعام فأكل ثم قيل له: جاء به ابن النعيمان، قال: فأطعمتموني كهانة ابن النعيمان، ثم استقاء» ورجاله ثقات imesلكنه مرسل، ولأبي بكر قصة أخرى في نحو هذا أخرجها يعقوب بن[أبي شيبة في مسنده من طريق نبيح العنزي عن أبي سعيد قال: «كنا ننزل رفاقًا، فنزلت في رفقه فيها أبو بكر على أهل أبيات فيهن امرأة حبلي ومعنا رجل، فقال لها: أبشرك أن تلدي ذكرًا. قالت: نعم. فسجع لها أسجاعًا، فأعطته شاة فذبحها وجلسنا نأكل، فلما علم أبو بكر بالقصة قام فتقايأ كل شيء

قوله: (يخرج له الخراج) أي يأتيه بما يكسبه، والخراج ما يقرره السيد على عبده من مال يحضره له من كسبه

قوله: (يأكل من خراجه) في رواية الإسماعيلي من وجه آخر من طريق إسماعيل بن أبي خالد عن قيس بن أبي حازم اكأن لأبي بكر غلام، فكان يجيء بكسبه فلا يأكل منه حتى يسأله، فأتاه ليلة بكسبه فأكل منه ولم يسأله ، ثم سأله » .

قوله: (كنت تكهنت لإنسان في الجاهلية) لم أعرف اسمه ويحتمل أن يكون المرأة المذكورة في حديث أبي سعيد.

قوله: (فأعطاني بذلك) أي عوض تكهني له، قال ابن التين: إنما استقاء أبو بكر تنزها؛ لأن أمر الجاهلية وضع، ولو كان في الإسلام لغرم مثل ما أكل أو قيمته ولم يكفه القيء. كذا قال، والذي يظهر أن أبا بكر إنما قاء لما ثبت عنده من النهي عن حلوان الكاهن، وحلوان الكاهن ما يأخذه على كهانته، والكاهن من يخبر بما سيكون عن غير دليل شرعي، وكان ذلك

- قد كثر في الجاهلية خصوصًا قبل ظهور/ النبي ﷺ.

الحديث الثاني عشر: حديث ابن عمر في حبل الحبلة، وقد تقدم شرحه مستوفى في البيوع (١)، والغرض منه قوله: «إنهم كانوا يتبايعونه في الجاهلية».

الحديث الثالث عشر: حديث أنس الذي تقدم في أول مناقب الأنصار (٢)، وأدخله هنا لقوله: «فعل قومك كذا يوم كذا»؛ لأنه يحتمل أن يشير به إلى وقائعهم في الجاهلية كما يحتمل أن يشير به إلى وقائعهم في الإسلام أو لما هو أعم من ذلك، وخاطب أنس غيلان بأن الأنصار قومه، وليس هو من الأنصار، لكن ذلك باعتبار النسبية الأعمية إلى الأزد فإنها تجمعهم. والله أعلم.

# ٢٧ ـ باب. الْقَسَامَةُ فِي الْجَاهِلِيّةِ

٣٨٤٥ - حَدَّنَنَا أَبُو مَعْمَرٍ حَدَّنَنَا عَبْدُ الْوَارِثِ حَدَّنَنَا قَطَنٌ أَبُو الْهَيْثُمِ حَدَّنَنَا أَبُو يَزِيدَ الْمَدَنِيُ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: إِنَّ أَوَّلَ قَسَامَةٍ كَانَتْ فِي الْجَاهِلِيَّةِ لَفِينَا يَنِي هَاشِمِ اسْتَأْجَرَهُ رَجُلٌ مِنْ قُرِيْشٍ مِنْ فَخِذَ أُخْرَى ، فَانْطَلَقَ مَعَهُ فِي إِيلَهِ ، فَمَرَّ بِهِ رَجُلٌ مِنْ يَنِي هَاشِمِ قَدِ انْقَطَعَتْ عُرْوَةُ جُوالِقِهِ ، فَقَالَ: أَغْثِنِي بِعِقَالٍ أَشُدُّ بِهِ عُرْوَةَ جُوالِقِهِ ، فَقَالَ: أَغْثِنِي بِعِقَالٍ أَشُدُّ بِهِ عُرُوةَ جُوالِقِهِ ، فَلَمَّا نَزُلُوا عُقِلَتِ الإبلُ إِلا بَعِيرًا وَاحِدًا ، فَقَالَ النَّغِيرِ لَمْ يُعْقَلْ مِنْ بَيْنِ الإبلِ؟ قَالَ: لَيْسَ لَهُ عِقَالًا ، فَسَدَّ بِهِ عُرْوَةً جُوالِقِهِ ، فَلَمَّا نَزُلُوا عُقِلَتِ الإبلُ إِلا بَعِيرًا وَاحِدًا ، فَقَالَ النَّذِي اسْتَأْجَرَهُ : مَا شَأْنُ هَذَا الْبَعِيرِ لَمْ يُعْقَلْ مِنْ بَيْنِ الإبلِ؟ قَالَ: لَيْسَ لَهُ عِقَالًا . قَالَ: قَالَ: قَالَ: قَالَ: أَتَشْهَدُ وَالَا فَقَالَ: قَالَ: قَالَ: فَعَلَ الْمَوْسِمَ عَنْ اللّهُ مِنْ عَلَى رَسَالَةً مَرَّةً مِنَ الدَّهْرِ؟ قَالَ: قَالَ فَعَلَ عَلَى اللّهُ مُرَّةً مِنَ الدَّهْرِ؟ قَالَ: فَالَ: قَالَ: قَالَ قَالَ: قَالَا قَالَا قَالَا قَالَا قَالَا قَالَا قَالَا

لَّفَكَمَّا قَدِمَ الَّذِي اسْتَأْجَرَهُ أَتَاهُ أَبُو طَالِبِ فَقَالَ: مَا فَعَلَ صَاْحِبُنَا ؟ قَالَ: مَرضَ فَأَحْسَنْتُ الْقِيَامَ عَلَيْهِ، فَوَلِيتُ دَفْنَهُ. قَالَ: قَدْ كَانَ أَهْلَ ذَاكَ مِنْكَ. فَمَكَثَ حِينًا، ثُمَّ إِنَّ الرَّجُلَ الَّذِي الْقِيمَامَ عَلَيْهِ أَنْ يُبْلِغَ عَنْهُ وَافَى الْمَوْسِمَ، فَقَالَ: يَا آلَ قُرَيْش. قَالُوا: هَذِهِ قُرَيْشٌ. قَالَ: يَا يَنِي أَوْصَى إِلَيْهِ أَنْ يُبْلِغَ عَنْهُ وَافَى الْمَوْسِمَ، فَقَالَ: يَا آلَ قُرَيْش. قَالُوا: هَذَا أَبُو طَالِبٍ. قَالَ: يَا يَنِي هَاشِم. قَالَ: أَمْرَنِي هَاشِم. قَالَ: أَيْنَ أَبُو طَالِبٍ؟ قَالُوا: هَذَا أَبُو طَالِبٍ. قَالَ لَهُ: أَخْتَرْ مِنَّا إِحْدَى فَلَانٌ أَنْ أَبُو طَالِبٍ فَقَالَ لَهُ: اخْتَرْ مِنَّا إِحْدَى فَلَانٌ أَنْ أَبُو طَالِبٍ فَقَالَ لَهُ: اخْتَرْ مِنَّا إِحْدَى ثَلَانٌ أَنْ أَنْ اللّهِ فَقَالَ لَهُ: عَنْهُ حَمْسُونَ مِنْ ثَلَاثًا وَانْ شِئْتَ حَلَفَ خَمْسُونَ مِنْ الْإِبِلِ فَإِنَّكَ قَتَلْتَ صَاحِبَنَا، وَإِنْ شِئْتَ حَلَفَ خَمْسُونَ مِنْ

<sup>(</sup>۱) (۵/ ۲۰۹)، كتاب البيوع، باب ۲۱، ح۲۱٤۳.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٨٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب ١، ح ٢٧٧٦.

قَوْمِكَ : إِنَّكَ لَمْ تَقْتُلُهُ، فَإِنْ أَبَيُّتَ قَتَلُنَاكَ بِهِ. فَأَتَى قَوْمَهُ، فَقَالُوا: نَحْلِفُ. فَأَتَتْهُ امْرَأَةً مِنْ يَنِي هَاشِم كَانَتْ تَحْتَ رَجُلٍ مِنْهُمْ قَدْ وَلَدَتْ لَهُ، فَقَالَتْ: يَا أَبَا طَالِبٍ أُحِبُّ أَنْ تُجِيزَ ابْنِي هَذَا بِرَجُلٍ مِنَ الْخَمْسِينَ، وَلا تُصْبِرْ يَعِمِينَهُ حَيْثُ تُصْبَرُ الاَيْمَانُ. فَفَعَلَ، فَأَتَّاهُ رَجُلٌ مِنْهُمْ فَقَالَ: يَا أَبَا طَالِبٍ أَرَدْتَ خَمْسِينَ رَجُلًا أَنْ يَخَلِفُوا مَكَانَ مِا ثَةٍ مِنَ الإبلِ، يُصِيبُ كُلَّ رَجُلِ بَعِيرَانِ، هَذَانِ بَعِيرَانِ فَاقْبَلْهُمَا ٧ ــ مِنِّي، / وَلا تُصْبِرْ يَمِينِي حَيْثُ تُصْبَرُ الأَيْمَانُ. فَقَبِلَهُمَا، وَجَاءَ ثَمَانِيَةٌ وَأَرْبَعُونَ فَحَلَفُوا. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا حَالَ الْحُوالُ وَمِنَ الثَّمَانِيَةِ وَأَرْبَعِينَ عَيْنٌ تَطْرِفُ.

٣٨٤٦ حَدَّثِنِي غُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ يَوْمُ بُعَاثِ يَوْمًا قَدَّمَهُ اللَّهُ لِرَسُولِهِ عَلَيْهِ، فَقَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ وَقَدِ افْتَرَقَ مَلَوْهُمْ، وَقُتِلَتْ سَرَوَاتُهُمْ وَجُرَّحُوا، قَدَّمَهُ اللَّهُ لِرَسُولِهِ ﷺ فِي دُخُولِهِمْ فِي الإسْلام.

[تقدم في: ٣٧٧٧، طرفه في: ٣٩٣٠]

٣٨٤٧ ـ وَقَالَ ابْنُ وَهْبِ : أَخْبَرَنَا عَمْرٌ وعَنْ بُكَيْرِ بْنِ الْأَسَجُّ أَنَّ كُرَيْبًا مَوْلَى ابْنِ عَبَّاسٍ حَدَّنَهُ أَنَّ ابْنَ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَيْسَ السَّعْيُ بِبَطْنِ الْوَادِي بَيْنَ الصَّفَا وَالْمَرْوَةِ سُنَّةً ، إِنَّمَا كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يَسْعَوْنَهَا وَيَقُولُونَ: لِأَنْجِيزُ الْبَطْحَاءَ إِلاشَدًّا.

٣٨٤٨ \_ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدِ الْجُعْفِيُّ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ أَخْبَرَنَا مُطَرِّفٌ سَمِعْتُ أَبَا السَّفَر يَقُولُ: سَمِعْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ اسْمَعُوا مِنْي مَا أَقُولُ لَكُمْ، وَأَسْمِعُونِي مَا تَقُولُونَ، وَلا تَذْهَبُوا فَتَقُولُوا: قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ، قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ. مَنْ طَافَ بِالْبَيْتِ فَلْيَطُفْ مِنْ وَرَاءِ الْحِجْرِ، وَلا تَقُولُوا الْحَطِيمُ، فَإِنَّا الرَّجُلَ فِي الْجَاهِلِيَّةِ كَانَ يَحْلِفُ فَيُلْقِي سَوْطَهُ أَوْ نَعْلَهُ أَوْ قَوْسَهُ.

٣٨٤٩ حَدَّثَنَانُعَيْمُ بْنُ حَمَّادٍ حِدَّثَنَا هُشَيْمٌ عَنْ حُصَيْنِ عَنْ عَمْرِو بْنِ مَيْمُونٍ قَالَ: رَأَيْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ قِرْدَةً اجْتَمَعَ عَلَيْهَا قِرْدَةٌ قَدْ زَنَتْ فَرَجَمُوهَا، فَرَجَمْتُهَا مَعَهُمْ.

• ٣٨٥ - حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عُبَيْدِ اللَّهِ سَمِعَ ابْنَ عَبَّاس رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: خِلالٌ مِنْ خِلالِ الْجَاهِلِيَّةِ: الطَّعْنُ فِي الْأنسَابِ، وَالنِّيَاحَةُ وَنَسِيَ النَّالِثَةَ ، قَالَ سُفْيَانُ: وَيَقُولُونَ: إِنَّهَا الاسْتِسْقَاءُ بِالْأَنْوَاءِ.

الحديث الرابع عشر: حديث القسامة في الجاهلية بطوله، وثبت عند أكثر الرواة عن الفربري هنا ترجمة «القسامة في الجاهلية»، ولم يقع عند النسفي وهو أوجه ؛ لأن الجميع من ترجمة أيام الجاهلية، ويظهر ذلك من الأحاديث التي أوردها تلو هذا الحديث.

قوله: (حدثنا قطن) بفتح القاف والمهملة ثم نون، هو ابن كعب القطعي ـ بضم القاف ـ البصري، ثقة عندهم، وشيخه أبو يزيد المدني بصري أيضًا ويقال له: المديني بزيادة تحتانية، ولعل أصله كان من المدينة، ولكن لم يرو عنه أحد من أهل المدينة، وسئل عنه مالك فلم يعرفه ولا يعرف اسمه وقد وثقه ابن معين وغيره (١)، ولا له ولا للراوي عنه في البخاري إلا هذا الموضع.

قوله: (إن أول قسامة) بفتح القاف وتخفيف المهملة: اليمين، وهي في عرف الشرع حلف معين عند التهمة بالقتل على الإثبات أو النفي، وقيل: هي مأخوذة من قسمة الأيمان على الحالفين، / وسيأتي بيان الاختلاف في حكمها في كتاب الديات (٢) إن شاء الله تعالى.

وقوله: (لفينا بني هاشم) اللام للتأكيد و «بني هاشم» مجرور على البدل من الضمير المجرور، ويحتمل أن يكون نصبًا على التمييز، أو على النداء بحذف الأداة.

قوله: (كان رجل من بني هاشم) هو عمر وبن علقمة بن المطلب بن عبد مناف ، جزم بذلك الزبير بن بكار في هذه القصة ، فكأنه نسب هذه الرواية إلى بني هاشم مجازًا لما كان بين بني هاشم وبنى المطلب من المودة والمؤاخاة والمناصرة ، وسماه ابن الكلبي عامرًا .

قوله: (استأجره رجل من قريش من فخذ أخرى) كذا في رواية الأصيلي وأبي ذر، وكذا أخرجه الفاكهي من وجه آخر عن أبي معمر شيخ البخاري فيه، وفي رواية كريمة وغيرها «استأجر رجلاً من قريش» وهو مقلوب، والأول هو الصواب. والفخذ بكسر المعجمة وقد تسكن. وجزم الزبير بن بكار بأن المستأجر المذكور هو خداش بمعجمتين ودال مهملة ابن عبدالله بن أبي قيس العامري.

قوله: (فمربه) أي بالأجير (رجل من بني هاشم) لم أقف على اسمه.

وقوله: (عروة جوالقه) بضم الجيم وفتح اللام الوعاء من جلود وثياب وغيرها، فارسي معرب، وأصله كواله: وجمعه جواليق، وحكى جوالق بحذف التحتانية، والعقال الحبل.

قوله: (فأين عقاله؟ قال فحذفه) كذا في النسخ وفيه حذف يدل عليه سياق الكلام، وقد بينته رواية الفاكهي «فقال: مربي رجل من بني هاشم قد انقطع عروة جوالقه، واستغاث بي فأعطيته، فحذفه» أي رماه.

104

<sup>(</sup>١) قال في التقريب (ص: ٦٨٥، ٣٢٥٥): مقبول.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/ ۷۸)، كتاب الديات، باب ۲۲، ح ۲۸۹۹.

قوله: (كان فيها أجله) أي أصاب مقتله.

وقوله: (فمات) أي أشرف على الموت، بدليل قوله: «فمر به رجل من أهل اليمن قبل أن يقضى »، ولم أقف على اسم هذا المار أيضًا.

قوله: (أتشهد الموسم؟) أي موسم الحج.

قوله: (فكتب) بالمثناة ثم الموحدة ولغير أبي ذر والأصيلي بضم الكاف وسكون النون ثم المثناة والأول أوجه، وفي رواية الزبير بن بكار «فكتب إلى أبي طالب يخبره بذلك ومات منها»، وفي ذلك يقول أبو طالب:

> بمنسأة، قدجاء حبل وأحبل أفي فضل حبل لا أبالك ضربه

> > قوله: (ياآل قريش) بإثبات الهمزة وبحذفها على الاستغاثة .

قوله: (قتلني في عقال) أي بسبب عقال.

قوله: (ومات المستأجر) بفتح الجيم أي بعد أن أوصى اليماني بما أوصاه به.

قوله: (فوليت) بكسر اللام، وفي رواية ابن الكلبي «فقال: أصابه قدره. فصدقوه ولم يظنوابه غير ذلك».

وقوله: (وافي الموسم) أي أتاه.

قوله: (يابني هاشم) في رواية الكشميهني «يا آل بني هاشم».

قوله: (من أبو طالب؟) في رواية الكشميهني «أين أبو طالب؟»، زاد ابن الكلبي «فأخبره بالقصة وخداش يطوف بالبيت لا يعلم بماكان، فقام رجال من بني هاشم إلى خداش فضربوه وقالوا: قتلت صاحبنا. فجحد».

قوله: (اختر منا إحدى ثلاث) يحتمل أن تكون هذه الثلاث كانت معروفة بينهم، ويحتمل أن تكون شيئًا اخترعه أبو طالب. وقال ابن التين: لم ينقل أنهم تشاوروا في ذلك ولا تدافعوا فدل على أنهم كانوا يعرفون القسامة قبل ذلك. كذا قال، وفيه نظر؛ لقول ابن عباس راوي الحديث «إنها أول قسامة»، ويمكن أن يكون مراد ابن عباس الوقوع وإن كانوا يعرفون الحكم قبل ذلك، وحكى الزبير بن بكار أنهم تحاكموا في ذلك إلى الوليد بن المغيرة فقضي أن يحلف · حمسون رجلاً من بني عامر عند البيت ما قتله خداش، وهذا/ يشعر بالأولية مطلقًا .

قوله: (فأتته امرأة من بني هاشم) هي زينب بنت علقمة أخت المقتول (كانت تحت رجل منهم) هو عبد العزى بن أبي قيسَ العامري، واسمَ ولدها منه حويطب بمهملتين مصغر، وذكر

ذلك الزبير. وقد عاش حويطب بعد هذا دهرًا طويلاً، وله صحبة، وسيأتي حديثه في كتاب الأحكام (١)، ونسبتها إلى بني هاشم مجازية والتقدير: كانت زوجًا لرجل من بني هاشم، ويحتمل قولها: فولدت له ولدًا. أي غير حويطب.

قوله: (أن تجيز ابني) بالجيم والزاي، أي تهبه ما يلزمه من اليمين.

وقولها: (ولا تصبر يمينه) بالمهملة ثم الموحدة، أصل الصبر الحبس والمنع، ومعناه في الأيمان الإلزام، تقول صبرته أي ألزمته أن يحلف بأعظم الأيمان حتى لا يسعه أن لا يحلف.

قوله: (حيث تصبر الأيمان) أي بين الركن والمقام، قاله ابن التين. قال: ومن هنا استدل الشافعي على أنه لا يحلف بين الركن والمقام على أقل من عشرين دينارًا نصاب الزكاة، كذا قال، ولا أدري كيف يستقيم هذا الاستدلال، ولم يذكر أحد من أصحاب الشافعي أن الشافعي استدل لذلك بهذه القصة.

قوله: (فأتاه رجل منهم) لم أقف على اسمه ولا على اسم أحد من سائر الخمسين إلا من تقدم، وزاد ابن الكلبي «ثم حلفوا عند الركن أن خداشًا بريء من دم المقتول».

قوله: (فوالذي نفسي بيده) قال ابن التين: كأن الذي أخبر ابن عباس بذلك جماعة اطمأنت نفسه إلى صدقهم حتى وسعه أن يحلف على ذلك. قلت: يعني أنه كان حين القسامة لم يولد، ويحتمل أن يكون الذي أخبره بذلك هو النبي عليه وهو أمكن في دخول هذا الحديث في الصحيح.

قوله: (فماحال الحول) أي من يوم حلفوا.

قوله: (ومن الثمانية وأربعين) في رواية أبي ذر «وفي الثمانية» ، وعند الأصيلي «والأربعين» .

قوله: (عين تطرف) بكسر الراء أي تتحرك، زاد ابن الكلبي "وصارت رباع الجميع لحويطب، فبذلك كان أكثر من بمكة رباعًا"، وروى الفاكهي من طريق ابن أبي نجيح عن أبيه قال: "حلف ناس عند البيت قسامة على باطل، ثم خرجوا فنزلوا تحت صخرة فانهدمت عليهم"، ومن طريق طاوس قال: "كان أهل الجاهلية لا يصيبون في الحرم شيئًا إلا عجلت لهم عقوبته"، ومن طريق حويطب "إن أمّة في الجاهلية عاذت بالبيت، فجاءتها سيدتها فجبذتها فشلت يدها"، وروينا في "كتاب مجابي الدعوة لابن أبي الدنيا" في قصة طويلة في معنى سرعة الإجابة بالحرم للمظلوم فيمن ظلمه قال: "فقال عمر: كان يفعل بهم ذلك في الجاهلية ليتناهوا

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۱۷۱)، كتاب الأحكام، باب ۱۷، ح١١٦٣.

عن الظلم لأنهم كانوا لا يعرفون البعث، فلما جاء الإسلام أخر القصاص إلى يوم القيامة»، وروى الفاكهي من وجه آخر عن طاوس قال: «يوشك أن لا يصيب أحد في الحرم شيئًا إلا عجلت له العقوبة»، فكأنه أشار إلى أن ذلك يكون في آخر الزمان عند قبض العلم وتناسي أهل ذلك الزمان أمور الشريعة فيعود الأمر غريبًا كما بدأ. والله أعلم.

الحديث الخامس عشر:

قوله: (عن هشام) هو ابن عروة.

قوله: (يوم بعاث) تقدم شرحه في أول مناقب الأنصار (۱) وأنه كان قبل البعث على الراجح، وقوله فيه: «وجرحوا» بالجيم المضمومة ثم الحاء المهملة، ولبعضهم «وخرجوا» بفتح المعجمة وتخفيف الراء بعدها جيم، والأول أرجح، وقد تقدم من تسمية من جرح منهم في تلك الوقعة حضير الكتائب والدأسيد فمات منها.

الحديث السادس عشر: 🔻

قوله: (قال ابن وهب. . . .) إلخ، وصله أبو نعيم في «المستخرج» (٢) من طريق حرملة بن يحيى عن عبد الله بن وهب.

قوله: (ليس السعي) أي شدة المشي.

قوله: (سنة) في رواية الكشميهني «بسنة» قال ابن التين خولف ابن عباس في ذلك بل قالوا إنه فريضة، قلت: لم يردابن عباس أصل السعي، وإنما أراد شدة العدو، وليس ذلك فريضة، وقد تقدم في أحاديث الأنبياء (٣) في ترجمة إبراهيم عليه السلام في قصة هاجر أن مبدأ السعي بين الصفا والمروة كان من/ هاجر، وهو من رواية ابن عباس أيضًا، فظهر أن الذي أراد أن مبدأه من أهل الجاهلية هي شدة العدو، نعم قوله: «ليس بسنة» إن أراد به أنه لا يستحب فهو يخالف ما عليه الجمهور، وهو نظير إنكاره استحباب الرمل في الطواف، ويحتمل أن يريد بالسنة الطريقة الشرعية وهي تطلق كثيرًا على المفروض، ولم يرد السنة باصطلاح أهل الأصول، وهو ما ثبت دليل مطلوبيته من غير تأثيم تاركه.

قوله: (لانجيز) بضم أوله أي لا نقطع، والبطحاء مسيل الوادي، تقول: جزت الموضع

109

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٤٨٣، ٤٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ١، ح ٣٧٧٧.

<sup>(</sup>۲) تغلیق التعلیق (۶/ ۸۵).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٢٥١)، كتاب الأنبياء، باب، م ٣٣٥٨.

إذا سرت فيه، وأجزته إذا خلفته وراءك، وقيل: هما بمعنى.

وقوله: (إلا شدًا) أي لا نقطعها إلا بالعدو الشديد.

الحديث السابع عشر:

قوله: (أخبرنا مطرف) بالمهملة وتشديد الراء هو ابن طريف بالمهملة أيضًا الكوفي، وأبو السفر بفتح المهملة والفاء هو سعيد بن يحمد بالتحتانية المضمومة والمهملة الساكنة كوفي أيضًا.

قوله: (يا أيها الناس اسمعوا مني ما أقول لكم وأسمعوني) بهمزة قطع أي أعيدوا علي قولي لأعرف أنكم حفظتموه، كأنه خشي أن لا يفهموا ما أراد فيخبروا عنه بخلاف ما قال، فكأنه قال: اسمعوا مني سماع ضبط وإتقان، ولا تقولوا: قال من قبل أن تضبطوا.

قوله: (من طاف بالبيت فليطف من وراء الحجر) في رواية ابن أبي عمر عن سفيان «وراء الجدر» والمراد به الحجر، والسبب فيه أن الذي يلي البيت إلى جهة الحجر من البيت، وقد تقدم بيانه وما قيل في مقداره في أوائل كتاب الحج(١).

قوله: (ولا تقولوا الحطيم) في رواية سعيد بن منصور عن خديج بن معاوية عن أبي إسحاق عن أبي السفر في هذه القصة «فقال رجل: ما الحطيم؟ فقال ابن عباس: إنه لاحطيم، كان الرجل. . . » إلخ زاد أبو نعيم في «المستخرج» من طريق خالد الطحان عن مطرف «فإن أهل الجاهلية كانوا يسمونه \_ أي الحجر \_ الحطيم، كانت فيه أصنام قريش»، وللفاكهي من طريق يونس بن أبي إسحاق عن أبي السفر نحوه وقال: «كان أحدهم إذا أراد أن يحلف وضع محجنه ثم حلف، فمن طاف فليطف من ورائه».

قوله: (كان يحلف) بالحاء المهملة الساكنة وتخفيف اللام المكسورة، وفي رواية خالد الطحان المذكورة «كان إذا حلف» بضم المهملة وتشديد اللام والأول أوجه، والمعنى أنهم كانوا إذا حالف بعضهم بعضًا ألقى الحليف في الحجر نعلاً أو سوطًا أو قوسًا أو عصًا علامة لقصد حلفهم فسموه الحطيم لذلك، لكونه يحطم أمتعتهم، وهو فعيل بمعنى فاعل، ويحتمل أن يكون ذلك كان شأنهم إذا أرادوا أن يحلفوا على نفي شيء. وقيل: إنما سمي الحطيم؛ لأن بعضهم كان إذا دعا على من ظلمه في ذلك الموضع هلك. وقال ابن الكلبي: سمي الحجر حطيمًا لما تحجر عليه، أو لأنه قصر به عن ارتفاع البيت وأخرج عنه، فعلى هذا فعيل بمعنى مفعول، أو لأن الناس يحطم فيه بعضًا من الزحام عند الدعاء فيه.

<sup>(</sup>١) (٤/ ٤٨٢)، كتاب الحج، باب٤٠.

وقال غيره: الحطيم هو بئر الكعبة التي كان يلقى فيها ما يهدى لها. وقيل: الحطيم بين الركن الأسود والمقام. وقيل: من أول الركن الأسود إلى أول الحجر يسمى الحطيم، وحديث ابن عباس حجة في رد أكثر هذه الأقوال، زاد في رواية خديج «ولكنه الجدر» بفتح الجيم وسكون المهملة، وهو من البيت، ووقع عند الإسماعيلي والبرقاني في آخر الحديث عن ابن عباس «وأيما صبي حج به أهله فقد قضى حجه ما دام صغيرًا، فإذا بلغ فعليه حجة أخرى، وأيما عبد حج به أهله الحديث، وهذه الزيادة عند البخاري أيضًا في غير الصحيح، وحذفها منه عمدًا لعدم تعلقها بالترجمة ولكونها موقوفة، وأما أول الحديث فهو وإن كان موقوفاً من حديث ابن عباس إلا أن الغرض منه حاصل بالنسبة لنقل ابن عباس ما كان في الجاهلية مما رآه النبي على فأقره أو أزاله، فمهما لم ينكره واستمرت مشروعيته فيكون له حكم المرفوع، ومهما أنكره فالشرع بخلافه.

الحديث الثامن عشر:

/ قوله: (حدثنا نعيم بن حماد) في رواية بعضهم حدثنا نعيم غير منسوب، وهو المروزي نزيل مصر، وقل أن يخرج له البخاري موصولاً، بل عادته أن يذكر عنه بصيغة التعليق، ووقع في رواية القابسي «حدثنا أبونعيم» وصوبه بعضهم وهو غلط.

قوله: (عن حصين) في رواية البخاري في «التاريخ» في هذا الحديث «حدثنا حصين» فأمن بذلك ما يخشى من تدليس هشيم الراوي عنه، وقرن فيه أيضًا مع حصين أبا المليح.

قوله: (رأيت في الجاهلية قرَّدة) بكسر القاف وسكون الراء واحدة القرود.

وقوله: (اجتمع عليها قردة) بفتح الراء جمع قرد، وقد ساق الإسماعيلي هذه القصة من وجه آخر مطولة من طريق عيسي بن حطان عن عمرو بن ميمون قال: «كنت في اليمن في غنم لأهلي وأنا على شرف، فجاء قرد من قردة فتوسد يدها، فجاء قرد أصغر منه فغمزها، فسلت يدها من تحت رأس القرد الأول سلار فيقًا و تبعته، فوقع عليها وأنا أنظر، ثمر جعت فجعلت تدخل يدها تحت خد الأول برفق، فاستيقظ فزعًا، فشمها فصاح، فاجتمعت القرود، فجعل يصيح ويومئ إليها بيده، فذهب القرود يمنة ويسرة، فجاء وابذلك القرد أعرفه، فحفر والهما حفرة فرجموهما، فلقد رأيت الرجم في غير بني آدم»، قال ابن التين: لعل هؤلاء كانوا من نسل الذين مسخوا فبقي فيهم ذلك الحكم. ثم قال: إن الممسوخ لا ينسل. قلت: وهذا هو المعتمد، لما ثبت في صحيح مسلم «أن الممسوخ لا نسل له»، وعنده من حديث ابن مسعود مرفوعًا: «إن الله لم يهلك قومًا فيجعل لهم نسلاً».

وقد ذهب أبو إسحاق الزجاج وأبو بكر بن العربي إلى أن الموجود من القردة من نسل

الممسوخ، وهو مذهب شاذ اعتمد من ذهب إليه على ما ثبت أيضًا في صحيح مسلم «أن النبي كلي الما أتي بالضب قال: لعله من القرون التي مسخت»، وقال في الفأر «فقدت أمة من بني إسرائيل لا أراها إلا الفأر»، وأجاب الجمهور عن ذلك بأنه كلي قال ذلك قبل أن يوحى إليه بحقيقة الأمر في ذلك، ولذلك لم يأت الجزم عنه بشيء من ذلك، بخلاف النفي فإنه جزم به كما في حديث ابن مسعود، ولكن لا يلزم أن تكون القرود المذكورة من النسل، فيحتمل أن يكون الذين مسخوا لما صاروا على هيئة القردة مع بقاء أفهامهم عاشرتهم القردة الأصلية للمشابهة في الشكل فتلقوا عنهم بعض ما شاهدوه من أفعالهم فحفظوها وصارت فيهم.

واختص القرد بذلك لما فيه من الفطنة الزائدة على غيره من الحيوان، وقابلية التعليم لكل صناعة مما ليس لأكثر الحيوان، ومن خصاله أنه يضحك ويطرب ويحكي ما يراه، وفيه من شدة الغيرة ما يوازي الآدمي ولا يتعدى أحدهم إلى غير زوجته، فلا يدع في الغالب أن يحملها ما ركب فيها من غيرة على عقوبة من اعتدى إلى ما لم يختص به من الأنثى، ومن خصائصه أن الأنثى تحمل أو لادها كهيئة الآدمية، وربما مشى القرد على رجليه لكن لا يستمر على ذلك، ويتناول الشيء بيده، ويأكل بيده، وله أصابع مفصلة إلى أنامل وأظفار، ولشفر عينيه أهداب.

وقد استنكر ابن عبد البرقصة عمروبن ميمون هذه وقال: فيها إضافة الزنا إلى غير مكلف وإقامة الحد على البهائم، وهذا منكر عند أهل العلم. قال: فإن كانت الطريق صحيحة فلعل هؤلاء كانوا من الجن؛ لأنهم من جملة المكلفين. وإنما قال ذلك لأنه تكلم على الطريق التي أخرجها الإسماعيلي حسب، وأجيب بأنه لا يلزم من كون صورة الواقعة صورة الزنا والرجم أن يكون ذلك زنا حقيقة ولاحدًا، وإنما أطلق ذلك عليه لشبهه به، فلا يستلزم ذلك إيقاع التكليف على الحيوان. وأغرب الحميدي في الجمع بين الصحيحين (١) فزعم أن هذا الحديث وقع في بعض نسخ البخاري، وأن أبا مسعود وحده ذكره في «الأطراف» قال: وليس في نسخ البخاري أصلاً فلعله من الأحاديث المقحمة في كتاب البخاري.

<sup>(</sup>۱) (۳/ ۹۹۰)، ح۲۰٤۷.

وحديث حذيفة في ابن مسعود، وحديث معاوية في الوتر، وحديث ابن عباس في عائشة، وحديث عمار فيها، وحديث أنس في الأنصار، وحديث زيدبن أرقم فيهم، وحديث سعد في عبد الله بن سلام، وحديث ابن سلام مع أبي بردة، وحديث ابن عمر، وحديث ابن عمر في زيد ابن عمرو، وحديث أسماء فيه، وحديث ابن الزبير في بناء المسجد الحرام، وحديث جدسعيد ابن المسيب، وحديث أبي بكر مع امرأة من أحمس، وحديث عائشة في القيام للجنازة، وحديث ابن عباس في «كأسًا دهاقًا»، وحديث أبي بكر مع الذي تكهن، وحديث ابن عباس في القسامة، وحديثه في السعي، وحديثه في الحطيم، وحديث عمرو بن ميمون في القردة، وحديث ابن عباس «ثلاث من خلال الجاهلية».

فجملة ذلك اثنان وخمسون حديثاً ما بين معلق وموصول، فوافقه منها على ثلاثة وأربعين حديثاً فقط، والسبب في ذلك أن الكثير منها صورته أنه موقوف وإن كان قد يتمحل له حكم المرفوع، ومسلم في الغالب يحرص على تخريج الأحاديث الصريحة في الرفع. وفيه من الآثار عن الصحابة فمن بعدهم سبعة عشر أثرًا. والله سبحانه وتعالى أعلم.

## ٢٨ ـ باب. مَبْعَثِ النَّبِيِّ عَيْكِيٍّ

مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ المُطَّلِبِ بْنِ هَاشِمِ بْنِ عَبْدِ مَنَافِ بْنِ قُصَيِّ بْنِ كِلَابِ بْنِ مُرَّةَ بْنِ مُخَمَّدُ بْنِ عَبْدِ مَنَافِ بْنِ قُصَيٍّ بْنِ كِلَابِ بْنِ مُوَّةَ بْنِ مُثَرَكَةً بْنِ عَلْدِ كَنَانَةً بْنِ خُزَيْمَةً بْنِ مُدْرِكَةً بْنِ إِلْيَاسَ بْنِ مُضَرَ كَعَبِ بْنِ لَوْ يُنْ مِنْ عَدْنَانَ عَدْنَانَ اللَّهُ مُنَانَ عَدْنَانَ

٣٨٥١ حَدَّثَ نَا أَحْمَدُ بْنُ أَبِي رَجَاءٍ حَدَّثَ نَا النَّضُرُ عَنْ هِشَامٍ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ ابْنُ أَرْبَعِينَ، فَمَكَثَ بِمَكَّةَ ثَلاثَ عَشْرَةً سَنَةً، ثُمَّ أُمِرَ بِالْهِجْرَةِ، فَهَاجَرَ إِلَى الْمَدِينَةِ، فَمَكَثَ بِهَا عَشْرَ سِنِينَ، ثُمَّ تُوكُنِي ﷺ.

[الحديث: ٣٨٥١، أطرافه في: ٣٩٠٣، ٣٩٠٣، ٢٥٤٥، ٤٧٩٥]

/ قوله: (باب مبعث النبي على) المبعث من البعث، وأصله الإثارة، ويطلق على التوجيه في أمر ما، رسالة أو حاجة، ومنه: بعثت البعير إذا أثرته من مكانه، وبعثت العسكر إذا وجهتهم للقتال، وبعثت النائم من نومه إذا أيقظته. قد تقدم في أول الكتاب (١) في الكلام على حديث

<sup>(</sup>١) (١/ ٥٩)، كتاب بدء الوحي، باب٣، ح١.

عائشة كثير مما يتعلق بهذه الترجمة ، وساق المصنف هنا النسب الشريف .

قوله: (محمد) ذكر البيهقي في «الدلائل» بإسناد مرسل «أن عبد المطلب لما ولد النبي على عمل له مأدبة، فلما أكلوا سألوا: ماسميته؟ قال: محمدًا، قالوا: فما رغبت به عن أسماء أهل بيته؟ قال: أردت أن يحمده الله في السماء وخلقه في الأرض».

قوله: (ابن عبد الله) لم يختلف في اسمه، واختلف متى مات؟ فقيل: مات قبل أن يولد النبي ﷺ ، وقيل: عمره ﷺ لما مات أبوه، والراجع أنه دون السنة.

قوله: (ابن عبد المطلب) اسمه شيبة الحمد عند الجمهور، وزعم ابن قتيبة أن اسمه عامر، وسمي عبد المطلب واشتهر بها؛ لأن أباه لما مات بغزة كان خرج إليها تاجرًا فترك أم عبد المطلب بالمدينة، فأقامت عند أهلها من الخزرج فكبر عبد المطلب، فجاء عمه المطلب فأخذه و دخل به مكة فرآه الناس مردفه فقالوا: هذا عبد المطلب، فغلبت عليه في قصة طويلة ذكرها ابن إسحاق وغيره.

قوله: (ابن هاشم) اسمه عمرو، وقيل له: هاشم لأنه أول من هشم الثريد بمكة لأهل الموسم ولقومه أولاً في سنة المجاعة، وفيه يقول الشاعر:

عمرو العلاهشم الثريد لقومه ورجال مكة مسنتون عجاف

قوله: (ابن عبد مناف) اسمه المغيرة، روى السراج في تاريخه من طريق أحمد بن حنبل «سمعت الشافعي يقول: اسم عبد المطلب شيبة الحمد، واسم هاشم عمرو، واسم عبد مناف المغيرة، واسم قصى زيد».

قوله: (ابن قصي) بصيغة التصغير، تلقب بذلك لأنه بعد عن ديار قومه في بلاد قضاعة في قصة طويلة ذكرها ابن إسحاق.

قوله: (ابن كلاب) بكسر أوله وتخفيف اللام، قال السهيلي: هو منقول من المصدر الذي في معنى المكالبة، تقول: كالبت فلانًا مكالبة وكلابًا، أو هو بلفظ جمع كلب كما تسمت العرب بسباع وأنمار وغير ذلك. انتهى. وذكر ابن سعد أن اسمه المهذب، وزعم محمد بن سعد أن اسمه حكيم، وقيل: عروة وأنه لقب كلابًا لمحبته كلاب الصيد وكان يجمعها فمن مرت به فسأل عنها قيل له: هذه كلاب ابن مرة فلقب كلابًا.

قوله: (ابن مرة) قال السهيلي: منقول من وصف الحنظلة، أو الهاء للمبالغة والمرادأنه قوي.

قوله: (ابن كعب) قال السهيلي: قيل سمي بذلك لستره على قومه ولين جانبه لهم، منقول من كعب القدم. وقال ابن دريد: من كعب القناة، وكذا قال غيره، سمي بذلك لارتفاعه على قومه وشرفه فيهم فلذلك كانوا يخضعون له حتى أرخوا بموته، وهو أول من جمع قومه يوم الجمعة، وكانوا يسمونه يوم العروبة حتى جاء الإسلام.

قوله: (ابن لؤي) قال ابن الأنباري: هو تصغير لأى بوزن عصا، واللأي هو الثور. وقال السهيلي: هو عندي لأي بوزن عبدوهو البطء، ويؤيده قول الشاعر:

فدونكم بني لأي أخاكم ودونك مالكايا أم عمرو

انتهى. وهذا قد ذكره ابن الأنباري أيضًا احتمالاً، وقد قال الأصمعي: هو تصغير لواء الجيش زيدت فيه همزة.

قوله: (ابن غالب) لا إشكال فيه كما لا إشكال في مالك والنضر.

قوله: (ابن فهر) قيل: هو قريش، نقل الزبير عن الزهري أن أمه سمته به، وسماه أبوه فهرًا، وقيل: فهر لقبه، وقيل بالعكس، والفهر الحجر الصغير.

- قوله: (ابن/ كنانة) هو بلفظ وعاء السهام إذا كانت من جلود. قاله ابن دريد. ونقل عن أبي عامر العدواني أنه قال: رأيت كنانة بن خزيمة شيخًا مسنًا عظيم القدر تحج إليه العرب لعلمه وفضله بينهم.

قوله: (ابن خزيمة) تصغير خزمة بمعجمتين مفتوحتين وهي مرة واحدة من الخزم وهو شد الشيء وإصلاحه. وقال الزجاجي: يجوز أن يكون من الخزم بفتح ثم سكون تقول: خزمته فهو مخزوم إذا أدخلت في أنفه الخزام.

قوله: (ابن مدركة) اسمه عمرو عند الجمهور، وقال ابن إسحاق: عامر.

قوله: (ابن إلياس) بكسر الهمزة عند ابن الأنباري، قال: وهو إفعال من قولهم أليس الشجاع الذي لا يفر. قال الشاعر:

## أليس كالنشوان وهو صاحى

وقال غيره: هو بهمزة وصل وهو ضد الرجاء واللام فيه للمح الصفة، قاله قاسم بن ثابت، وأنشد قول قصي: «أمهتي خندف واليأس أبي».

قوله: (ابن مضر) قيل: سمي بذلك لأنه كان يحب شرب اللبن الماضر وهو الحامض، وقيل: سمي بذلك لبياضه، وقيل: لأنه كان يمضر القلوب لحسنه وجماله.

قوله: (ابن نزار) هو من النزر أي القليل، قال أبو الفرج الأصبهاني: سمي بذلك لأنه كان

178

فريدعصره.

قوله: (ابن معد) بفتح الميم والمهملة وتشديد الدال، قال ابن الأنباري: يحتمل أن يكون مفعلاً من العد، أو هو من معد في الأرض إذا أفسد، قال الشاعر:

### وخاربين خربًا فمعدًا

وقيل غير ذلك.

قوله: (ابن عدنان) بوزن فعلان من العدن تقول عدن أقام، وقد روى أبو جعفر بن حبيب في تاريخه «المحبر» من حديث ابن عباس قال: «كان عدنان ومعد و ربيعة و مضر و خزيمة وأسد على ملة إبراهيم، فلا تذكر وهم إلا بخير»، وروى الزبير بن بكار من وجه آخر مرفوعًا «لا تسبوا مضر و لا ربيعة فإنهما كانا مسلمين»، وله شاهد عند ابن حبيب من مرسل سعيد بن المسيب.

(تنبيه): اقتصر البخاري من النسب الشريف على عدنان، وقد أخرج في التاريخ عن عبيد بن يعيش عن يونس بن بكير عن محمد بن إسحاق مثل هذا النسب، وزاد بعد عدنان «ابن أدد بن المقوم بن تارح بن يشجب بن يعرب بن نابت بن إسماعيل بن إبراهيم»، وقد قدمت في أول الترجمة النبوية (١) الاختلاف فيمن بين عدنان وإبراهيم وفيمن بين إبراهيم وآدم بما يغني عن الإعادة. وأخرج ابن سعد من حديث ابن عباس «أن النبي على كان إذا انتسب لم يجاوز في نسبه معد بن عدنان».

قوله: (حدثنا النضر) هو ابن شميل.

قوله: (عن هشام) هو ابن حسان.

قوله: (عن عكرمة) في رواية روح عن هشام الآتية في الهجرة (٢) «حدثنا عكرمة».

قوله: (أنزل على رسول الله على وهو ابن أربعين) هذا هو المقصود من هذا الحديث في هذا الباب، وهو متفق عليه، وقد مضى في صفة النبي (٢) على حديث أنس «أنه على بعث على رأس أربعين»، وتقدم في بدء الوحي (٤) أنه أنزل عليه في شهر رمضان، فعلى الصحيح المشهور أن مولده في شهر ربيع الأول يكون حين أنزل عليه ابن أربعين سنة وستة أشهر، وكلام ابن الكلبي يؤذن بأنه ولد في رمضان فإنه قال: مات وله اثنتان وستون سنة ونصف سنة، وقد أجمعوا على

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱٤۱)، كتاب المناقب، باب ۱، ح ۹۱۹.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٦٦٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٥، ح٢٩٠٢.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٢٠٠)، كتاب المناقب، باب٢٣، ح١٥٤٨.

<sup>(</sup>٤) (١/ ٦٨)، كتاب بدء الوحى، باب٥، ح٦.

أنه مات في ربيع الأول فيستلزم ذلك أن يكون ولد في رمضان، وبه جزم الزبير بن بكار وهو شاذ، وفي مولده أقوال أخرى أشد شذوذًا من هذا.

قوله: (بمكة ثلاث عشرة سنة) هذا أصح مما رواه مسلم من طريق عمار بن أبي عمار عن ابن عباس «أن النبي على أقام بمكة خمس عشرة سنة» وسيأتي البحث في ذلك في أبواب الهجرة (١) إن شاء الله تعالى.

# ٢٩ - بِاب مَا لَقِيَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ وَأَصْحَابُهُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ بِمكَّةَ

٣٨٥٠ حَدَّثَنَا الْحُمَيْدِيُ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ حَدَّثَنَا بَيَانٌ وَإِسْمَاعِيلُ قَالا: سَمِعْنَا قَيْسًا يَقُولُ: سَمِعْتُ خَبَّابًا يَقُولُ: / أَتَيْتُ النَّبِيَ ﷺ وَهُو مُتَوسِّدٌ بُرُدَةً وَهُو فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ - وَقَدْ لَقِينَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ شِدَّةً - فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَا تَدْعُو اللَّهَ لَنَا؟ فَقَعَدَ وَهُو مُحْمَرٌ وَجُهُهُ، فَقَالَ: «لَقَدْ الْمُشْرِكِينَ شِدَّةً - فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَلَا تَدْعُو اللَّهَ لَنَا؟ فَقَعَدَ وَهُو مُحْمَرٌ وَجُهُهُ، فَقَالَ: «لَقَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ لَيُمْشَطُ بِمِشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ عِظَامِهِ مِنْ لَحْم أَوْ عَصَبٍ، مَا يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَلَيْتِمَنَّ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ وَيُوضَعُ الْمِيشَارُ عَلَى مَفْرِقِ رَأْسِهِ فَيْشَقُ بِاثْنَيْنِ، مَا يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَلَيْتِمَنَّ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ وَيُوضَعُ الْمِيشَارُ عَلَى مَفْرِقِ رَأْسِهِ فَيْشَقُ بِاثْنَيْنِ، مَا يَصْرِفُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَلَيْتِمَنَّ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ وَيُونَعُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ وَيُونَ مَا مَوْتِ مَا يَصْرِفُهُ أَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَلَيْتِمَنَّ اللَّهُ هَذَا الأَمْرَ وَيُونَعُ اللَّهُ مِنْ صَنْعَاءً إِلَى حَضْرَمُوتَ مَا يَخَافُ إِلا اللَّهُ ﴿ وَالدِّيْنَ وَاللَّهُ مُنَاقًا عَلَى خَنْمِهِ ».

[تقدم في: ٣٦١٢، طِرفه في: ٦٩٤٣]

٣٨٥٣ حَدَّثَنَا سُلَيْمَانُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنِ الأَسْوَدِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَرَأَ النَّبِيُ ﷺ النَّجْمَ فَسَجَدَ، فَمَا بَقِيَ أَحَدٌ إِلا سَجَدَ، إِلا رَجُلٌ رَأَيْتُهُ أَخَذَ كَفَّا مِنْ حَصًّا فَرَفَعَهُ فَسَجَدَ عَلَيْهِ، وَقَالَ: هَذَا يَكْفِينِي. فَلَقَدْ رَأَيْتُهُ بَعْدُ قُتِلَ كَافِرًا بِاللَّهِ.

[تقدم في: ١٠٦٧ ، الأطراف: ١٠٧٠ ، ٣٩٧٢ ، ٣٨٦٣]

٣٨٥٤ حَدَّثَ نَا مُحَمَّدُ بْنُ بَشَّارِ حَدَّثَ نَا عُنْدَرٌ حَدَّثَ نَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ عَنْ عَمْرِ و بْنِ مَيْمُونِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُ عَلَيْهُ سَاجِدٌ وَحَوْلَهُ نَاسٌ مِنْ قُرَيْش، جَاءَ عُقْبَةُ بْنُ أَبِي مُعَيْطٍ بِسَلَى جَزُورٍ فَقَذَفَهُ عَلَى ظَهْرِ النَّبِي عَلَيْهُ، فَلَمْ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، فَجَاءَتْ فَاطِمَةُ عَلَيْهَا السَّلام فَأَخَذَتُهُ مِنْ طَهْرِهِ وَدَعَتْ عَلَى مَنْ صَنَعَ، فَقَالَ النَّبِي عَلَيْهُ: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ الْمَلاَ مِنْ قُرَيْشٍ: أَبَا جَهْلِ بْنَ هِشَام، فَعُبْهُ بْنَ حَلَقٍ - أَوْ أُبِيَّ بْنَ خَلَفٍ - أَوْ أُبِيَّ بْنَ خَلَفٍ ، شُعْبَةُ الشَّاكُ - ». فَرَأَيْتُهُمْ وَكُنْهُ مَنْ وَيَعِمَةً، وَأُمْيَةً بْنَ رَبِيعَةً، وَأُمْيَةً بْنَ رَبِيعَةً، وَأُمْيَةً بْنَ خَلَفٍ - أَوْ أُبِيَّ بْنَ خَلَفٍ ، شُعْبَةُ الشَّاكُ - ». فَرَأَيْتُهُمْ قُلُوا يَوْمَ بَدْرٍ، فَأَلْقُوا فِي بِنْرٍ، غَيْرَ أُمَيَّةً بْنِ خَلَفٍ - أَوْ أُبِيَّ - تَقَطَّعَتْ أَوْصَالُهُ فَلَمْ يُلْقَ فِي الْبِنْرِ.

[تقدم في: ٢٤٠، الأطراف: ٥٢٠، ٢٩٣٤، ٣١٨٥، ٣٩٦٠]

<sup>(</sup>۱) (۸/ ٦٦٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٥، ح٢٠٣٩،٣٩٠٣.

٥٨٥٥ حدَّ ثِنِي عُثْمَانُ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّفَنَا جَرِيرٌ عَنْ مَنْصُورٍ حَدَّثِنِي سَعِيدُ بْنُ جُبَيْرٍ - أَوْ قَالَ: حَدَّثِنِي الْحَكَمُ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ - قَالَ: أَمَرَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ أَبْزَى قَالَ: سَلِ ابْنَ عَبَّاسٍ عَنْ هَاتَيْنِ الْآيَتَيْنِ مَا أَمْرُهُمَا؟ ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٥١، الإسراء: ٣٣]، هَاتَيْنِ الآيتَيْنِ مَا أَمْرُهُمَا؟ ﴿ وَلَا نَقْتُلُواْ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ ﴾ [الأنعام: ١٥١، الإسراء: ٣٣]، فَسَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالَ: لَمَّا أُنْزِلَتِ الَّتِي فِي الْفُرْقَانِ قَالَ مُشْرِكُو أَهْلِ مَكَّةً: فَقَدْ قَتَلْنَا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ، وَدَعَوْنَا مَعَ اللَّهِ إِلَهَا آخَرَ، وَقَدْ أَتَيْنَا الْفُواحِشَ. فَأَنْولَ اللَّهُ ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَءَامَنَ ﴾ الآية [الفرقان: ٧٠]، فَهَذِهِ لأُولَئِكَ، وَأَمَّا الَّتِي فِي النِّسَاءِ الرَّجُلُ إِذَا عَرَفَ الإِسْلامَ وَشَرَائِعَهُ ثُمَّ قَتَلَ فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ. فَذَكَرْتُهُ لِمُجَاهِدِ فَقَالَ: النَّمَ نَذِمَ.

[الحديث: ٣٨٥٥، أطرافه في: ٤٥٩٠، ٢٧٦٢، ٤٧٦٣، ٣٧٦٤، ٤٧٦٥]

٣٨٥٦ حَدَّثَ نَاعَيَّاشُ بْنُ الْوَلِيدِ حَدَّثَ نَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِم حَدَّثَنِي الأَوْزَاعِيُّ حَدَّثَنِي يَحْيَى بْنُ أَبِي كَثِيرِ عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ التَّيْمِيِّ قَالَ: حَدَّثَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ قَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ: أَخْبِرْنِي بِأَشَدَّ شَيْءٍ / صَنَعَهُ الْمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ عَيْقِةً. قَالَ: بَيْنَا النَّبِيُّ يَعَلِّهُ يُصَلِّي فِي حِجْرِ ٧ الْعَاصِ: أَخْبُرْنِي بِأَشَدَّ شِيْءٍ / صَنَعَهُ الْمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ يَعْلِقَهُ فَخَنقَهُ خَنْقًا شَدِيدًا ، فَأَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ حَتَّى النَّهُ الْكَعْبَةِ ، إِذْ أَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ حَتَّى النَّهِ إِذْ أَقْبَلُ أَنْ بَعْدِهُ فَوْضَعَ ثُوبَهُ فِي عُنْقِهِ فَخَنقَهُ خَنْقًا شَدِيدًا ، فَأَقْبَلَ أَبُو بَكْرٍ حَتَّى اللَّهُ الْكَابِهِ وَدَفَعَهُ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، قَالَ: ﴿ أَنَقَتُلُونَ رَجُلَا أَن يَقُولَ رَقِكَ اللَّهُ الاَيَةَ [غافر: ٢٨].

تَابَعَهُ ابْنُ إِسْحَاقَ : حَدَّثِنِي يَحْيَى بْنُ عُرْوَةَ عَنْ عُرْوَةَ : قُلْتُ لِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ و. وَقَالَ عَبْدَةُ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ : قِيلَ لِعَمْرِ و بْنِ الْعَاصِ . وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ عَمْرٍ و عَنْ أَبِي سَلَمَةً : حَدَّثِني عَمْرُ و ابْنُ الْعَاص .

[تقدم في: ٣٦٧٨، طرفه في: ٤٨١٥]

قوله: (باب ما لقي النبي ﷺ وأصحابه من المشركين بمكة) أي من وجوه الأذى، وذكر فيه أحاديث في المعنى، وقد تقدم في «ذكر الملائكة» من بدء الخلق (١) حديث عائشة أنها «قالت للنبي ﷺ: هل أتى عليك يوم كان أشد من يوم أحد؟ قال: لقد لقيت من قومك، وكان أشد ما لقيت منهم . . . » فذكر قصته بالطائف. وروى أحمد والترمذي وابن حبان من طريق حماد بن سلمة عن ثابت عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: «لقد أوذيت في الله وما يؤذي أحد، وأخفت في الله وما يخاف أحد» الحديث. وأخرج ابن عدي من حديث جابر رفعه «ما أوذي أحد ما

<sup>(</sup>۱) (٧/ ٥٢٥)، كتاب بدء الخلق، باب ٢، ح ٣٢٣١.

أوذيت اذكره في ترجمة يوسف بن محمد بن المنكدر عن أبيه عن جابر ، ويوسف ضعيف ، وقد استشكل بما جاء من صفات ما أوذي به الصحابة كما سيأتي لو ثبت ، وهو محمول على معنى حديث أنس ، وقيل : معناه أنه أو حي إليه ما أوذي به من قبله فتأذى بذلك زيادة على ما آذاه قومه به .

وروى ابن إسحاق من حديث ابن عباس وذكر الصحابة فقال: «والله إن كانوا ليضربون أحدهم ويجيعونه ويعطشونه حتى ما يقدر أن يستوي جالسًا من شدة الضر، حتى يقولوا له: اللات والعزى إلهك من دون الله، فيقول: نعم»، وروى ابن ماجه وابن حبان من طريق زربن مسعود قال: «أول من أظهر إسلامه سبعة: رسول الله على وأبو بكر، وعمار، وأمه سمية، وصهيب، وبلال، والمقداد، فأما رسول الله على فمنعه الله بعمه، وأما أبو بكر فمنعه الله بقومه، وأما سائرهم فأخذهم المشركون فألبسوهم أدراع الحديد وأوقفوهم في الشمس» الحديث، وأجيب بأن جميع ما أوذي به أصحابه كان يتأذى هو به لكونه بسببه، واستشكل أيضًا بما أوذي به الأنبياء من القتل كما في قصة زكريا وولده يحيى، ويجاب بأن المرادهنا غير إزهاق الروح.

ثم ذكر المصنف في الباب أحاديث: الحديث الأول:

قوله: (حدثنا بيان) هو ابن بشر، وإسماعيل هو ابن أبي خالد، وقيس هو ابن أبي حازم، وخباب بالمعجمة والموحدتين الأولى ثقيلة.

قوله: (بردة) كذا للأكثر بالتنوين، وللكشميهني بالهاء والأول أرجح فقد تقدم في «علامات النبوة»(١) من وجه آخر بلفظ «بردة له».

قوله: (ألا تدعو الله لنا) زاد في الرواية التي في المبعث (٢) «ألا تستنصر لنا».

قوله: (فقعدوهو محمر وجهه) أي من أثر النوم، ويحتمل أن يكون من الغضب وبه جزم ابن التين.

قوله: (لقد كان من قبلكم ليمشط بمشاط الحديد) كذا للأكثر بكسر الميم، وللكشميهني «أمشاط» هو جمع مشط بكسر الميم وبضمها، يقال: مشاط وأمشاط كرماح وأرماح، وأنكر ابن دريد الكسر في المفرد، والأشهر في الجمع مشاط ورماح.

قوله: (ما دون عظامه من لحم أو عصب) في الرواية الماضية ما دون لحمه من عظم أو عصب.

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۲۸٦)، كتاب المناقب، باب ۲۰، ح٢٦١٢.

<sup>(</sup>٢) (٢١٩/١٦)، كتاب الإكراه، باب ١، - ٦٩٤٣.

قوله: (ويوضع الميشار) بكسر الميم وسكون التحتانية بهمز وبغير همز، تقول: وشرت الخشبة وآشرتها، ويقال فيه بالنون وهي أشهر في الاستعمال، / ووقع في الرواية الماضية بيحفر له في الأرض فيجعل فيها فيجاء بالمنشار»، قال ابن التين: كان هؤلاء الذين فعل بهم ذلك أنبياء أو أتباعهم. قال: وكان في الصحابة من لو فعل به ذلك لصبر . . . إلى أن قال: وما زال خلق من الصحابة وأتباعهم فمن بعدهم يؤذون في الله ، ولو أخذوا بالرخصة لساغ لهم .

قوله: (وليتمن الله هذا الأمر) بالنصب، وفي الرواية الماضية «والله ليتمن هذا الأمر» بالرفع، والمرادبالأمر الإسلام.

قوله: (زاد بيان: والذئب على غنمه) هذا يشعر بأن في الرواية الماضية إدراجًا، فإنه أخرجها من طريق يحيى القطان عن إسماعيل وحده، وقال في آخرها: «ما يخاف إلا الله والذئب على غنمه»، وقد أخرجه الإسماعيلي من طريق محمد بن الصباح وخلاد بن أسلم وعبدة بن عبد الرحيم كلهم عن ابن عيينة به مدرجًا، وطريق الحميدي أصح، وقد وافقه ابن أبي عمر أخرجه الإسماعيلي من طريقه مفصلاً أيضًا.

(تنبيه): قوله: «والذئب» هو بالنصب عطفًا على المستثنى منه لا المستثنى، كذا جزم به الكرماني (۱)، ولا يمتنع أن يكون عطفًا على المستثنى، والتقدير: ولا يخاف إلا الذئب على غنمه؛ لأن مساق الحديث إنما هو للأمن من عدوان بعض الناس على بعض كما كانوا في الجاهلية، لا للأمن من عدوان الذئب، فإن ذلك إنما يكون في آخر الزمان عندنزول عيسى.

#### الحديث الثاني:

حديث ابن مسعود «قرأ النبي على النجم فسجد» سبق الكلام عليه في سجود القرآن من كتاب الصلاة (٢٠)، ويأتي بقيته في تفسير سورة النجم، وقد تقدم (٢٠) هناك تسمية الذي لم يسجد، وزعم الواقدي أن ذلك كان في رمضان سنة خمس من المبعث.

(تنبيه): كان حق هذا الحديث أن يذكر في «باب الهجرة إلى الحبشة» المذكور بعد قليل، فسيأتي فيها أن سجود المشركين المذكور فيه كان سبب رجوع من هاجر الهجرة الأولى إلى الحبشة لظنهم أن المشركين كلهم أسلموا، فلما ظهر لهم خلاف ذلك هاجروا الهجرة الثانية.

<sup>.(</sup>VA/10) (1)

<sup>(</sup>۲) (۳/ ٤٤٢)، كتاب سجو دالقرآن، باب ٤، ح٠٧٠.

<sup>(</sup>٣) (١٠/ ١٥١)، كتاب التفسير «النجم»، باب٤، ح٢٨٦٣.

#### الحديث الثالث:

حديثه في قصة عقبة بن أبي معيط وإلقائه سلا الجزور على ظهر النبي على وهو ساجد، وقد سبق الكلام عليه مستوفى في أواخر كتاب الوضوء (١١).

(تنبيه): كانت هذه القصة بعد الهجرة الثانية إلى الحبشة؛ لأن من جملة من دعى عليه عمارة بن الوليد أخو أبي جهل، وقد ذكر ابن إسحاق وغيره أن قريشًا بعثوه مع عمرو بن العاص إلى النجاشي ليرد إليهم من هاجر إليه فلم يفعل، واستمر عمارة بالحبشة إلى أن مات.

(تنبيه آخر): أغرب الشيخ عماد الدين ابن كثير فزعم أن الحديث الوارد عن خباب عند مسلم وأصحاب السنن «شكونا إلى رسول الله على حر الرمضاء فلم يشكنا» طرف من حديث الباب، وأن المراد أنهم شكوا ما يلقونه من المشركين من تعذيبهم بحر الرمضاء وغيره، فسألوه أن يدعو على المشركين فلم يشكهم، أي لم يزل شكواهم، وعدل إلى تسليتهم بمن مضى ممن قبلهم، ولكن وعدهم بالنصر. انتهى. ويبعد هذا الحمل أن في بعض طرق حديث مسلم عند ابن ماجه «الصلاة في الرمضاء»، وعند أحمد «يعني الظهر وقال: إذا زالت الشمس فصلوا»، وبهذا تمسك من قال: إنه ورد في تعجيل الظهر، وذلك قبل مشروعية الإبراد، وهو المعتمد. والله أعلم.

(تنبيه آخر): عبد الله المذكور هو ابن مسعود جزمًا، وذكر ابن التين أن الداودي قال: الظاهر أنه عبد الله بن مسعود؛ لأنهم في الأكثر إنما يطلقون عبد الله غير منسوب عليه. قلت: وليس ذلك مطردًا، وإنما يعرف ذلك من جهة الرواة، وبسط ذلك مقرر في علوم الحديث، وقد صنف فيه الخطيب كتابًا حافلًا سماه «المجمل لبيان المهمل» ووقع في شرح شيخنا ابن الملقن أن الداودي قال: لعله عبد الله بن عمرو لا ابن عمر، ثم تعقبه بأن البخاري صرح في كاب الصلاة بأنه ابن مسعود. / قلت: ولم أرما نسبه إلى الداودي في كلام غيره، فالله أعلم.

#### الحديث الرابع:

حديث ابن عباس في توبة القاتل، وسيأتي شرحه في تفسير سورة النساء (٢) إن شاء الله تعالى، والغرض منه هنا الإشارة إلى أن صنع المشركين بالمسلمين من قتل وتعذيب وغير ذلك سقط عنهم بالإسلام.

(تنبيه): قوله هنا: «ولا تقتلو االنفس التي حرم الله إلا بالحق» كذا وقع في الرواية ، والذي في

V 17A

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۹۶)، كتاب الوضوء، باب ۲۹، ح ۲٤٠.

<sup>(</sup>۲) (۱۱/۱۰)، كتاب التفسير «النساء» ح ٤٥٩٠.

التلاوة ﴿ وَلِا يَقْتُلُونَ ٱلنَّفْسَ ٱلَّتِي حَرَّمَ ٱللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقِّ ﴾ [الفرقان: ٦٨] هكذا في سورة الفرقان وهي التي ذكرت في بقية الحديث، فتعين أنها المراد في أوله، ويمكن الجواب عن ذلك. والله أعلم.

#### الحديث الخامس والسادس:

حديث عبدالله بن عمرو بن العاص وأبيه عمرو بن العاص على الاختلاف في ذلك.

قوله: (حدثنا عياش بن الوليد حدثنا الوليد بن مسلم) عياش شيخه بالتحتانية والمعجمة هو الرقام، وله شيخ آخر لا ينسبه في غالب ما يخرج عنه، قال الجياني (١١): وقع هنا عند الأصيلي غير مقيد، وزعم بعضهم أنه العباس بن الوليد بن مزيد وهو بالموحدة والمهملة، ثم نقل (٢) عن أبي ذر أن البخاري ومسلمًا ما أخرجا لابن مزيد شيئًا. قال: ولا أعلم له رواية عن الوليد بن مسلم.

قوله: (حدثني يحيى بن أبي كثير عن محمد بن إبراهيم) في رواية علي بن المديني الآتية في تفسير غافر (٣) «حدثني محمد بن إبراهيم».

قوله: (حدثني عروة) كذا قال الوليد بن مسلم، وخالفه أيوب بن خالد الحراني فقال: «عن الأوزاعي عن يحيى بن أبي كثير حدثني أبو سلمة قال: قلت لعبد الله بن عمرو» أخرجه الإسماعيلي، وقول الوليد أرجح.

قوله: (سألت ابن عمرو) في رواية علي المذكورة «قلت لعبدالله بن عمرو».

قوله: (بأشد شيء صنعه. . .) إلخ ، هذا الذي أجاب به عبد الله بن عمر و يخالف ما تقدم في «ذكر الملائكة» (٤) من حديث عائشة أنه على قال لها: «وكان أشد ما لقيت من قومك» فذكر قصته بالطائف مع ثقيف. والجمع بينهما أن عبد الله بن عمر و استند إلى ما رواه ، ولم يكن حاضرًا للقصة التي وقعت بالطائف. وقد روى الزبير بن بكار والدار قطني في «الأفراد» من طريق عبد الله بن عروة عن عروة «حدثني عمر و بن عثمان عن أبيه عثمان قال: أكثر ما نالت قريش من رسول الله على أني رأيته يومًا . . . قال: وذرفت عينا عثمان» فذكر قصة يخالف سياقها حديث عبد الله بن عمر و هذا، فهذا الاختلاف ثابت على عروة في السند، لكن سنده ضعيف ، فإن كان محفوظًا حمل على التعدد، وليس ببعيد لما سأبينه .

قوله: (يصلي في حجر الكعبة إذ أقبل عقبة بن أبي معيط فوضع ثوبه في عنقه فخنقه) في

تقييدالمهمل (٢/ ٦٦٨).

<sup>(</sup>٢) تقييدالمهمل (٢/ ٥٣٤).

 <sup>(</sup>٣) (١٠/ ٥٥٢)، كتاب التفسير «سورة المؤمن» باب ٤، ح ٥٨١٥.

<sup>(</sup>٤) (٧/ ٥٢٥)، كتاب بدء الخلق، باب٧، ح٣٢٣١.

حديث عثمان المذكور «كان رسول الله على يطوف بالبيت ويده في يد أبي بكر، وفي الحجر عقبة بن أبي معيط وأبو جهل وأمية بن خلف، فمر رسول الله على فأسمعوه بعض ما يكره ثلاث مرات، فلما كان في الشوط المرابع ناهضوه، وأراد أبو جهل أن يأخذ بمجامع ثوبه فدفعته، ودفع أبو بكر أمية بن خلف، ودفع رسول الله على عقبة»، فهذا السياق مغاير لحديث عبد الله بن عمرو، وفي حديث عبد الله قول أبي بكر: «أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله؟!»، وفي حديث عثمان أن النبي على قال لهم: «أما والله لا تنتهون حتى يحل بكم العقاب عاجلاً، فأخذتهم الرعدة» الحديث، وهذا يقوي التعدد

قوله: (تابعه ابن إسحاق) قال (حدثني يحيى بن عروة . . .) إلخ ، وصله أحمد (١) من طريق إبراهيم بن سعد والبزار (٢) من طريق بكر بن سليمان كلاهما عن ابن إسحاق بهذا السند ، وفي أول سياقه من الزيادة قال : احضرتهم وقد اجتمع أشرافهم في الحجر فذكر وارسول الله على فقالوا: ما رأينا مثل صبرنا عليه ، سفه أحلامنا ، وشتم آباءنا ، وغير / ديننا ، وفرق جماعتنا . فبينما هم في ذلك إذ أقبل ، فاستلم الركن ، فلما مربهم غمز وه ، وذكر أنه قال لهم في الثالثة : «لقد جئتكم بالذبح» ، وأنهم قالوا له : «يا أبا القاسم ما كنت جاهلا ، فانصرف راشدًا . فانصرف، فلما كان من الغد اجتمعوا فقالوا : ذكرتم ما بلغ منكم حتى إذا أتاكم بما تكرهون تركتموه . فبينما هم كذلك إذ طلع فقالوا : قوموا إليه وثبة رجل واحد . قال : فلقد رأيت رجلاً منهم أخذ بمجامع ثيابه ، وقام أبو بكر دونه وهو يبكي فقال : أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله؟!

قوله: (وقال عبدة عن هشام) أي ابن عروة (عن أبيه: قيل لعمرو بن العاص) (٣) هكذا خالف هشام بن عروة أخاه يحيى بن عروة في الصحابي، فقال يحيى: «عبد الله بن عمرو»، وقال هشام: «عمرو بن العاص»، ويرجح رواية يحيى موافقة محمد بن إبراهيم التيمي عن عروة، على أن قول هشام غير مدفوع؛ لأن له أصلاً من حديث عمرو بن العاص، بدليل رواية أبي سلمة عن عمرو الآتية عقب هذا، فيحتمل أن يكون عروة سأله مرة وسأل أباه أخرى، ويؤيده اختلاف السياقين، وقد ذكرت أن عبد الله بن عروة رواه عن أبيه بإسناد آخر عن عثمان

179

<sup>(</sup>١) المسند (٢/ ٢١٨)، وانظر أيضًا تغليق التعليق (٤/ ٨٦).

<sup>(</sup>۲) تغلیق التعلیق (۸٦/٤).

<sup>(</sup>٣) في التغليق (٤/ ٨٧)، عزاه إلى النسائي في التفسير.

فلا مانع من التعدد، نعم لم تتفق الرواة عن هشام على قوله: «عمروبن العاص» فإن سليمان بن بلال وافق عبدة على ذلك، وخالفهما محمد بن فليح فقال: «عن هشام عن أبيه عن عبد الله بن عمرو» ذكره البيهقي (١).

قوله: (وقال محمد بن عمروعن أبي سلمة: حدثني عمرو بن العاص) وصله البخاري في «خلق أفعال العباد» (۲) من طريقه، وأخرجه أبو يعلى وابن حبان (۳) عنه من وجه آخر عن محمد ابن عمرو ولفظه «ما رأيت قريشًا أرادوا قتل رسول الله على إلا يومًا أغروا به وهم في ظل الكعبة جلوس وهو يصلي عند المقام، فقام إليه عقبة فجعل رداءه في عنقه ثم جذبه حتى وجب لركبتيه وتصايح الناس، وأقبل أبو بكر يشتد حتى أخذ بضبع رسول الله على من ورائه وهو يقول: أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله؟! ثم انصر فواعنه، فلما قضى صلاته مربهم فقال: والذي نفسي بيده ما أرسلت إليكم إلا بالذبح، فقال له أبو جهل: يا محمد ما كنت جهولاً. فقال: أنت منهم». ويدل على التعدد أيضًا ما أخرجه البيهقي في «الدلائل» من حديث ابن عباس عن فاطمة عليها السلام قالت: «اجتمع المشركون في الحجر فقالوا: إذا مر محمد ضربه كل رجل منا ضربة. فسمعت ذلك فأخبرته فقال: اسكتي يا بنية، ثم خرج فدخل عليهم، فرفعوا رءوسهم ثم نالت: فأخذ قبضة من تراب فرمي بها نحوهم ثم قال: شاهت الوجوه. فما أصاب رجلاً منهم إلا قتل يوم بدر كافرًا».

وقد أخرج أبو يعلى والبزار بإسناد صحيح عن أنس قال: «لقد ضربوا رسول الله على مرة حتى غشي عليه، فقام أبو بكر فجعل ينادي: ويلكم أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله؟! فتركوه وأقبلوا على أبي بكر»، وهذا من مراسيل الصحابة، وقد أخرجه أبو يعلى بإسناد حسن مطولاً من حديث أسماء بنت أبي بكر أنهم «قالوا لها: ما أشد ما رأيت المشركين بلغوا من رسول الله على الفذكر نحو سياق ابن إسحاق المتقدم قريبًا وفيه «فأتى الصريخ إلى أبي بكر فقال: أدرك صاحبك. قالت: فخرج من عندنا وله غدائر أربع وهو يقول: ويلكم، أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله؟! فلهوا عنه، وأقبلوا إلى أبي بكر، فرجع إلينا أبو بكر فجعل لا يمس شيئًا من غدائره

<sup>(</sup>١) في الدلائل (٢/ ٥٠) باب ما لقي رسول الله ﷺ وأصحابه رضي الله عنهم من أذى المشركين حتى أحوجهم إلى الهجرة .

<sup>(</sup>٢) (ص: ٣٩).

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (٤/ ٨٨).

إلا رجع معه"، ولقصة أبي بكر هذه شاهد من حديث علي أخرجه البزار من رواية محمد بن علي عن أبيه أنه خطب فقال: قمن أشجع الناس؟ فقالوا: أنت. قال: أما إني ما بارزني أحد إلا أنصفت منه، ولكنه أبو بكر، لقد رأيت رسول الله على أخذته قريش فهذا يجؤه وهذا يتلقاه ويقولون له: أنت تجعل الآلهة إلها واحدًا. فوالله ما دنا منا أحد إلا أبو بكر يضرب هذا ويدفع هذا ويقول: ويلكم أتقتلون/ رجلاً أن يقول ربي الله؟! ثم بكي علي ثم قال، أنشدكم الله أمؤمن آل فرعون أفضل أم أبو بكر؟ فسكت القوم، فقال علي: والله لساعة من أبي بكر خير منه، ذاك رجل يكتم إيمانه، وهذا يعلن بإيمانه».

٠٣-باب إسلام أبي بكر الصِّدِّيقِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٥٧ - حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ حَمَّادِ الْآمُلِيّ قَالَ: حَدَّثَنِي يَحْيَىٰ بْنُ مَعِينٍ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُعِينٍ حَدَّثَنِي يَحْيَىٰ بْنُ مَعِينٍ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ مُجَالِدٍ عَنْ بَيانٍ عَنْ وَبِرَةَ عَنْ هَمَّامٍ بْنِ الحَارِثِ قَالَ: قَالَ عَمَّارُ بْنُ يَاسِرَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَمَا مَعَهُ إِلاَّ خَمْسَةُ أَعْبُدٍ وَامْر أَتَانِ وَأَبُو بَكُرٍ.

[تقدم في: ٣٦٦٠]

قوله: (باب إسلام أبي بكر الصديق رضي الله عنه) ذكر فيه حديث عمار، وقد تقدم شرحه في «مناقب(۱) أبي بكر رضي الله عنه»، وعبد الله شيخه قال ابن السكن في روايته: «حدثني عبد الله بن محمد» فتوهم أبو علي الجياني (۲) أنه أراد المسندي فقال: لم يصنع شيئًا. قلت: وفي كلامه نظر، فقد وقع في تفسير التوبة (۳) «حدثنا عبد الله بن محمد حدثنا يحيى بن معين» لكن عمدة الجياني (٤) هنا أن أبا نصر الكلاباذي (٥) جزم بأن عبد الله هنا هو ابن حماد الآملي، وكذا وقع في رواية أبي ذر الهروي منسوبًا، وهو عبد الله بن حماد، وهو من أقران البخاري، بل هو أصغر منه، فلقد لقي البخاري يحيى بن معين وهو أقدم من ابن معين، وبيان هو ابن بشر، ووبرة بفتح الواو والموحدة واكتفى بهذا الحديث لأنه لم يجد شيئًا على شرطه غيره.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٣٥)، كتاب فضائل الصحابة، بابه، ح ٣٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) تقييدالمهمل (٣/ ٩٩٤\_٥٩٥).

<sup>(</sup>٣) (١٧٨/١٠)، كتاب التفسير اسورة براءة»، باب ، ح ٤٦٦٥.

<sup>(</sup>٤) تقييدالمهمل (٣/ ٩٩٤).

<sup>(</sup>٥) الهداية والإرشاد (١/ ٤٣٧).

وفيه دلالة على قدم إسلام أبي بكر، إذ لم يذكر عمار أنه رأى مع النبي على من الرجال غيره، وقد اتفق البحمهور على أن أبا بكر أول من أسلم من الرجال، وذكر ابن إسحاق أنه كان يتحقق أنه سيبعث، لماكان يسمعه ويرى من أدلة ذلك، فلما دعاه بادر إلى تصديقه من أول وهلة.

(تنبيه): كان حق هذا الباب أن يكون متقدمًا جدًا، إما في «باب المبعث» أو عقبه، لكن وجهه هنا ما وقع في حديث عمرو بن العاص الذي قبله أنه قام بنصر النبي على وتلا الآية المذكورة، فدل ذلك على أن إسلامه متقدم على غيره، بحيث أن عمارًا مع تقدم إسلامه لم ير مع النبي على غيره، بحيث أن عمارًا مع تقدم إسلامه لم ير مع النبي على غير أبي بكر وبلال، وعنى بذلك الرجال، وبلال إنما اشتراه أبو بكر لينقذه من تعذيب المشركين لكونه أسلم.

# ٣١-باب إِسْلام سَعْدِبْنِ أَبِي وَقَاصٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٥٨ \_ حَدَّثِنِي إِسْحَاقُ أَخْبَرَنَا أَبُو أُسَامَةً حَدَّنَا هَاشِمٌ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدٌ بْنَ المُسَيَّبِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا إِسْحَاقَ سَعْدَ بْنَ أَبِي وَقَاصٍ يَقُولُ: مَا أَسْلَمَ أَحَدٌ إِلاَّ فِي اليَوْمِ الَّذِي أَسْلَمْتُ فِيهِ، وَلَقَدْ مَكَثْتُ سَبْعَةَ أَيًامٍ وَإِنِّي لَثُكُ الإِسْلَامِ.

[تقدم في: ٣٧٣٤، طرفاه في: ٣٧٢٦، ٣٧٢٧]

قوله: (باب إسلام سعد) ذكر فيه حديثه، وقد تقدم شرحه في مناقبه (۱) مستوفى، ومناسبته لما قبله، واجتماعهما في أن كلاً منهما يقتضي سبق من ذكر فيه إلى الإسلام خاصة، لكنه محمول على ما اطلع عليه، وإلا فقد أسلم قبل إسلام بلال وسعد خديجة وسعد بن حارثة وعلى بن أبي طالب وغيرهم.

/ ٣٢ ـ باب. ذِكْرُ الْجِنِّ

<u>۷</u>

وَقُولُ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ قُلُ أُوحِيَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ ٱلِّحِنِّ ﴾ [الجن: ١]

٣٨٥٩ حدَّثَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ سَعِيدِ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ بْنُ أُسَامَةَ حَدَّثَنَا مِسْعَرٌ عَنْ مَعْنِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي قَالَ: سَأَلْتُ مَسْرُوقًا: مَنْ آذَنَ النَّبِيَّ ﷺ بِالْجِنِّ لَيْلَةَ اسْتَمَعُوا الْقُرْآنَ؟ فَقَالَ: حَدَّثِنِي أَبُوكَ ـ يَعْنِي عَبْدَ اللَّهِ ـ أَنَّهُ آذَنَتْ بِهِمْ شَجَرَةٌ.

٣٨٦٠ حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا عَمْرُو بْنُ يَحْيَى بْنِ سَعِيدٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي جَدِّي

<sup>(</sup>١) (٨/ ٤٣٩)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٥، ح٣٧٢٧.

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ كَانَ يَحْمِلُ مَعَ النَّبِيِّ ﷺ إِدَاوَةً لِوَضُونِهِ وَحَاجَتِهِ، فَبَيْنَمَا هُوَ يَنْبَعُهُ بِهَا فَقَالَ: «أَنَ أَبُو هُرَيْرَةَ. فَقَالَ: «ابْغِنِي أَحْجَارًا أَسْتَنْفِضْ بِهَا وَلا تَأْتِنِي يَتْبَعُهُ بِهَا فَقَالَ: «ابْغِنِي أَحْجَارًا أَسْتَنْفِضْ بِهَا وَلا تَأْتِنِي بِعَظْمٍ وَلا بِرَوْثَةٍ»، فَأَتَنْتُهُ بِأَحْجَارٍ أَحْمِلُهَا فِي طَرَفِ ثَوْبِي، حَتَّى وَضَعْتُ إِلَى جَنْبِهِ، ثُمَّ الْعَرَفْتُ وَلَيْ فَتُلُمْ وَلا بِرَوْثَةٍ ؟ قَالَ: «هُمَا مِنْ طَعَامِ الْجِنِّ، وَإِنَّهُ أَتَانِي حَتَّى إِذَا فَرَغَ مَشَيْتُ مَعَهُ فَقُلِثُ : مَا بَالُ الْعَظْمِ وَالرَّوْثَةِ؟ قَالَ: «هُمَا مِنْ طَعَامِ الْجِنِّ، وَإِنَّهُ أَتَانِي وَنْدَ إِلا يَمُرُوا بِعَظْمٍ وَلا بِرَوْثَةٍ إِلا وَنْدَ جِنِّ نَصِيبِينَ ـ وَنِعْمَ الْجِنُّ ـ فَسَأَلُونِي الزَّادَ، فَدَعَوْتُ اللَّهَ لَهُمْ أَنْ لا يَمُرُّوا بِعَظْمٍ وَلا بِرَوْثَةٍ إِلا وَجَدُوا عَلَيْهَا طُعْمًا».

[تقدم في: ١٥٥]

قوله: (باب ذكر الجن) تقدم الكلام على الجن في أوائل بدء الخلق<sup>(١)</sup> بما يغني عن إعادته.

قوله: (وقول الله عز وجل: ﴿ قُلُ أُوحِى إِلَىٰ أَنَهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْإِلَىٰ الآية) يريد تفسير هذه الآية، وقد أنكر ابن عباس أنهم اجتمعوا بالنبي على كما تقدم في الصلاة (٢) من طريق أبي بشر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: «ما قرأ النبي على على الجن ولا رآهم» الحديث، وحديث أبي هريرة في هذا الباب وإن كان ظاهرًا في اجتماع النبي على بالجن وحديث أبي هريرة أنه لكنه ليس فيه أنه قرأ عليهم، ولا أنهم الجن الذين استمعوا القرآن؛ لأن في حديث أبي هريرة أنه كان مع النبي الله على النبي الله عنه الله على النبي الله عنه على النبي الله عنه الله عنه على النبي الله عنه على النبي الله عنه الأحكام، والرجوع إلى قومهم منذرين كما وقع في القرآن، وأما في المدينة فللسؤال عن الأحكام، وذلك بين في الحديثين المذكورين. ويحتمل أن يكون القدوم الثاني كان أيضًا بمكة، وهو وذلك بين في الحديثين المذكورين. ويحتمل أن يكون القدوم الثاني كان أيضًا بمكة، وهو الذي يدل عليه حديث ابن مسعود كما سنذكره. وأما حديث أبي هريرة فليس فيه تصريح بأن ذلك وقع بالمدينة أيضًا.

قال البيهقي (٣): حديث ابن عباس حكى ما وقع في أول الأمر عندما علم الجن بحاله على ، وفي ذلك الوقت لم يقرأ عليهم ولم يرهم، ثم أتاه داعي الجن مرة أخرى فذهب معه وقرأ عليهم

<sup>(</sup>۱) (۷۳/۷)، كتاب بدء الخلق، باب ۱۲.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٢٧٨)، كتاب الأذان، باب ١٠٥، ٥٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) دلائل النبوة (٢/ ٢٢٧).

القرآن كما حكاه عبدالله بن مسعود. انتهى. وأشار بذلك إلى ما أخرجه أحمد (۱) والحاكم (۲) من طريق زر بن حبيش عن عبدالله بن مسعود قال: «هبطوا على النبي على وهو يقرأ القرآن ببطن نخل، فلما سمعوه قالوا: أنصتوا، وكانوا سبعة أحدهم زوبعة». قلت: وهذا يوافق حديث ابن عباس. وأخرج مسلم (۲) من طريق داود بن أبي هند عن الشعبي عن علقمة قال: «قلت لعبدالله ابن مسعود: هل صحب (٤) أحد منكم رسول الله على ليلة الجن؟ قال: لا، / ولكنا فقدناه ذات ليلة فقلنا: اغتيل، استطير؟ فبتنا شر ليلة، فلما كان عند السحر إذا نحن به يجيء من قبل حراء، فذكرنا له، فقال: أتاني داعي الجن، فأتيتهم فقرأت عليهم، فانطلق فأرانا آثارهم وآثار نيرانهم».

وقول ابن مسعود في هذا الحديث: «إنه لم يكن مع النبي على الصح مما رواه الزهري «أصح مما رواه الزهري أبو عثمان بن سنة الخزاعي أنه سمع ابن مسعود يقول: إن رسول الله على قال لأصحابه وهو بمكة: من أحب منكم أن ينظر الليلة أثر الجن فليفعل. قال: فلم يحضر منهم أحد غيري، فلما كنا بأعلى مكة خط لي برجله خطًا ثم أمرني أن أجلس فيه، ثم انطلق، ثم قرأ القرآن، فغشيته أسودة كثيرة حالت بيني وبينه حتى ما أسمع صوته، ثم انطلقوا وفرغ منهم مع الفجر فانطلق» الحديث. قال البيهقي (٥): يحتمل أن يكون قوله في الصحيح: «ما صحبه منا أحد» أراد به في حال إقرائه القرآن، لكن قوله في الصحيح: «إنهم فقدوه» يدل على أنهم لم يعلموا بخروجه، إلا أن يحمل على أن الذي فقده غير الذي خرج معه. فالله أعلم.

 <sup>(</sup>١) هو أحمد بن منيع وليس أحمد بن حنبل (إتحاف الخيرة للبوصيري (٧/ ٢٩)، ح٢٣٣٦/١).

عزاه ابن حجر في إتحاف المهرة (١٩١/١٠)، ح١٢٥٥ إلى الحاكم فقط، ولم أجده في المسند، ولا ذكره ابن حجر في الأطراف (١٣٥/٤ ـ ١٤١) «زر بن حبيش عن ابن مسعود» وبذلك ارتفع الإشكال. قلت: ثم وجدت في تفسير ابن كثير (٤/ ١٧٦، سورة الأحقاف، آية: ٢٩) أخرج الحديث عن الإمام أحمد في المسند (١/ ٤٣٦)، ولكن عن طريق الشعبي عن علقمة عن عبدالله مرفوعًا، فتبين بذلك أن الحديث مخرج في المسند، لكن ليس عن طريق زر بن حبيش، ولكن عن طريق علقمة، وأما طريق زر بن حبيش فهو مخرج عند أحمد بن منيع كما ذكره البوصيري والدار قطني في العلل (٥/ ٥٥).

<sup>(</sup>٢) المستدرك(٢/ ٤٥٦) وقال: صحيح، وانظر أيضًا: إتحافِ المهرة (١٠/ ١٩١، ح١٢٥٥٥).

<sup>(</sup>۲) (۱/ ۲۳۲، ح۱۰۰/۱۰۰۶).

<sup>(</sup>٤) في صحيح مسلم: «شهد».

<sup>(</sup>٥) دلائل النبوة (٢/ ٢٣٠).

ولرواية الزهري متابع من طريق موسى بن علي بن رباح عن أبيه عن ابن مسعود (۱) قال: «استتبعني النبي على فقال: إن نفرًا من الجن خمسة عشر بني إخوة وبني عم يأتونني الليلة فأقرأ عليهم القرآن، فانطلقت معه إلى المكان الذي أراد، فخط لي خطا» فذكر الحديث نحوه أخرجه الدارقطني (۲) وابن مردويه وغيرهما. وأخرج ابن مردويه (۳) من طريق أبي الجوزاء عن ابن مسعود نحوه مختصرًا، وذكر ابن إسحاق أن استماع الجن كان بعد رجوع النبي الله من الطائف لما خرج إليها يدعو ثقيفًا إلى نصره، وذلك بعد موت أبي طالب، وكان ذلك في سنة عشر من المبعث، كما جزم ابن سعد بأن خروجه إلى الطائف كان في شوال، وسوق عكاظ التي عشر من المبعث، كما جزم ابن سعد بأن خروجه إلى الطائف كان في شوال، وسوق عكاظ التي أشار إليها ابن عباس كانت تقام في ذي القعدة. وقول ابن عباس في حديثه: «وهو يصلي بأصحابه» لم يضبط ممن كان معه في تلك السفرة غير زيد بن حارثة، فلعل بعض الصحابة تلقاه لما رجع. والله أعلم.

وقول من قال: إن وفود الجن كان بعد رجوعه على من الطائف، ليس صريحًا في أولية قدوم بعضهم، والذي يظهر من سياق الحديث الذي فيه المبالغة في رمي الشهب لحراسة السماء من استراق الجن السمع دال على أن ذلك كان قبل المبعث النبوي وإنزال الوحي إلى الأرض، فكشفوا ذلك إلى أن وقفوا على السبب، ولذلك لم يقيد الترجمة بقدوم ولا وفادة، ثم لما انتشرت الدعوة وأسلم من أسلم قدموا فسمعوا فأسلموا، وكان ذلك بين الهجرتين، ثم تعدد مجيئهم حتى في المدينة.

قوله: (حدثني عبيد الله بن سعيد) هو أبو قدامة السرخسي، وهو بالتصغير مشهور بكنيته، وفي طبقته عبدالله بن سعيد مكبر وهو أبو سعيد الأشج.

قوله: (عن معن بن عبد الرحمن) أي ابن عبد الله بن مسعود، وهو كوفي ثقة ما له في البخاري إلا هذا الموضع.

قوله: (من آذن) بالمدأي أعلم.

قوله: (أنه آذنت بهم شجرة) في رواية إسحاق بن راهويه في مسنده عن أبي أسامة بهذا الإسناد «آذنت بهم سمرة» بفتح المهملة وضم الميم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في الدلائل (٢/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: العلل (٥/ ٥٤)، ٥٥، س٧٠١).

<sup>(</sup>٣) وأخرجه أيضًا البيهقي في الدلائل (٢/ ٢٣١).

قوله في حديث أبي هريرة : (أخبرني جدي) هو سعيد بن عمر و بن سعيد بن العاص . قوله : (ابغني) قال ابن التين : هو موصول من الثلاثي تقول : بغيت الشيء طلبته وأبغيتك الشيء أعنتك على طلبه .

قوله: (أحجارًا أستنفض بها) تقدم شرح ذلك في كتاب الطهارة (١١).

قوله: (وإنه أتاني وفد جن نصيبين) يحتمل أن يكون خبرًا عما وقع في تلك الليلة، ويحتمل أن يكون خبرًا عما مضى قبل ذلك. ونصيبين بلدة مشهورة بالجزيرة، ووقع في كلام ابن التين أنها بالشام وفيه تجوز، فإن الجزيرة بين الشام والعراق، ويجوز صرف نصيبين وتركه.

قوله: (فسألوني الزاد) أي مما يفضل عن الأنس، وقد يتعلق به من يقول: إن الأشياء قبل الشرع على الحظر حتى ترد الإباحة، ويجاب عنه بمنع الدلالة على ذلك، بل لا حكم قبل الشرع على الصحيح.

# ٣٣ ـ بساب. إِسْلامُ أَبِي ذَرِّ الْغِفَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٦١ حَدَّ ثَنِي عَمْرُو بْنُ عَبَّاسٍ حَدَّثَ نَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَهْدِيِّ حَدَّثَ نَا الْمُشَنَى عَنْ أَبِي جَمْرَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا بَلَغَ أَبَا ذَرَّ مَبْعَثُ النَّبِيِّ عَيَّةٌ قَالَ لأَخِيهِ: ارْكَبْ إِلَى هَذَا الْوَادِي فَاعْلَمْ لِي عِلْمَ هَذَا الرَّجُلِ الَّذِي يَزْعُمُ أَنَّهُ نَبِيٍّ يَأْتِيهِ الْخَبُرُ مِنَ السَّمَاءِ، وَاسْمَعْ مِنْ قَوْلِهِ، ثُمَّ الْتَيني. فَانْطَلَقَ الأَخُ حَتَّى قَدِمَهُ وَسَمِعَ مِنْ قَوْلِهِ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى أَبِي ذَرِّ، فَقَالَ لَهُ: رَأَيْتُهُ يَأْمُوبُهِمَكَارِمِ الْتَيني. فَانْطَلَقَ الأَخُ حَتَّى قَدِمَهُ وَسَمِعَ مِنْ قَوْلِهِ، ثُمَّ رَجَعَ إِلَى أَبِي ذَرِّ، فَقَالَ لَهُ: رَأَيْتُهُ يَأُمُوبُهِمَكَارِمِ الْأَخْلاقِ، وَكَلامًا مَا هُو بِالشَّعْرِ. فَقَالَ: مَا شَفَيْتَنِي مِمَّا أَرَدْتُ. فَتَزَوَّدَ وَحَمَلَ شَنَّةً لَهُ فِيهَا مَاءً الأَخْلاقِ، وَكَلامًا مَا هُو بِالشَّعْرِ. فَقَالَ: مَا شَفَيْتَنِي مِمَّا أَرَدْتُ. فَتَزَوَّدَ وَحَمَلَ شَنَّةً لَهُ فِيهَا مَاءً حَتَّى قَدِمَ مَكَّةً، فَأَتَى الْمَسْجِدَ، فَالْتَمَسَ النَّبِيَّ عَلَيْهُ وَلا يَعْرِفُهُ، وَكَرِهَ أَنْ يَسْأَلَ عَنْهُ، حَتَّى أَدْرِكَهُ بَعْضُ اللَّيْلِ، فَرَآهُ عَلِيٍّ، فَعَرَفَ أَنَّهُ عَرِيبٌ، فَلَمَّا رَآهُ تَبِعَهُ فَلَمْ يَسْأَلُ وَاحِدٌ مِنْهُمَا صَاحِبَهُ عَنْ شَيْءٍ حَتَّى أَصْبَحَ، ثُمَّ احْتَمَلَ قِرْبَتَهُ وَزَادَهُ إِلَى الْمَسْجِدِ، وَظَلَّ ذَلِكَ الْيَوْمَ وَلا يَرَاهُ النَّبِيُّ عَنْ شَيْء

 <sup>(</sup>۱) (۱/ ٤٤٠)، كتاب الوضوء، باب ۲۰، ح ۱۵٥.

أَمْسَى، فَعَادَ إِلَى مَضْجَعِدِ، فَمَرْبِهِ عَلِيٌّ فَقَالَ: أَمَا نَالَ لِلرَّجُلِ أَنْ يَعْلَمَ مَنْزِلَهُ ؟ فَأَقَامَهُ، فَذَهَبَ بِهِ مَعَهُ لا يَسْأَلُ وَاحِدٌ مِنْهُمَا صَاحِبَهُ عَنْ شَيْءٍ.

حَتَّى إِذَا كَانَ يَوْمُ الثَّالِثِ فَعَادَ عَلِيٌّ عَلَى مِثْلِ ذَلِكَ، فَأَقَامَ مَعَهُ، ثُمَّ قَالَ: أَلا تُحَدِّثُنِي مَا الَّذِي أَفْدَمَكَ؟ قَالَ: إِنْ أَعْطَيْتُنِي عَهُدًا وَمِيثَا قَالَتُرْشِدَنِي فَعَلْتُ. فَفَعَلَ، فَأَخْبَرَهُ، قَالَ: فَإِنَّهُ حَتَّى، وَهُو رَسُولُ اللَّهِ عَلَى النَّبِي عَهُدًا وَمِيثَا قَالَتُوشِدَ فَعَلَ، فَانْطَلَقَ يَقْفُوهُ حَتَّى دَخَلَ عَلَى النَّبِي عَلَيْ وَدَخَلَ مَدْحَلِي. فَفَعَلَ، فَانْطَلَقَ يَقْفُوهُ حَتَّى دَخَلَ عَلَى النَّبِي عَلَيْ وَدَخَلَ مَكَ النَّبِي عَلَيْ وَدَخَلَ مَدْحَلِي فَعَلَ، فَانْطَلَقَ يَقْفُوهُ حَتَّى دَخَلَ عَلَى النَّبِي عَلَيْ وَدَخَلَ مَدْحَلِي فَعَلَ، فَانْطَلَقَ يَقْفُوهُ حَتَّى دَخَلَ عَلَى النَّبِي عَلَيْ وَدَخَلَ مَكَ اللَّهِ عَلَى مَعْلَى النَّبِي عَلَيْ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

[تقدم في: ٣٥٢٢]

قوله: (باب إسلام أبي ذر الغفاري) هو جندب وقيل: بريد ابن جنادة بضم الجيم والنون الخفيفة ابن سفيان وقيل: سفير ابن عبيد بن حرام بالمهملتين ابن غفار، وغفار من بني كنانة.

قوله: (حدثنا المثنى) هو ابن سعيد الضبعي، له في البخاري حديثان: هذا وآخر تقدم في – ذكر بني إسرائيل (١)، وأبو جمرة هو بالجيم نصر بن/ عمران.

قوله: (إن أبا ذر قال لأخيه) هو أنيس.

قوله: (اركب إلى هذا الوادي) أي وادي مكة، وفي أول رواية أبي قتيبة الماضية في مناقب قريش (٢) «قال لنا ابن عباس: ألا أخبركم بإسلام أبي ذر؟ قال: قلنا: بلى، قال: قال أبو ذر: كنت رجلاً من غفار »، وهذا السياق يقتضي أن ابن عباس تلقاه من أبي ذر، وقد أخرج مسلم قصة إسلام أبي ذر من طريق عبدالله بن الصامت عنه وفيها مغايرة كثيرة لسياق ابن عباس، ولكن

<sup>(</sup>١) هكذا عزاه الباجي في التعديل والتجريح (٢/ ٧٦٤)، والكلاباذي في الهداية (٢/ ٧٣٨)، ولم أجده في باب ما ذكر عن بني إسرائيل والأبواب الموالية حتى نهاية الكتاب.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ١٧٨)، كتاب المناقب، باب١٠، - ٣٥٢٢.

الجمع بينهما ممكن وأول حديثه «خرجنا من قومنا غفار وكانوا يحلون الشهر الحرام، فخرجت أنا وأخي أنيس وأمنا، فنزلنا على خال لنا، فحسدنا قومه فقالوا له: إنك إذا خرجت عن أهلك خالف إليهم أنيس. فذكر لنا ذلك فقلنا له: أما ما مضى لنا من معروفك فقد كدرته، فتحملنا عليه، وجلس يبكي، فانطلقنا نحو مكة، فنافر أخي أنيس رجلاً إلى الكاهن، فخير أنيسًا، فأتانا بصرمتنا ومثلها معها، قال: وقد صليت يا ابن أخي قبل أن ألقى رسول الله على ثلاث سنين. قلت: لمن؟ قال: لله. قلت: فأين توجه؟ قال: حيث يوجهني ربي. قال: فقال لي أنيس: إن لي حاجة بمكة فانطلق. ثم جاء فقلت: ما صنعت؟ قال: لقيت رجلاً بمكة على لي أنيس شاعرًا من فقال: لقد سمعت كلام الكهنة فما هو بقولهم، ولقد وضعت قوله على أقراء أنيس شاعرًا منافرة والله إنه لصادق». قلت: وهذا الفصل في الظاهر مغاير لقوله في حديث الباب: «إن أبا ذر قال لأخيه: ما شفيتني»، ويمكن الجمع بأنه كان أراد منه أن يأتيه بتفاصيل من كلامه وأخباره فلم يأته إلا بمجمل.

قوله: (فانطلق الأخ) في رواية الكشميهني «فانطلق الآخر» أي أنيس، قال عياض: وقع عند بعضهم «فانطلق الأخ الآخر»، والصواب الاقتصار على أحدهما؛ لأنه لا يعرف لأبي ذر إلا أخ واحد وهو أنيس. قلت: وعند مسلم من طريق عبد الرحمن بن مهدي - أي عن المثنى - «فانطلق الآخر» حسب.

قوله: (حتى قدمه) أي الوادي وادي مكة، وفي رواية ابن مهدي «فانطلق الآخر حتى قدم مكة».

قوله: (رأيته يأمر بمكارم الأخلاق، وكلامًا ما هو بالشعر) كذا في هذه الرواية، ووافقها عبد الرحمن بن مهدي عند مسلم، وقوله: «وكلامًا» منصوب بالعطف على الضمير المنصوب، وفيه إشكال؛ لأن الكلام لا يرى، ويجاب عنه بأنه من قبيل «علفتها تبنًا وماءً باردًا»، وفيه الوجهان: الإضمار أي وسقيتها، أو ضمَّن العلف معنى الإعطاء، وهنا يمكن أن يقال: التقدير رأيته يأمر بمكارم الأخلاق، وسمعته يقول كلامًا ما هو بالشعر، أو ضمن الرؤية معنى الأخذعنه. ووقع في رواية أبي قتيبة «رأيته يأمر بالخير وينهى عن الشر» ولا إشكال فيها.

قوله: (وكره أن يسأل عنه) لأنه عرف أن قومه يؤذون من يقصده، أو يؤذونه بسبب قصد من يقصده، أو لكراهتهم في ظهور أمره لا يدلون من يسأل عنه عليه، أو يمنعونه من الاجتماع

به، أو يخدعونه حتى يرجع عنه .

قوله: (فرآه علي بن أبي طالب) وهذا يدل على أن قصة أبي ذر وقعت بعد المبعث بأكثر من سنتين بحيث يتهيأ لعلي أن يستقل بمخاطبة الغريب ويضيفه، فإن الأصح في سن علي حين المبعث كان عشر سنين وقيل: أقل من ذلك، هذا الخبر يقوي القول الصحيح في سنه.

قوله: (فعرف أنه غريب) في رواية أبي قتيبة (١) «فقال: كأن الرجل غريب. قلت: نعم».

قوله: (فلما رآه تبعه) في رواية أبي قتيبة «قال: فانطلق إلى المنزل، فانطلقت معه».

قوله: (أما نال للرجل) أي أما حان، يقال: نال له بمعنى آن له، ويروى «أما آن» بمد الهمزة و «أني» بالقصر وبفتح النون وكلها بمعنى، وقد تقدم في قصة الهجرة في قول أبي بكر الصديق (۲) «أما آن للرحيل» مثله.

قوله: (يوم الثالث) كذا فيه، وهو كقولهم مسجد الجامع، وليس من إضافة الشيء إلى نفسه عندالتحقيق.

قوله: (فعاد علي على مثل ذلك) في رواية الكشميهني «فغدا على مثل ذلك»، وفي رواية أبي قتيبة «فقال: فانطلق معي».

قوله: (لترشدنني)كذا للأكثر بنونين، وفي رواية الكشميهني بواحدة مدغمة.

قوله: (فأخبرته) كذا للأكثر، وفيه التفات، وفي رواية الكشميهني «فأخبره» على نسق ما قدم.

قوله: (قمت كأني أريق الماء) في رواية أبي قتيبة «كأني أصلح نعلي»، ويحمل على أنه قالهما جميعًا.

قوله: (فانطلق يقفوه) أي يتبعه.

قوله: (ودخل معه) قال الداودي: فيه الدخول بدخول المتقدم، وكأن هذا قبل آية الاستئذان. وتعقبه ابن التين فقال: لا تؤخذ الأحكام من مثل هذا. قلت: وفي كلام كل منهما

<sup>(</sup>١) (٨/ ١٧٨)، كتاب المناقب، باب ١٠، ح٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب ٢، ح٣٦٥٢.

من النظر ما لا يخفى.

قوله: (فسمع من قوله وأسلم مكانه) كأنه كان يعرف علامات النبي، فلما تحققها لم يتردد في الإسلام، هكذا في هذه الرواية، ومقتضاها أن التقاء أبي ذر بالنبي على كان بدلالة علي، وفي رواية عبد الله بن الصامت «أن أبا ذر لقي النبي النبي الطواف بالليل، قال: فلما قضى صلاته قلت: السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته. قال: فكنت أول من حياه بالسلام. قال: من أين أنت؟ قلت: من بني غفار. قال: فوضع يده على جبهته، فقلت: كره أن انتميت إلى غفار»، فذكر الحديث في شأن زمزم، وأنه استغنى بها عن الطعام والشراب ثلاثين من بين يوم وليلة، وفيه «فقال أبو بكر: ائذن لي يا رسول الله في طعامه الليلة. وأنه أطعمه من زبيب الطائف» الحديث، وأكثره مغاير لما في حديث ابن عباس هذا عن أبي ذر، ويمكن التوفيق بينهما بأنه لقيه أو لاً مع علي ثم لقيه في الطواف أو بالعكس، وحفظ كل منهما عنه ما لم يحفظ الآخر، كما في رواية عبد الله بن الصامت من الزيادة ما ذكرناه ففي رواية ابن عباس أيضًا يحفظ الآخر، كما في رواية عبد الله بن الصامت من الزيادة ما ذكرناه ففي رواية ابن عباس أيضًا من الزيادة قصته مع على وقصته مع العباس وغير ذلك.

وقال القرطبي (1): في التوفيق بين الروايتين تكلف شديد، ولاسيما أن في حديث عبدالله ابن الصامت أن أبا ذر أقام ثلاثين لا زادله، وفي حديث ابن عباس أنه كان معه زاد وقربة ماء إلى غير ذلك. قلت: ويحتمل الجمع بأن المراد بالزاد في حديث ابن عباس ما تزوده لما خرج من قومه ففرغ لما أقام بمكة، والقربة التي كانت معه كان فيها الماء حال السفر فلما أقام بمكة لم يحتج إلى ملئها ولم يطرحها، ويؤيده أنه وقع في رواية أبي قتيبة المذكورة «فجعلت لا أعرفه، وأكره أن أسأل عنه، وأشرب من ماء زمزم، وأكون في المسجد» الحديث.

قوله: (ارجع إلى قومك فأخبرهم حتى يأتيك أمري) في رواية أبي قتيبة «اكتم هذا الأمر، وارجع إلى قومك فأخبرهم، فإذا بلغك ظهورنا فأقبل»، وفي رواية عبد الله بن الصامت «إنه قد وجهت لي أرض ذات نخل، فهل أنت مبلغ عني قومك عسى الله أن ينفعهم بك؟» فذكر قصة إسلام أخيه أنيس وأمه وأنهم توجهوا إلى قومهم غفار فأسلم نصفهم. الحديث.

قوله: (لأصرخن بها) أي بكلمة التوحيد، والمراد أنه يرفع صوته جهارًا بين المشركين، وكأنه فهم أن أمر النبي على الكتمان ليس على الإيجاب بل على سبيل الشفقة عليه، فأعلمه أن به قوة على ذلك، ولهذا أقره النبي على على ذلك، يؤخذ منه جواز قول الحق عند من يخشى

<sup>(</sup>١) المفهم (٦/ ٤٠١).

منه الأذية لمن قاله وإن كان السكوت جائزًا، والتحقيق أن ذلك مختلف باختلاف الأحوال والمقاصد، وبحسب ذلك يترتب وجود الأجر وعدمه.

قوله: (فضربوه حتى أوجعوه) في رواية أبي قتيبة «فضربت لأموت» أي ضربت ضربًا لا يبالي من ضربني أن لو أموت منه.

قوله: (فأقلعواعني) أي كفوا.

قوله: (فأكب العباس عليه) في رواية أبي قتيبة «فقال مثل مقالته با لأمس».

وفي الحديث ما يدل على حسن تأتي العباس وجودة فطنته حيث توصل إلى تخليصه منهم بتخيفهم من قومه أن يقاصوهم بأن يقطعوا طرق متجرهم، وكان عيشهم من التجارة، فلذلك بادروا إلى الكف عنه، وفي الحديث دلالة على تقدم إسلام أبي ذر، لكن الظاهر أن ذلك كان بعد المبعث بمدة طويلة لما فيه من الحكاية عن علي كما قدمناه، ومن قوله أيضًا في رواية عبد الله بن الصامت «إني وجهت إلى أرض ذات نخل»، فإن ذلك يشعر بأن وقوع ذلك كان قرب الهجرة. والله أعلم.

# ٣٤-باب. إسلام سَعِيدِ بْنِ زَيْدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٦٢ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدِ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ إِسْمَاعِيلَ عَنْ قَيْسٍ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ زَيْدِ بْنِ عَمْرِو بْنِ نُفَيْلٍ فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ يَقُولُ: وَاللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُنِي وَإِنَّ عُمَرَ لَمُوثِقِي عَلَى الإسْلامِ قَبْلَ أَنْ يُسْلِمَ عُمْرُ، وَلُوْ أَنَّ أُحُدًا ارْفَضَّ لِلَّذِي صَنَعْتُمْ بِعُثْمَانَ لَكَانَ مَحْقُوقًا أَنْ يَرْفَضَّ.

[الحديث: ٣٨٦٢، طرفاه في: ٣٨٦٧، ٢٩٤٢]

قُوله: (باب إسلام سعيد بن زيد) أي ابن عمرو بن نفيل، وأبوه تقدم ذكره وأنه ابن ابن عم عمر بن الخطاب.

قوله: (حدثناسفيان) هو ابن عيينة، وإسماعيل هو ابن أبي خالد؛ وقيس هو ابن أبي حازم. قوله: (لقد رأيتني) بضم المثناة، والمعنى رأيت نفسي (وإن عمر لموثقي على الإسلام) أي ربطه بسبب إسلامه إهانة له وإلزامًا بالرجوع عن الإسلام، وقال الكرماني (١) في معناه: كان يبيني على الإسلام ويسددني. كذا قال، وكأنه ذهل عن قوله هنا: «قبل أن يسلم»، فإن وقوع يشتني على الإسلام ويسددني.

<sup>.(</sup>A0/10) (1)

التثبيت منه وهو كافر لضمره على الإسلام بعيد جدًا، مع أنه خلاف الواقع، وسيأتي في كتاب الإكراه (١) «باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر»، وكأن السبب في ذلك أنه كان زوج فاطمة بنت الخطاب أخت عمر، ولهذا ذكر في آخر باب إسلام عمر «رأيتني موثقي عمر على الإسلام أنا وأخته»، وكان إسلام عمر متأخرًا عن إسلام أخته وزوجها؛ لأن أول الباعث له على دخوله في الإسلام ما سمع في بيتها من القرآن في قصة طويلة ذكرها الدار قطني وغيره.

قوله: (ولو أن أحدًا ارفض) أي زال من مكانه، في الرواية الآتية (٢٠ «انقض» بالنون والقاف بدل الراء والفاء أي سقط، وزعم ابن التين أنه أرجح الروايات، وفي رواية الكشميهني بالنون والفاء وهو بمعنى الأول.

قوله: (لكان) في الرواية الآتية «لكان محقوقًا أن ينقض»، وفي رواية الإسماعيلي «لكان حقيقًا» أي واجبًا، تقول: حق عليك أن تفعل كذا وأنت حقيق أن تفعله، وإنما قال ذلك سعيد لعظم قتل عثمان، وهو مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنْفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَقَلِم اللّهُ عَلَا اللهُ اللّهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللّهُ عَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنهان لكان أهلا لذلك: وهذا بعيد من التأويل.

/ ٣٥-باب. إِسْلامُ عُمَرَبْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٨٦٣ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرِ ٱنْبَآنَا سُفْيَانُ عَنْ إِسْمَاعِيلَ بْنِ أَبِي خَالِدٍ عَنْ قَيْسِ بْنِ أَبِي حَاذِمٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: مَا زِلْنَا أَعِزَّةً مُنْذُ أَسْلَمَ عُمَرُ.

[تقدم في: ٣٦٨٤]

٣٨٦٤ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ سُلَيْمَانَ قَالَ: حَدَّثِنِي ابْنُ وَهْبِ قَالَ: حَدَّثِنِي عُمَرُ بْنُ مُحَمَّدٍ قَالَ: فَأَخْبَرَنِي جَدِّي زَيْدُ بْنُ عَبْدِ اللَّه بْنِ عُمَرَ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: بَيْنَمَا هُوَ فِي الدَّارِ خَائِفًا إِذْ جَاءَهُ الْعَاصِ بْنُ وَائِلِ السَّهْمِيُّ أَبُو عَمْرٍ و عَلَيْهِ حُلَّةُ حِبَرٍ وَقَمِيصٌ مَكْفُوفٌ بِحَرِيرٍ، وَهُوَ مِنْ يَنِي سَهْمٍ وَهُمْ حُلَفًا وُنَا فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَقَالَ: مَا بَالُكَ؟ قَالَ: زَعَمَ قَوْمُكَ أَنَّهُمْ سَيَقْتُلُونِنِي إِنْ أَسْلَمْتُ. قَالَ: لا

<sup>(</sup>١) (٢١٨/١٦)، كتاب الإكراه، باب١.

<sup>(</sup>۲) برقم (۳۸۹۷).

سَبِيلَ إِلَيْكَ. بَعْدَ أَنْ قَالَهَا أَمِنْتُ، فَخَرَجَ الْعَاصِ فَلَقِيَ النَّاسَ قَدْ سَالَ بِهِمُ الْوَادِي، فَقَالَ: أَيْنَ تُرِيدُونَ؟ فَقَالُوا: نُرِيدُ هَذَا ابْنَ الْخَطَّابِ الَّذِي صَبَاً. قَالَ: لا سَبِيلَ إِلَيْهِ. فَكَرَّ النَّاسُ.

[الحديث: ٣٨٦٤، طرفه في: ٣٨٦٥]

٣٨٦٥ حَدَّثَ نَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَ نَا سُفْيَانُ قَالَ عَمْرُو بْنُ دِينَارِ: سَمِعْتُهُ قَالَ: قَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: لَمَّا أَسْلَمَ عُمَرُ اجْتَمَعَ النَّاسُ عِنْدَ دَارِهِ وَقَالُوا: صَبَأَ عُمَرُ - وَأَنَا عُبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: لَمَّا أَسْلَمَ عُمَرُ اجْتَمَعَ النَّاسُ عِنْدَ دَارِهِ وَقَالُوا: صَبَأَ عُمَرُ، فَمَا ذَاكَ؟ فَأَنَا لَهُ عُلامٌ فَوْقَ ظَهْرِ بَيْتِي - فَجَاءَ رَجُلٌ عَلَيْهِ قَبَاءٌ مِنْ دِيبَاجٍ، فَقَالَ: قَدْ صَبَأَ عُمَرُ، فَمَا ذَاكَ؟ فَأَنَا لَهُ جَارٌ. قَالَ: فَرَأَيْتُ النَّاسَ قَصَدَّعُوا عَنْهُ. فَقُلْتُ: مَنْ هَذَا؟ قَالُوا: الْعَاصِ بْنُ وَائِلٍ.

[تقدم في: ٣٨٦٤]

٣٨٦٦ حَدَّفَنَا يَعْيَى بُنُ سُلَيْمَانَ قَالَ: حَدَّثِنِي ابْنُ وَهْبٍ قَالَ: حَدَّثِنِي عُمَرُ أَنَّ سَالِمَا حَدَّنُهُ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: مَا سَمِعْتُ عُمَرَ لِشَيْءٍ قَطَّ يَقُولُ: إِنِّي لأَظُنُهُ كَذَا، إِلا كَانَ كَمَا يَظُنُ . وَنَا عَمَرُ جَالِسٌ إِذْ مَرَّ بِهِ رَجُلٌ جَمِيلٌ ، فَقَالَ عُمَرُ: لَقَدْ أَخْطَأَ ظَنِّي ، أَوْ إِنَّ هَذَا عَلَى دِينِهِ فِي الْجَاهِلِيَّةِ ، أَوْ لَقَدْ كَانَ كَاهِنَهُمْ ، عَلَيَّ الرَّجُلَ . فَقَالَ لَهُ ذَلِكَ . فَقَالَ : مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْمِ الْجَاهِلِيَّةِ ، أَوْ لَقَدْ كَانَ كَاهِنَهُمْ ، عَلَيَّ الرَّجُلَ . فَقَالَ لَهُ ذَلِكَ . فَقَالَ : مَا رَأَيْتُ كَالْيَوْمِ الشَّعْلِيَّةِ ، أَوْ لَقَدْ كَانَ كَاهِنَهُمْ ، عَلَيْ الرَّجُلَ . فَقَالَ لَهُ ذَلِكَ . فَقَالَ : كُنْتُ كَاهِنَهُمْ فِي السُّوقِ جَاءَتْنِي أَعْرِفُ السُّعْقِلِ فَذَى السُّوقِ جَاءَتْنِي أَعْرِفُ الْجَاهِلِيَّةِ . قَالَ : فَمَا أَعْجَبُ مَا جَاءَتْكَ بِهِ جِئِيَّكُ؟ قَالَ : بَيْنَمَا أَنَا يَوْمُ الْعَيْمُ فِي السُّوقِ جَاءَتْنِي أَعْرِفُ الْجَاهِلِيَّةِ . قَالَ : فَمَا أَعْجَبُ مَا جَاءَتْكَ بِهِ جِئِيَّتُكَ؟ قَالَ : بَيْنَمَا أَنَا يَوْمُ الْعَنْ عَلَى السُّوقِ جَاءَتْنِي أَعْرِفُ اللهَ إِللْاسَهَا ، وَيَأْسَهَا مِنْ بَعْدِ إِنْكَاسِهَا ، وَلُحُوقَهَا بِالْقِلاصِ فَيهَا الْفَزَعَ ، فَقَالَتْ: أَلَمْ تَرَ الْجِنَّ وَإِلْلاسَهَا ، وَيَأْسَهَا مِنْ بَعْدِ إِنْكَاسِهَا ، وَلُحُوقَهَا بِالْقِلاصِ فَي السُّوقِ جَاءَ رَجُلٌ بِعِجْلِ فَذَبَعَهُ ، فَصَرَحَ بِهِ فَا مُلْكَ عَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى السُّوقِ مَا وَرَاءَ هَذَا لَيْهُ مُ الْمَعْ صَارِحًا قَطُّ أَشَدَى الْمَالِكُ اللَّهُ مَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُ مَا وَرَاءَ هَذَا لَا أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّ

/٣٨٦٧ حَدَّثَنَا قَيْسٌ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا يَحْيَى حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ حَدَّثَنَا قَيْسٌ قَالَ: سَمِعْتُ سَعِيدَ بْنَ زَيْدٍ يَقُولُ لِلْقَوْمِ: لَوْ رَأَيْتُنِي مُوثِقِي عُمَرُ عَلَى الإسْلامِ أَنَا وَأُخْتُهُ، وَمَا أَسْلَمَ، وَلَوْ أَنَّ أَحُدًا انْقَضَّ لِمَا صَنَعْتُمْ بِعُثْمَانَ لَكَانَ مَحْقُوقًا أَنْ يَنْقَضَّ.

[تقدم في: ٣٨٦٢، طرفه في: ٦٩٤٢]

قوله: (باب إسلام عمر بن الخطاب) قد تقدم نسبه في مناقبه.

قوله: (أنبأنا سفيان) هو الثوري.

قوله: (ما زلنا أعزة منذ أسلم عمر) زاد الإسماعيلي من طريق أبي داو د الحفري عن سفيان

174

في حديث ذكره أي من كلام ابن مسعود، وقد تقدم في مناقب عمر (١) الإلمام بشيء من ذلك. الحديث الثاني:

قوله: (فأخبرني جدي) ظاهر السياق أنه معطوف على شيء تقدم، وقد رواه الإسماعيلي من طريق ابن وهب هذه فقال فيها عن ابن وهب: «أخبرني عمر بن محمد».

قوله: (وعليه حلة حبر) بكسر المهملة وفتح الموحدة وهو برد مخطط بالوشي، وفي رواية «حبرة» بزيادة هاء.

قوله: (أن أسلمت) بفتح الألف وتخفيف النون أي لأجل إسلامي.

قوله: (السبيل عليك بعد أن قالها) أي الكلمة المذكورة، وهي قوله: «الاسبيل عليك».

قوله: (أمنت) بفتح الهمزة وكسر الميم وسكون النون وضم المثناة أي حصل الأمان في نفسي بقوله ذلك، ووقع في رواية الأصيلي بمدالهمزة، وهو خطأ فإنه كان قد أسلم قبل ذلك، وذكر عياض (٢) أن في رواية الحميدي بالقصر أيضًا لكنه بفتح المثناة، وهو خطأ أيضًا؛ لأنه يصير من كلام العاص بن وائل، وليس كذلك بل هو من كلام عمر، يريد أنه أمن لما قال له العاص بن وائل المقالة، ويؤيده الحديث الذي بعده.

#### الحديث الثالث:

قوله: (اجتمع الناس عند داره) في رواية الكشميهني «اجتمع الناس إليه».

قوله: (وأناغلام) في رواية أخرى أنه «كان ابن خمس سنين»، وإذا كان كذلك خرج منه أن إسلام عمر كان بعد المبعث بست سنين أو بسبع؛ لأن ابن عمر كما سيأتي في المغازي (٢٠) كان يوم أحد ابن أربع عشرة سنة، وذلك بعد المبعث بست عشرة سنة فيكون مولده بعد المبعث بسنتين.

قوله: (على ظهر بيتي) قال الداودي: هو غلط والمحفوظ «ظهر بيتنا»، وتعقبه ابن التين بأن ابن عمر أراد أنه الآن بيته أي عند مقالته تلك، وكان قبل ذلك لأبيه. ولا يخفى عدم الاحتياج إلى هذا التأويل، وإنما نسب ابن عمر البيت إلى نفسه مجازا، أو مراده المكان الذي كان يأوي فيه سواء كان ملكه أم لا، وأيضًا فإنه إن أراد نسبته إليه حال مقالته تلك لم يصح ؛ لأن بني عدي ابن كعب رهط عمر لما هاجروا استولى غيرهم على بيوتهم كما ذكره ابن إسحاق وغيره فلم

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٧٣)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٨٤.

<sup>(</sup>۲) مشارق الأنوار (۱/ ۵۸ ۵۸).

<sup>(</sup>٣) (٢٣/٩)، كتاب المغازي، باب ٢، ح٢٩٥٦.

يرجعوا فيها، وأيضًا فإن ابن عمر لم ينفرد بالإرث من عمر فتحتاج دعوى أن يكون اشترى حصص غيره إلى نقل، فيتعين الذي قلته.

قوله: (فما ذاك) أي فلا بأس، أو لا قتل أو لا يعترض له.

وقوله: (أنا له جار) أي أجرته من أن يظلمه ظالم.

وقوله: (تصدعوا) أي تفرقوا عنه.

قوله: (قالوا: العاص بن واثل) زاد ابن أبي عمر في روايته عن سفيان قال: «فعجبت من عزته»، وكذا عند الإسماعيلي من وجهين عن سفيان، وفي رواية عبد الله بن داود عن عمر بن محمد عند الإسماعيلي «فقلت لعمر: من الذي ردهم عنك يوم أسلمت؟ قال: يا بني، ذاك العاص بن واثل» أي ابن هاشم بن سعيد بالتصغير بابن سهم القرشي السهمي، مات على كفره قبل الهجرة بمدة، والعاص بمهملتين من العوص لا من العصيان، والصاد مرفوعة ويجوز كسرها، وقيل: إنه من العصيان فهو بالكسر جزمًا، ويجوز إثبات الياء كالقاضي، ويؤيده كتاب عمر إلى عمرو وهو عامله على مصر «إلى العاصي ابن العاصي»، وأطلق عليه ذلك لكونه خالف شيئًا مماكان أمره به في ولايته على مصر لما ظهر له/ من المصلحة.

الحديث الرابع:

قوله: (حدثني عمر) هو ابن محمدبن زيد، وهو شيخ ابن وهب في الحديث الثاني، ووهم من زعم أنه عمروبن الحارث كالكلاباذي (١) فقدوقع في رواية الإسماعيلي عن عمر بن محمد.

قوله: (ما سمعت عمر يقول لشيء إني لأظنه كذا إلا كان) أي عن شيء، واللام قد تأتي بمعنى «عن» كقوله: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَّاسَبَقُونَا ٓ إِلَيْدُ ﴾ [الأحقاف: ١١].

قوله: (إلا كان كما يظن) هو موافق لما تقدم في مناقبه (٢) أنه كان محدَّثًا بفتح الدال، وتقدم شرحه.

قوله: (إذ مربه رجل جميل) هو سواد بفتح المهملة وتخفيف الواو وآخره مهملة ابن قارب بالقاف والموحدة ، وهو سدوسي أو دوسي . وقد أخرج ابن أبي خيثمة وغيره من طريق أبي جعفر الباقر قال: «دخل رجل يقال له: سوادبن قارب السدوسي على عمر ، فقال: يا سواد أنشدك الله ، هل تحسن من كهانتك شيئًا؟» فذكر القصة ، وأخرج الطبراني والحاكم

الهداية والإرشاد (٢/ ٥٤٠).

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٧٤)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٨٩.

وغيرهما من طريق محمد بن كعب القرظي قال: «بينما عمر قاعد في المسجد» فذكر مثل سياق أبي جعفر وأتم منه، وهما طريقان مرسلان يعضد أحدهما الآخر. وأخرج البخاري في تاريخه والطبراني من طريق عباد بن عبد الصمد عن سعيد بن جبير قال: «أخبرني سواد بن قارب قال: كنت نائمًا» فذكر قصته الأولى دون قصته مع عمر. وهذا إن ثبت دل على تأخر وفاته، لكن عبادًا ضعيف. ولابن شاهين من طريق أخرى ضعيفة عن أنس قال: «دخل رجل من دوس يقال له سواد بن قارب على النبي على النبي في فذكر قصته أيضًا، وهذه الطرق يقوى بعضها ببعض، وله طرق أخرى سأذكر ما فيها من فائدة.

قوله: (لقد أخطأ ظني) في رواية ابن عمر عند البيهقي «لقد كنت ذا فراسة، وليس لي الآن رأي إن لم يكن هذا الرجل ينظر في الكهانة».

قوله: (أو) بسكون الواو (على دين قومه في الجاهلية) أي مستمر على عبادة ما كانوا عبدون.

قوله: (أو) بسكون الواو أيضًا (لقد كان كاهنهم) أي كان كاهن قومه. وحاصله أن عمر ظن شيئًا مترددًا بين شيئين أحدهما يتردد بين شيئين كأنه قال: هذا الظن إما خطأ أو صواب، فإن كان صوابًا فهذا الآن إما باق على كفره وإما كان كاهنًا، وقد أظهر الحال القسم الأخير، وكأنه ظهرت له من صفة مشيه أو غير ذلك قرينة أثرت له ذلك الظن. فالله أعلم.

قوله: (علي) بالتشديد (الرجل) بالنصب أي أحضروه إلي وقربوه مني .

قوله: (فقال له ذلك) أي ما قاله في غيبته من التردد، وفي رواية محمد بن كعب «فقال له: فأنت على ما كنت عليه من كهانتك» فغضب، وهذا من تلطف عمر ؛ لأنه اقتصر على أحسن الأمرين.

قوله: (مارأيت كاليوم) أي مارأيت شيئًا مثل مارأيت اليوم.

قوله: (استقبل) بضم التاء على البناء للمجهول.

قوله: (رجل مسلم) في رواية النسفي وأبي ذر «رجلاً مسلمًا»، ورأيته مجودًا بفتح تاء «استقبل» على البناء للفاعل وهو محذوف تقديره أحد، وضبطه الكرماني<sup>(۱)</sup> استقبل بضم التاء وأعرب رجلاً مسلمًا على أنه مفعول رأيت، وعلى هذا فالضمير في قوله: «به» يعود على الكلام، ويدل عليه السياق، وبينه البيهقي في رواية مرسلة «قد جاءالله بالإسلام، فما لنا ولذكر الجاهلية».

<sup>.(</sup>AY/10) (1)

قوله: (فإني أعزم عليك) أي ألزمك، وفي رواية محمد بن كعب «ماكنا عليه من الشرك أعظم مماكنت عليه من كهانتك».

قوله: (إلا أخبرتني) أي ما أطلب منك إلا الإخبار .

قوله: (كنت كاهنهم في الجاهلية) الكاهن الذي يتعاطى الخبر من الأمور المغيبة، وكانوا في الجاهلية كثيرًا، فمعظمهم كان يعتمد على تابعة من الجن، وبعضهم كان يدعي معرفة ذلك بمقدمات أسباب يستدل بها على / مواقعها من كلام من يسأله، وهذا الأخير يسمى العراف ملام من يسأله، وهذا الأخير يسمى العراف ملام من يسأله، وتقدم طرف منه في آخر البيوع (١٠)، بالمهملتين مواد في الجواب إذ كان سؤال عمر عن حاله في كهانته إذ كان من أمر الشرك، فلما ألزمه أخره بآخر شيء وقع له لما تضمن من الإعلام بنبوة محمد الشيخة وكان سببًا لإسلامه.

قوله: (ما أعجب) بالضم و «ما» استفهامية.

قوله: (جنيتك) بكسر الجيم والنون الثقيلة، أي الواحدة من الجن كأنه أنَّت تحقيرًا، ويحتمل أن يكون عرف أن تابع سواد منهم كان أنثى، أو هو كما يقال تابع الذكر يكون أنثى وبالعكس.

قوله: (أعرف فيها الفزع) بفتح الفاء والزاي أي الخوف، وفي رواية محمد بن كعب «إن ذلك كان وهو بين النائم واليقظان».

قوله: (ألم تر الجن وإبلاسها) بالموحدة والمهملة والمراد به اليأس ضد الرجاء، وفي رواية أبي جعفر «عجبت للجن وإبلاسها»، وهو أشبه بإعراب بقية الشعر، ومثله لمحمد بن كعب لكن قال: «وتحساسها» بفتح المثناة وبمهملات، أي أنها فقدت أمرًا فشرعت تفتش عليه.

قوله: (ويأسها من بعد إنكاسها) اليأس بالتحتانية ضد الرجاء والإنكاس الانقلاب، قال ابن فارس: معناه أنها يئست من استراق السمع بعد أن كانت قد ألفته، فانقلبت عن الاستراق قد يشت من السمع . ووقع في شرح الداودي بتقديم السين على الكاف، وفسره بأنه المكان الذي يئست من السمع . ووقع في رواية «من بعد إيناسها» أي أنها كانت أنست بالاستراق، ولم أر ما قاله في ألفته، قال: ووقع في رواية «من بعد إيناسها» أي أنها كانت أنست بالاستراق، ولم أر ما قاله في شيء من الروايات، وقد شرح الكرماني (٣) على اللفظ الأول الذي ذكره الداودي وقال: الإنساك جمع نسك، والمراد به العبادة، ولم أر هذا القسيم في غير الطريق التي أخرجها

<sup>(</sup>۱) (۱۸۸/۱۳)، كتاب الطب، باب ٤٦، ح٥٧٥٨.

<sup>(</sup>۲) (٥/ ۷۱۹)، كتاب البيوع، باب ١١٣، ح٢٢٣٧.

<sup>(</sup>NV/10) (T)

البخاري. وزاد في رواية الباقر ومحمد بن كعب وكذا عند البيهقي موصولاً من حديث البراء بن عازب بعد قوله: «وأحلاسها»:

تهوي إلى مكة تبغي الهدى مامؤمنوها مثل أرجاسها فاسم إلى الصفوة من هاشم واسم بعينيك إلى رأسها

وفي روايتهم أن الجني عاوده ثلاث ليال ينشده هذه الأبيات مع تغير قوافيها، فجعل بدل قوله: إبلاسها: «تطلابها» أوله مثناة، وتارة «تجآرها» بجيم وهمزة، وبدل قوله: أحلاسها «أقتابها» بقاف ومثناة جمع قتب، وتارة «أكوارها» وبدل قوله: «ما مؤمنوها مثل أرجاسها» ليس قداماها كأذنابها

وتارة:

ليس ذوو الشر كأخيارها

وبدل قوله: رأسها «نابها» وتارة قال:

مامؤمنو الجن ككفارها

وعندهم من الزيادة أيضًا أنه في كل مرة يقول له: «قد بعث محمد، فانهض إليه ترشد»، وفي الرواية المرسلة قال: «فارتعدت فرائصي حتى وقعت»، وعندهم جميعًا أنه لما أصبح توجه إلى مكة فوجد النبي ﷺ قدهاجر، فأتاه فأنشده أبياتًا يقول فيها:

أتاني رئي بعد ليل وهجعة ولم يك فيما قد بلوت بكاذب ثلاث ليال قوله كل ليلة أتاك نبي من لـ ؤي بن غالب

يقول في آخرها:

فكن لي شفيعًا يوم لا ذو شفاعة سواك بمغن عن سوادبن قارب وفي آخر الرواية المرسلة «فالتزمه عمر وقال: لقد كنت أحب أن أسمع هذا منك».

قوله: (ولحوقها بالقلاص وأحلاسها) القلاص بكسر القاف وبالمهملة جمع قلص بضمتين وهو جمع قلوص وهي الفتية من النياق، والأحلاس جمع حلس بكسر أوله وسكون ثانيه وبالمهملتين وهو ما يوضع على ظهور الإبل تحت الرحل، ووقع هذا القسم/ غير ٧ موزون، وفي رواية الباقر «ورحلها العيس بأحلاسها» وهذا موزون، والعيس بكسر أوله وسكون التحتانية وبالمهملتين: الإبل.

قوله: (قال عمر: صدق، بينما أنا عند آلهتهم) ظاهر هذا أن الذي قص القصة الثانية هو عمر، وفي رواية ابن عمر وغيره أن الذي قصها هو سواد بن قارب، ولفظ ابن عمر عند البيهقي قال: «لقدرأى عمر رجلاً فذكر القصة قال: فأخبرني عن بعض ما رأيت. قال: إني ذات ليلة بواد إذ سمعت صائحًا يقول: يا جليح، خبر نجيح، رجل فصيح، يقول لا إله إلا الله، عجبت للجن وإبلاسها» فذكر القصة، ثم ساق من طريق أخرى مرسلة قال: «مر عمر برجل فقال: لقد كان هذا كاهنًا» الحديث وفيه (فقال عمر: أخبرني. فقال: نعم، بينا أنا جالس إذ قالت لي: ألم تر إلى الشياطين وإبلاسها» الحديث «قال عمر: الله أكبر. فقال: أتيت مكة فإذا برجل عند تلك الأنصاب» فذكر قصة العجل، وهذا يحتمل فيه ما احتمل في حديث الصحيح أن يكون القائل «أتيت مكة» هو عمر أو صاحب القصة.

قوله: (عند آلهتهم) أي أصنامهم.

قوله: (إذ جاء رجل) لم أقف على اسمه، لكن عند أحمد من وجه آخر أنه ابن عبس، فأخرج من طريق مجاهد عن شيخ أدرك الجاهلية يقال له: ابن عبس قال: «كنت أسوق بقرة لنا، فسمعت من جوفها» فذكر الرجز قال: «فقدمنا فوجدنا النبي على قد بعث» ورجاله ثقات، وهو شاهد قوي لما في رواية ابن عمر وأن الذي حدث بذلك هو سواد بن قارب، وسأذكر بعد هذا ما يقوي أن الذي سمع ذلك هو عمر فيمكن أن يجمع بينهما بتعدد ذلك لهما.

قوله: (يا جليح) بالجيم والمهملة بوزن عظيم ومعناه الوقح المكافح بالعداوة. قال ابن التين: يحتمل أن يكون نادى رجلاً بعينه، ويحتمل أن يكون أراد من كان بتلك الصفة. قلت: ووقع في معظم الروايات التي أشرت إليها «يا آل ذريح» بالذال المعجمة والراء وآخره مهملة، وهم بطن مشهور في العرب.

قوله: (رجل فصيح) من الفصاحة، وفي رواية الكشميهني بتحتانية أوله بدل الفاء من الصياح، ووقع في حديث ابن عبس «قول فصيح، رجل يصيح».

قوله: (يقول: لا إله إلا أنت) وفي رواية الكشميهني «لا إله إلا الله» وهو الذي في بقية الروايات.

(تنبيهان): أحدهما: ذكر ابن التين أن الذي سمعه سواد بن قارب من الجني كان من أثر استراق السمع، وفي جزمه بذلك نظر، والذي يظهر أن ذلك كان من أثر منع الجن من استراق السمع، ويبين ذلك ما أخرجه المصنف في الصلاة (١) ويأتي في تفسير سورة الجن (٢) عن ابن عباس «أن

<sup>(</sup>۱) (۲/۸۷۲)، كتاب الأذان، باب ۱۰۵، - ۲۷۲.

 <sup>(</sup>۲) (۲۸/۱۱)، كتاب التفسير قل أوحى، ح ٤٩٢١.

النبي على المعث منع الجن من استراق السمع ، فضربوا المشارق والمغارب يبحثون عن سبب ذلك ، حتى رأوا النبي على يصلي بأصحابه صلاة الفجر » الحديث .

(التنبيه الثاني): لمَّح المصنف بإيراد هذه القصة في «باب إسلام عمر» بما جاء عن عائشة وطلحة عن عمر من أن هذه القصة كانت سبب إسلامه، فروى أبو نعيم في «الدلائل» أن أبا جهل «جعل لمن يقتل محمدًا مائة ناقة، قال عمر: فقلت له: يا أبا الحكم الضمان صحيح؟ قال: نعم. قال: فتقلدت سيفي أريده، فمررت على عجل وهم يريدون أن يذبحوه، فقمت أنظر إليهم، فإذا صائح يصيح من جوف العجل: يا آل ذريح، أمر نجيح، رجل يصيح، بلسان فصيح. قال عمر: فقلت في نفسي: إن هذا الأمر ما يراد به إلا أنا. قال: فدخلت على أختي فإذا عندها سعيد بن زيد» فذكر القصة في سبب إسلامه بطولها، وتأمل ما في إيراده حديث سعيد بن زيد الذي بعد هذا وهو الحديث الخامس من المناسبة لهذه القصة.

قوله: (انقض) بنون وقاف، وللكشميهني بفاء بدل القاف في الموضعين، ولأبي نعيم في «المستخرج» بالفاء والراء/ ومعانيها متقاربة (١). والله أعلم.

(تنبيه): جعل ابن إسحاق إسلام عمر بعد هجرة الحبشة، ولم يذكر انشقاق القمر، ١٨٢ فاقتضى صنيع المصنف أنه وقع في تلك الأيام. وقد ذكر ابن إسحاق من وجه آخر أن إسلام عمر كان عقب هجرة الحبشة الأولى.

## ٣٦\_باب. انْشِقَاقُ الْقَمَرِ

٣٨٦٨ حَدَّثَنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عَبْدِ الْوَهَّابِ حَدَّثَنَا بِشْرُ بْنُ الْمُفَضَّلِ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ أَبِي عَرُوبَةَ عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : أَنَّ أَهْلَ مَكَّةَ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ أَنْ يُرِيَهُمْ آيَةً ، فَأَرَاهُمُ الْقَمَرَ شِقَّتَيْنِ ، حَتَّى رَأَوْا حِرَاءً بَيْنَهُمَا .

[تقدم في: ٣٦٣٧، طرفاه في: ٤٨٦٨، ٤٨٦٧]

٣٨٦٩ حَدَّثَ نَا عَبْدَانُ عَنْ أَبِي حَمْزَةَ عَنِ الأَعْمَشِ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: «اشْهَدُوا»، وَذَهَبَتْ فِرْقَةٌ نَحْوَ الْجَبَل. الْجَبَل.

وَقَالَ أَبُو الضُّحَى عَنْ مَسْرُوقٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ: انْشَقَّ بِمَكَّةَ.

انظر: الأعلام للخطابي (٣/ ١٦٧٦).

وَتَابَعَهُ مُحَمَّدُ بْنُ مُسْلِمٍ عَنِ ابْنِ أَبِي نَجِيحٍ عَنْ مُجَاهِدٍ عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ.

[تقدم في: ٣٦٣٦، الأطراف: ٣٨٧١، ٤٨٦٤، ٥٤٨٦]

٣٨٧٠ حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ صَالِح حَدَّثَنَا بَكُرُ بْنُ مُضَرَ قَالَ: حَدَّثِنِي جَعْفَرُ بْنُ رَبِيعَةَ عَنْ عِرَاكِ بْنِ مَالِكِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ عَبْدِ اللّهِ عَنْ عَبْدُ اللّهُ عَمْلُهُ عَلَى اللّهُ عَنْ عَبْدُ اللّهُ عَلَى ذَمَانِ رَسُولِ اللّهِ عَبْدُ اللّهُ عَنْ عَنْ عَبْدُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَبْدِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ عَلْمُ عَبْدِ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمْ عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ ا

[تقدم في: ٣٦٣٨، طرفه في: ٦٨٦٦]

٣٨٧١ حَدَّثَنَا عُمَرُ بْنُ حَفْصٍ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا الأعْمَشُ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ عَنْ أَبِي مَعْمَرٍ عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ: انْشَقَّ القَمَرُ.

[تقدم في: ٣٦٣٦، الأطراف: ٣٨٦٩، ٤٨٦٤، ٤٨٦٥]

قوله: (باب انشقاق القمر) أي في زمن النبي على سبيل المعجزة له، وقد ترجم بمعنى ذلك في علامات النبوة (١).

قوله: (عن أنس) زاد في الرواية التِي في علامات النبوة أنه حدثهم.

قوله: (أن أهل مكة) هذا من مراسيل الصحابة؛ لأن أنسًا لم يدرك هذه القصة، وقد جاءت هذه القصة من حديث ابن عباس وهو أيضًا ممن لم يشاهدها، ومن حديث ابن مسعود وجبير بن مطعم وحذيفة وهؤلاء شاهدوها، ولم أر في شيء من طرقه أن ذلك كان عقب سؤال المشركين الا في حديث أنس، فلعله سمعه من النبي على ثم وجدت في بعض طرق حديث ابن عباس بيان صورة السؤال، وهو وإن كان لم يدرك القصة لكن في بعض طرقه ما يشعر بأنه حمل الحديث عن ابن مسعود كما سأذكره، فأخرج أبو نعيم في «الدلائل» من وجه ضعيف عن ابن عباس قال: «اجتمع المشركون إلى رسول الله على منهم الوليد بن المغيرة وأبو جهل بن هشام والعاص بن وائل والأسود بن المطلب والنضر بن الحارث ونظراؤهم، فقالوا للنبي الله النه على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله على الله كانت صادقًا فشق لنا القمر فرقتين. فسأل ربه فانشق».

قوله: (شقتين) بكسر المعجمة أي/ نصفين، وتقدم في العلامات (٢) من طريق سعيد وشيبان عن قتادة بدون هذه اللفظة، وأخرجه مسلم من الوجه الذي أخرجه منه البخاري من حديث سعيد عن قتادة بلفظ «فأراهم انشقاق القمر مرتين» وأخرجه من طريق معمر عن قتادة

<sup>(</sup>۱) (۳۰۳/۸)، كتاب المناقب، باب ۲۷، ح ٣٦٣٦.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۳۰۳)، كتاب المناقب، باب۲۷، ح٣٦٣٧.

قال بمعنى حديث شيبان. قلت: وهو في مصنف عبد الرزاق عن معمر بلفظ «مرتين» أيضًا، وكذلك أخرجه الإمامان أحمد وإسحاق في مسنديهما عن عبد الرزاق، وقد اتفق الشيخان عليه من رواية شعبة عن قتادة بلفظ «فرقتين»، قال البيهقي: قد حفظ ثلاثة من أصحاب قتادة عنه «مرتين». قلت: لكن اختلف عن كل منهم في هذه اللفظة ولم يختلف على شعبة وهو أحفظهم، ولم يقع في شيء من طرق حديث ابن مسعود بلفظ «مرتين» إنما فيه «فرقتين أو فلقتين» بالراء أو اللام وكذا في حديث ابن عمر «فلقتين»، وفي حديث جبير بن مطعم «فرقتين»، وفي لفظ عنه «فانشق باثنتين»، وفي رواية عن ابن عباس عند أبي نعيم في الدلائل «فصار قمرين»، وفي لفظ «شقتين»، وعند الطبراني من حديثه «حتى رأواشقيه».

ووقع في نظم السيرة لشيخنا الحافظ أبي الفضل: وانشق مرتين بالإجماع، ولا أعرف من جزم من علماء الحديث بتعدد الانشقاق في زمنه على المرات يراد بها الأفعال تارة والأعيان الصحيحين وتكلم ابن القيم على هذه الرواية فقال: المرات يراد بها الأفعال تارة والأعيان أخرى، والأول أكثر، ومن الثاني «انشق القمر مرتين» وقد خفي على بعض الناس فادعى أن انشقاق القمر وقع مرتين، وهذا مما يعلم أهل الحديث والسير أنه غلط فإنه لم يقع إلا مرة واحدة، وقد قال العماد بن كثير: في الرواية التي فيها «مرتين» نظر، ولعل قائلها أراد فرقتين. قلت: وهذا الذي لا يتجه غيره جمعًا بين الروايات، ثم راجعت نظم شيخنا فوجدته يحتمل التأويل المذكور، ولفظه:

صار فرقتين فرقة علت وفرقة للطود منه نزلت وذاك مرتين بالإجماع والنص والتواتر السماع

فجمع بين قوله: «فرقتين» وبين قوله: «مرتين» فيمكن أن يتعلق قوله بالإجماع بأصل الانشقاق لابالتعدد، مع أن في نقل الإجماع في نفس الانشقاق نظرًا سيأتي بيانه.

قوله: (حتى رأواحراء بينهما) أي بين الفرقتين، وحراء تقدم ضبطه في بدء الوحي (١) وهو على يسار السائر من مكة إلى منى .

قوله: (عن أبي حمزة) بالمهملة والزاي هو محمد بن ميمون السكري المروزي .

<sup>(</sup>١) (١/٥٤)، كتاب بدء الوحي، باب٣، ح٣.

قوله: (عن الأعمش عن إبراهيم) وقع في رواية السرخسي والكشميهني في آخر الباب من وجه آخر عن الأعمش «حدثنا إبراهيم».

قوله: (عن أبي معمر) هذا هو المحفوظ، ووقع في رواية سعدان بن يحيى ويحيى بن عيسى الرملي «عن الأعمش عن إبراهيم عن علقمة» أخرجه ابن مردويه، ولأبي نعيم نحوه من طريق غريبة عن شعبة «عن الأعمش»، والمحفوظ عن شعبة كما سيأتي في التفسير (۱) «عن الأعمش عن أبي معمر» وهو المشهور، وقد أخرجه مسلم من طريق أخرى عن شعبة «عن الأعمش عن مجاهد عن ابن عمر»، وسيأتي للمصنف (۲) معلقاً أن مجاهداً رواه «عن أبي معمر عن ابن مسعود» فالله أعلم هل عند مجاهد فيه إسنادان أو قول من قال ابن عمر: وَهُمٌ من أبي معمر.

قوله: (عن عبدالله) هو ابن مسعود.

قوله: (انشق القمر ونحن مع النبي بي بمنى) في رواية مسلم من طريق علي بن مسهر عن الأعمش «بينما نحن مع النبي بي بمنى إذ انفلق القمر» وهذا لا يعارض قول أنس أن ذلك كان بمكة ؟ لأنه لم يصرح بأن النبي كان ليلتئذ بمكة ، وعلى تقدير تصريحه فمنى/ من جملة مكة فلا تعارض ، وقد وقع عند الطبراني من طريق زر بن حبيش عن ابن مسعود قال: «انشق القمر بمكة فرأيته فرقتين» ، وهو محمول على ما ذكرته ، وكذا وقع في غير هذه الرواية ، وقد وقع عند ابن مردويه بيان المراد فأخرجه من وجه آخر عن ابن مسعود قال: «انشق القمر على عهد رسول الله ي ونحن بمكة قبل أن نصير إلى المدينة» فوضح أن مراده بذكر مكة الإشارة إلى أن ذلك وقع قبل الهجرة ، ويجوز أن ذلك وقع وهم ليلتئذ بمنى .

قوله: (فقال: اشهدوا) أي اضبطوا هذا القدر بالمشاهدة.

قوله: (وقال أبو الضحى . . . ) إلخ ، يحتمل أن يكون معطوفًا على قوله: «عن إبراهيم» فإن أبا الضحى من شيوخ الأعمش ، فيكون للأعمش فيه إسنادان ، ويحتمل أن يكون معلقًا وهو المعتمد ، فقد وصله أبو داود الطيالسي (٣) عن أبي عوانة ، ورويناه في «فوائد أبي طاهر

۱۸٤

<sup>(</sup>١) (١٠/ ٦٥٥)، كتاب التفسير «القمر»، باب١، ح ٤٨٦٤.

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٦٥٥)، كتاب التفسير «القمر»، باب ١، ح ٤٨٦٥.

<sup>(</sup>T) منحة المعبود (T/ 174) منحة المعبود (T/ 174).

الذهلي "(۱) من وجه آخر عن أبي عوانة، وأخرجه أبو نعيم في «الدلائل» من طريق هشيم كلاهما عن مغيرة عن أبي الضحى بهذا الإسناد بلفظ «انشق القمر على عهد رسول الله على فقالت كفار قريش: هذا سحر سحركم ابن أبي كبشة، فانظروا إلى السفار، فإن أخبروكم أنهم رأوا مثل ما رأيتم فقد صدق. قال: فما قدم عليهم أحد إلا أخبرهم بذلك " لفظ هشيم، وعند أبي عوانة «انشق القمر بمكة نحوه وفيه فإن محمدًا لا يستطيع أن يسحر الناس كلهم ".

قوله: (وتابعه محمد بن مسلم) هو الطائفي، وابن أبي نجيح اسمه عبد الله، واسم أبيه يسار \_ بتحتانية ثم مهملة خفيفة \_ ، ومراده أنه تابع إبراهيم في روايته عن أبي معمر في قوله إن ذلك كان بمكة لا في جميع سياق الحديث، والجمع بين قول ابن مسعود: «تارة بمنى وتارة بمكة» إما باعتبار التعدد إن ثبت ، وإما بالحمل على أنه كان بمنى ، ومن قال كان بمكة لا ينافيه ؛ لأن من كان بمنى كان بمكة من غير عكس ، ويؤيده أن الرواية التي فيها بمنى قال فيها : «ونحن بمنى» ، والرواية التي فيها بمكة لم يقل فيها : «ونحن بمنى» ، والرواية التي فيها بمكة لم يقل فيها : «ونحن» وإنما قال : «انشق القمر بمكة» يعني أن الانشقاق كان وهم بمكة قبل أن يها جروا إلى المدينة ، وبهذا يندفع دعوى الداودي أن بين الخبرين تضادًا . والله أعلم .

وابن أبي نجيح رواه عن مجاهد عن أبي معمر، وهذه الطريق وصلها عبد الرزاق في مصنفه، ومن طريقه البيهقي في «الدلائل» (٢) عن ابن عيينة ومحمد بن مسلم جميعًا عن ابن أبي نجيح بهذا الإسناد بلفظ «رأيت القمر منشقًا شقتين: شقة على أبي قبيس وشقة على السويداء» والسويداء \_ بالمهملة والتصغير \_ ناحية خارجة مكة عندها جبل، وقول ابن مسعود «على أبي قبيس» يحتمل أن يكون رآه كذلك وهو بمنى كأن يكون على مكان مرتفع بحيث رأى طرف جبل أبي قبيس، ويحتمل أن يكون القمر استمر منشقًا حتى رجع ابن مسعود من منى إلى مكة فرآه كذلك وفيه بعد، والذي يقتضيه غالب الروايات أن الانشقاق كان قرب غروبه، ويؤيد ذلك إسنادهم الرؤية إلى جهة الجبل، ويحتمل أن يكون الانشقاق وقع أول طلوعه فإن في بعض الروايات أن ذلك كان ليلة البدر، أو التعبير بأبي قبيس من تغيير بعض الرواة؛ لأن الغرض ثبوت رؤيته منشقًا إحدى الشقتين على جبل والأخرى على جبل آخر، ولا يغاير ذلك قول الراوي الآخر: رأيت الجبل بينهما. أي بين الفرقتين؛ لأنه إذا ذهبت فرقة عن يمين الجبل

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٨٩).

<sup>(</sup>۲) تغلیق التعلیق (۶/۹۰).

وفرقة عن يساره مثلاً صدق أنه بينهما، وأي جبل آخر كان من جهة يمينه أو يساره صدق أنها عليه أيضًا.

وسيأتي في تفسير سورة القمر (١) من وجه آخر عن مجاهد بلفظ آخر وهو قوله: «انشق القمر ونحن مع رسول الله ﷺ، فقال: اشهدوا، اشهدوا» وليس فيه تعيين مكان. وأخرجه ابن مردويه من رواية ابن جريج عن مجاهد بلفظ آخر وهو قوله: «انشق القمر، قال الله تعالى: ﴿ آقَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَآنشَقَ ٱلْقَعَرُ ﴾ [القمر: ١] يقول: كما شققت القمر كذلك أقيم الساعة».

قوله - في حديث ابن عباس -: (إن القمر انشق على زمان رسول الله على أورده مختصرًا، / وعند أبي نعيم من وجه آخر «انشق القمر فلقتين، قال ابن مسعود: لقد رأيت جبل حراء من بين فلقتي القمر»، وهذا يوافق الرواية الأولى في ذكر حراء. وقد أنكر جمهور الفلاسفة انشقاق القمر متمسكين بأن الآيات العلوية لا يتهيأ فيها الانخراق والالتئام؛ وكذا قالوا في فتح أبواب السماء ليلة الإسراء، إلى غير ذلك من إنكارهم ما يكون يوم القيامة من تكوير الشمس وغير ذلك . وجواب هؤلاء إن كانوا كفارًا أن يناظروا أو لاً على ثبوت دين الإسلام ثم يشركوا مع غيرهم ممن أنكر ذلك من المسلمين، ومتى سلم المسلم بعض ذلك دون بعض ألزم التناقض، ولا سبيل إلى إنكار ما ثبت في القرآن من الانخراق والالتئام في القيامة فيستلزم جواز وقوع ذلك معجزة لنبي الله عليه .

وقد أجاب القدماء عن ذلك؛ فقال أبو إسحاق الزجاج في "معاني القرآن": أنكر بعض المبتدعة الموافقين لمخالفي الملة انشقاق القمر، ولا إنكار للعقل فيه؛ لأن القمر مخلوق لله يفعل فيه ما يشاء كما يكوره يوم البعث ويفنيه، وأما قول بعضهم: لو وقع لجاء متواترًا واشترك أهل الأرض في معرفته ولما اختص بها أهل مكة، فجوابه أن ذلك وقع ليلا وأكثر الناس نيام والأبواب مغلقة، وقل من يراصد السماء إلا النادر، وقد يقع بالمشاهدة في العادة أن ينكسف القمر، وتبدو الكواكب العظام وغير ذلك في الليل ولا يشاهدها إلا الآحاد، فكذلك الانشقاق كان القوم سألوا واقتر حوا فلم يتأهب غيرهم لها، ويحتمل أن يكون القمر ليلتئذ كان في بعض المنازل التي تظهر لبعض أهل الآفاق دون بعض كما يظهر الكسوف لقوم دون قوم.

وقال الخطابي (٢): انشقاق القمر آية عظيمة لا يكاد يعدلها شيء من آيات الأنبياء، وذلك

<sup>(</sup>١) (١٠/ ٦٥٥)، كتاب التفسير «القمر»، باب ١، - ٤٨٦٥.

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٣/ ١١٦١ ـ ١٦٢٠).

أنه ظهر في ملكوت السماء خارجًا من جملة طباع ما في هذا العالم المركب من الطبائع، فليس مما يطمع في الوصول إليه بحيلة، فلذلك صار البرهان به أظهر، وقد أنكر ذلك بعضهم فقال : لو وقع ذلك لم يجز أن يخفى أمره على عوام الناس لأنه أمر صدر عن حس ومشاهدة ، فالناس فيه شركاء والدواعي متوفرة على رؤية كل غريب ونقل ما لم يعهد، فلو كان لذلك أصل لخلد في كتب أهل التسيير والتنجيم، إذ لا يجوز إطباقهم على تركه وإغفاله مع جلالة شأنه ووضوح أمره. والجواب عن ذلك أن هذه القصة خرجت عن بقية الأمور التي ذكروها؛ لأنه شيء طلبه خاص من الناس فوقع ليلاً ؛ لأن القمر لا سلطان له بالنهار ومن شأن الليل أن يكون أكثر الناس فيه نيامًا ومستكنين بالأبنية، والبارز بالصحراء منهم إذا كان يقظان يحتمل أنه كان في ذلك الوقت مشغولاً بما يلهيه من سمر وغيره، ومن المستبعد أن يقصدوا إلى مراصد مركز القمر ناظرين إليه لا يغفلون عنه، فقد يجوز أنه وقع ولم يشعر به أكثر الناس، وإنما رآه من تصدى لرؤيته ممن اقترح وقوعه ، ولعل ذلك إنما كان في قدر اللحظة التي هي مدرك البصر . ثم أبدى حكمة بالغة في كون المعجزات المحمدية لم يبلغ شيء منها مبلغ التواتر الذي لا نزاع فيه إلا القرآن بما حاصله: أن معجزة كل نبي كانت إذا وقعت عامة أعقبت هلاك من كذب به من قومه للاشتراك في إدراكها بالحس، والنبي ﷺ بعث رحمة فكانت معجزته التي تحدي بها عقلية، فاختص بها القوم الذين بعث منهم لما أوتوه من فضل العقول وزيادة الأفهام، ولو كان إدراكها عامًا لعوجل من كذب به كما عوجل من قبلهم.

وذكر أبو نعيم في «الدلائل» نحو ما ذكره الخطابي وزاد: ولاسيما إذا وقعت الآية في بلدة كان عامة أهلها يومئذ الكفار الذين يعتقدون أنها سحر ويجتهدون في إطفاء نور الله. قلت: وهو جيد بالنسبة إلى من سأل عن الحكمة في قلة من نقل ذلك من «الصحابة»، وأما من سأل عن السبب في كون أهل التنجيم لم يذكروه فجوابه أنه لم ينقل عن أحد منهم أنه نفاه، وهذا كاف، فإن الحجة فيمن أثبت لا فيمن يوجد عنه صريح النفي، حتى/ إن من وجد عنه صريح النفي مقدم عليه من وجد منه صريح الإثبات.

وقال ابن عبد البر: قد روى هذا الحديث جماعة كثيرة من الصحابة، وروى ذلك عنهم أمثالهم من التابعين، ثم نقله عنهم الجم الغفير إلى أن انتهى إلينا، ويؤيد ذلك بالآية الكريمة، فلم يبق لاستبعاد من استبعد وقوعه عذر. ثم أجاب بنحو جواب الخطابي، وقال: وقد يطلع على قوم قبل طلوعه على آخرين، وأيضًا فإن زمن الانشقاق لم يطل ولم تتوفر الدواعي على

الاعتناء بالنظر إليه، ومع ذلك فقد بعث أهل مكة إلى آفاق مكة يسألون عن ذلك فجاءت السفار وأخبروا بأنهم عاينوا ذلك، وذلك لأن المسافرين في الليل غالبًا يكونون سائرين في ضوء القمر ولا يخفى عليهم ذلك، وقال القرطبي (١): الموانع من مشاهدة ذلك إذا لم يحصل القصد إليه غير منحصرة، ويحتمل أن يكون الله صرف جميع أهل الأرض غير أهل مكة وما حولها عن الالتفات إلى القمر في تلك الساعة ليختص بمشاهدته أهل مكة كما اختصوا بمشاهدة أكثر الآيات ونقلوها إلى غيرهم انتهى وفي كلامه نظر ؛ لأن أحدًا لم ينقل أن أحدًا من أهل الآفاق غير أهل مكة ذكروا أنهم رصدوا القمر في تلك الليلة المعينة فلم يشاهدوا انشقاقه ، فلو نقل غير أهل مكة ذكروا أنهم رصدوا القمر في تلك الليلة المعينة فلم يشاهدوا انشقاقه ، فلو نقل ذلك لكان الجواب الذي أبداه القرطبي جيدًا ، ولكن لم ينقل عن أحد من أهل الأرض شيء من ذلك ، فالاقتصار حينئذ على الجواب الذي ذكره الخطابي ومن تبعه أوضح . والله أعلم .

وأما الآية فالمرادبها قوله تعالى: ﴿ أَفْتَرَبَ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴾ [القمر: ١]، لكن ذهب بعض أهل العلم من القدماء أن المرادبقوله: ﴿ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴾ أي سينشق كما قال تعالى: ﴿ أَنَّ أَشَهِ ﴾ [النحل: ١] أي سيأتي، والنكتة في ذلك إرادة المبالغة في تحقق وقوع ذلك، فنزل منزلة الواقع، والذي ذهب إليه الجمهور أصح كما جزم به ابن مسعود وحذيفة وغيرهما، ويؤيده قوله تعالى بعد ذلك: ﴿ وَإِن يَرَوّا ءَايَةً يُعْرِضُواْ وَيَقُولُوا سِحَرُّ مُسَتَمِرٌ ﴾ [القمر: ٢] فإن ذلك ظاهر في أن المراد بقوله: ﴿ وَأَنشَقَ ٱلْقَمَرُ ﴾ وقوع انشقاقه؛ لأن الكفار لا يقولون ذلك يوم القيامة، وإذا تبين أن قولهم ذلك إنما هو في الدنيا تبين وقوع الانشقاق وأنه المراد بالآية التي زعموا أنها سحر، ووقع ذلك صريحًا في حديث ابن مسعود كما بيناه قبل.

ونقل البيهقي في أوائل البعث والنشور عن الحليمي أن من الناس من يقول: إن المراد بقوله تعالى: ﴿ وَاَنشَقَ اَلْمَكُ ﴾ أي سينشق. قال الحليمي: فإن كان كذلك فقد وقع في عصرنا، فشاهدت الهلال ببخارى في الليلة الثالثة منشقًا نصفين عرض كل واحد منهما كعرض القمر ليلة أربع أو خمس، ثم اتصلا فصار في شكل أترجة إلى أن غاب، قال: وأخبرني بعض من أثق به أنه شاهد ذلك في ليلة أخرى. انتهى. ولقد عجبت من البيهقي كيف أقر هذا مع إيراده حديث ابن مسعود المصرح بأن المراد بقوله تعالى: ﴿ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴾ أن ذلك وقع في زمن النبي على الله ساقه هكذا من طريق ابن مسعود في هذه الآية ﴿ اَفْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ ﴾ قال: لقد انشق على عهد رسول الله على . ثم ساق حديث ابن مسعود «لقد مضت آية

<sup>.(£·£/</sup>V) (1)

الدخان والروم والبطشة وانشقاق القمر». وسيأتي الكلام على هذا الحديث الأخير في تفسير سورة الدخان(١) إن شاء الله تعالى.

### ٣٧ ـ باب هِجْرَةِ الْحَبَشَةِ

وَقَالَتْ عَائِشَةُ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: ﴿ أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَحْلِ بِيَنَ لَا بَتَيْنِ ﴾ فَهَاجَرَ مَنْ هَاجَرَ قِبَلَ الْمَدِينَةِ ، وَرَجَعَ مَنْ كَانَ هَاجَرَ بِأَرْضِ الْحَبَشَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ / فِيهِ عَنْ أَبِي مُوسَى وَأَسْمَاءَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ

٣٨٧٧ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مُحَمَّدَ الْجُعْفِيُ حَدَّثَنَا هِ شَامٌ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الرُّهْرِيُ حَدَّثَنَا هِ عُرُوةُ بْنُ الرُّبَيْرِ أَنَّ عُبَيْدَ اللَّهِ بْنَ عَدِي بْنِ الْخِيَارِ أَخْبَرَهُ: أَنَّ الْمِسُورَ بْنَ مَخْرَمَةَ وَعَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عُرْوَةُ بْنُ الرُّبُودِ بْنِ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ الْاَسْوَدِ بْنِ عَبْدِ يَغُوثَ قَالا لَهُ: مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تُكَلِّمَ خَالَكَ عُثْمَانَ فِي أَخِيهِ الْوَلِيدِ بْنِ عُقْبَةً وَكَانَ الْاَسْوَدِ بْنِ عَبْدِ يَغُوثَ قَالا لَهُ: مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تُكَلِّمَ خَالَكَ عُثْمَانَ فِي أَخِيهِ الْوَلِيدِ بْنِ عُقْبَةً وَكَانَ أَكْثَرَ النَّاسُ فِيمَا فَعَلَ بِهِ؟ قَالَ عُبَيْدُ اللَّهِ: فَانْتَصَبْتُ لِعُثْمَانَ حِينَ خَرَجَ إِلَى الصَّلاةِ، فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّ الْمُرْءُ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ. فَانْصَرَفْتُ، فَلَمَّا فَصَيْتُ الصَّلاةَ لِي إلَيْكَ حَاجَةً، وَهِي نَصِيحَةٌ. فَقَالَ: أَيُّهَا الْمَرْءُ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْكَ. فَانْصَرَفْتُ، فَلَمَّا فَصَيْتُ الصَّلاةَ لِي الْمَارِعُ بُدِي يَغُوثَ فَحَدَّثُتُهُمَا إِللَّذِي قُلْتُ لِعُنْمَانَ وَقَالَ لِي. فَقَالا: قَدْ قَضَيْتُ اللَّذِي كَانَ عَلَيْكَ. فَبَيْنَمَا أَنَا جَالِسٌ مَعَهُمَا إِذْ جَاءَنِي رَسُولُ عُثْمَانَ فَقَالا لِي: قَدِ ابْتَلاكَ اللَّهُ.

فَانْطَلَقْتُ حَتَّى دَخَلْتُ عَلَيْهِ فَقَالَ: مَا نَصِيحَتُكَ الَّتِي ذَكَرْتَ آنِفًا؟ قَالَ: فَتَشَهَّدُتُ ثُمَّ قُلْتُ بِهِ وَاللَّهَ بَعَثَ مُحَمَّدًا ﷺ وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابَ، وَكُنْتَ مِمَّنِ اسْتَجَابَ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ وَآمَنْتَ بِهِ، وَهَاجَرْتَ الْهِجْرَتَيْنِ الأولَيَيْنِ، وَصَحِبْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ، وَرَأَيْتَ هَدْيَهُ، وَقَدْ أَكْثَرَ النَّاسُ فِي شَأْنِ الْوَلِيدِ بْنِ عُقْبَةَ، فَحَقٌ عَلَيْكَ أَنْ تُقِيمَ عَلَيْهِ الْحَدَّ. فَقَالَ لِي: يَا ابْنَ أَخِي، أَدْرَكْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَاللَّهِ عَلَيْهِ الْحَدِّ. فَقَالَ لِي: يَا ابْنَ أَخِي، أَدْرَكْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهِ الْحَقِّ ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْحَدْرَاءِ فِي سِتْرِهَا. قَالَ: فَتَشَهَّدَ عُمُ مَنْ اللَّهُ مَا مُحَمَّدًا ﷺ إِلْحَقِّ ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِتَابَ، وَكُنْتُ مِمَّنِ اسْتَجَابَ لِلَهِ عَمْمُ اللَّهُ عَلَى الْعَدْرَاءِ فِي سِيْرِهَا. قَالَ: فَتَشَهَد وَلَا عَمْمُ اللَّهُ أَلْكُ وَلَا عَمْدُولَ اللَّهُ وَاللَهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا عَشَمْتُهُ مَ وَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَثُلُ اللَّهُ مُ اللَّهُ أَبَا بَكُو، وَوَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَ وَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَا هَذِهِ الْاحَادِيثُ اللَّهُ أَبَا بَكُو، وَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَا هَذِهِ الْاحَادِيثُ اللَّهُ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَا عَلَى اللَّهُ مِا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَمْتُهُ مَا هَذِهِ الْاحَادِيثُ اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ مِنْ الْمُ الْولِيدِ بْنِ عُقْبَةً فَسَنَا خُذُو فِيهِ إِنْ شَاءً اللَّهُ وَالْمَا مَا ذَكُونَ مَنْ شَأْنُ الْولِيدِ بْنِ عُقْبَةً فَسَنَا خُذُو فِيهِ إِنْ شَاءً اللَّهُ وَالْحَقَ . قَالَ: فَجَلَدَالُولِيدِ الْعَلَى اللَّهُ وَاللَهُ مِا اللَّهُ وَاللَّهُ مِالْعَوْدِ الْفَالَةُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَالْعَلَى اللَّهُ مَا عَلَى اللَّهُ وَاللَهُ الْعَلَى اللَّهُ وَاللَهُ وَلَا عَمْدُواللَّهُ اللَّهُ وَلا عَمْدُو اللَّهُ وَاللَهُ مَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا مَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) (۱۰/ ۵۸۶)، كتاب التفسير «الدخان»، باب ۲، ح ٤٨٢٥.

أَرْبَعِينَ جَلْدَةً، وَأَمَرَ عَلِيًّا أَنْ يَجْلِدَهُ، وَكَانَ هُوَيَجْلِدُهُ.

وَقَالَ يُونُسُ وَابْنُ أَخِي الرُّهْرِيِّ عَنِ الرُّهْرِيِّ : أَفَلَيْسَ لِي عَلَيْكُمْ مِنَ الْحَقِّ مِثْلُ الَّذِي كَانَ لَهُمْ؟ قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: ﴿ بَ لَا يُمْ مِنْ تَلِيكُمْ ﴾ [البقرة: ٤٩] مَا ابْتُلِيتُمْ بِهِ مِنْ شِدَّةٍ. وَفِي مَوْضِع: الْبَلاءُ الابْتِلاءُ وَالتَّمْحِيصُ، مَنْ بَلَوْتُهُ وَمَحَصْتُهُ أَيِ اسْتَخْرَجْتُ مَا عِنْدَهُ. يَبْلُو: يَخْتَبِرُ. مُنْتَلِيكُمْ: مُخْتَبِرُكُمْ. وَأَمَّا قَوْلُهُ : بَلاءٌ عَظِيمٌ: النَّعَمُ، وَهِيَ مِنْ أَبْلَيْتُهُ، وَتِلْكَ مِنِ ابْتَلَيْتُهُ.

[تقدم في: ٣٦٩٦، طرفه في: ٣٩٢٧]

٣٨٧٣ حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ هِشَامِ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ عَائِشَةَ -- رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ/ أُمَّ حَبِيبَةَ وَأُمَّ سَلَمَةَ ذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَذَكَرَتَا كَنِيسَةً رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ فِيهَا تَصَاوِيرُ، فَذَكَرَتَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ فَمَاتَ بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا وَصَوَّرُوا فَلَيْكَ الصَّورَ، أُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

فيه تِيكَ الصُّورَ، أُولَئِكَ شِرَارُ الْخَلْقِ عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

[تقدم في: ٤٢٧ ، طرفاه في: ٤٣٤ ، ١٣٤١]

٣٨٧٤ حَدَّفَنَا الْحُمَيْدِيُ حَدَّفَنَا سُفْيَانُ حَدَّفَنَا إِسْحَاقُ بْنُ سَعِيدِ السَّعِيدِيُّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أُمِّ خَالِدِ بِنْتِ خَالِدٍ قَالَتْ: قَدِمْتُ مِنْ أَرْضِ الْحَبَشَةِ وَأَنَا جُويْرِيَةٌ، فَكَسَانِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ خَمِيصَةً لَهَا أَعْلامٌ، فَجَعَلَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ يَمْسَحُ الأعْلامَ بِيَدِهِ وَيَقُولُ: «سَنَاهُ، سَنَاهُ». قَالَ الْحُمَيْدِيُّ: يَعْنى حَسَنٌ حَسَنٌ حَسَنٌ حَسَنٌ حَسَنٌ حَسَنٌ حَسَنٌ .

[تقدم في: ٣٠٧١، الأطراف في: ٥٨٢٣، ٥٨٤٥، ٩٩٥٥]

٣٨٧٥ حَدَّنَنَا يَحْيَى بْنُ حَمَّادٍ حَدَّثَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ سُلَيْمَانَ عَنْ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنَّا نُسَلِّمُ عَلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَهُوَ يُصَلِّي فَيَرُدُّ عَلَيْنَا، فَلَمَّارَ جَعْنَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَلَيْنَا، فَلَنَا اللَّهُ عَلَيْنَا، فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، إِنَّا كُنَّا نُسَلِّمُ عَلَيْكَ فَتَرُدُّ عَلَيْنَا! قَالَ: النَّجَاشِيِّ سَلَّمْنَا عَلَيْهُ فَلَمْ يَرُدُّ عَلَيْنَا! قَالَ: اللَّهِ مَالصَّلَاةِ شُعْلًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكَ تَصْنَعُ أَنْتَ؟ قَالَ: أَرُدُّ فِي نَفْسِي.

[تقدم في: ١١٩٩، طرفه في: ١٢١٦]

٣٨٧٦ حَدَّفَنَا مُحَمَّدُ بْنُ الْعَلاءِ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ حَدَّثَنَا بُرَيْدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ عَنْ أَبِي بُرْدَةَ عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ : بَلَغَنَا مَخْرَجُ النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَنَحْنُ بِالْيَمَنِ ، فَرَكِبْنَا سَفِينَةً فَٱلْقَتْنَا سَفِينَتُنَا إِلَى النَّجَاشِيِّ بِالْحَبَشَةِ ، فَوَافَقْنَا النَّبِيِّ عَلَيْهُ حِينَ النَّجَاشِيِّ بِالْحَبَشَةِ ، فَوَافَقْنَا النَّبِيَ عَلَيْهُ حِينَ النَّجَاشِيِّ بِالْحَبَشَةِ ، فَوَافَقْنَا النَّبِيَ عَلَيْهُ حِينَ الْتَجَاشِيِّ بِالْحَبَشَةِ ، فَوَافَقْنَا النَّبِي عَلَيْهُ حِينَ الْقَمْنَا مَعَهُ حَتَّى قَدِمْنَا ، فَوَافَقْنَا النَّبِي عَلَيْهُ حِينَ الْقُلْمُ لِللَّهُ فِينَةَ هِجْرَتَانِ » .

[تقدم في: ٣١٣٦، طرفاه في: ٤٢٣٠، ٤٢٣٠]

قوله: (باب هجرة الحبشة) أي هجرة المسلمين من مكة إلى أرض الحبشة، وكان وقوع ذلك مرتين، وذكر أهل السير أن الأولى كانت في شهر رجب من سنة خمس من المبعث، وأن أول من هاجر منهم أحد عشر رجلاً وأربع نسوة، وقيل: وامرأتان، وقيل: كانوا اثني عشر رجلًا وقيل: عشرة، وأنهم خرجوا مشاة إلى البحر فاستأجروا سفينة بنصف دينار. وذكر ابن إسحاق أن السبب في ذلك أن النبي ﷺ قال لأصحابه لما رأى المشركين يؤذونهم ولا يستطيع أن يكفهم عنهم: «إن بالحبشة ملكًا لا يظلم عنده أحد، فلو خرجتم إليه حتى يجعل الله لكم فرجًا، فكان أول من خرج منهم عثمان بن عفان ومعه زوجته رقية بنت رسول الله علي، وأخرج يعقوب بن سفيان بسند موصول إلى أنس قال: «أبطأ على رسول الله ﷺ خبر هما، فقدمت امرأة فقالت له: لقد رأيتهما وقد حمل عثمان امرأته على حمار. فقال: صحبهما الله، إن عثمان لأول من هاجر بأهله بعد لوط». قلت: وبهذا تظهر النكتة في تصدير البخاري الباب بحديث عثمان.

وقد سرد ابن إسحاق أسماءهم، فأما الرجال فهم: عثمان بن عفان، وعبد الرحمن بن عوف، والزبير بن العوام، وأبو حذيفة بن عتبة، ومصعب بن عمير، وأبو سلمة بن عبد الأسود، وعثمان بن مظعون، وعامر بن ربيعة، وسهيل بن بيضاء، وأبو سبرة بن أبي رهم العامري، إلى الحبشة. قال ابن هشام: وبلغني أنه كان عليهم عثمان بن مظعون، وأما النسوة فهن: رقية بنت النبي ﷺ، وسهلة بنت سهل امرأة أبي حذيفة، وأم سلمة بنت أبي أمية امرأة أبي سلمة، وليلي بنت أبي حثمة امرأة عامر بن ربيعة. ووافقه الواقدي في سردهن وزاد اثنين: عبد الله بن مسعود، وحاطب بن عمرو، مع أنه ذكر في أول كلامه أنهم كانوا أحد عشر رجلاً، فالصواب ما قال ابن إسحاق أنه اختلف في الحادي عشر هل هو أبو سبرة أو حاطب؟ وأما ابن مسعود فجزم ابن إسحاق بأنه إنما كان في الهجرة الثانية، ويؤيده ما روى أحمد بإسناد حسن عن ابن مسعود قال: «بعثنا النبي ﷺ إلى النجاشي ونحن نحو من ثمانين رجلًا، فيهم عبد الله بن مسعود، وجعفر بن أبي طالب، وعبد الله بن عرفطة، وعثمان بن مظعون وأبو موسى الأشعري، فذكر الحديث.

وقداستشكل ذكر أبي موسى فيهم؛ لأن المذكور في الصحيح أن أبا موسى خرج من بلاده هو وجماعة قاصدًا النبي ﷺ بالمدينة، فألقتهم السفينة بأرض الحبشة، فحضروا مع جعفر إلى

النبي ﷺ بخيبر، ويمكن الجمع بأن يكون أبو موسى هاجر أولاً إلى مكة فأسلم، فبعثه النبي ﷺ مع من بعث إلى الحبشة، فتوجه إلى بلاد قومه وهم مقابل الحبشة من الجانب الشرقي، فلما تحقق استقرار النبي ﷺ وأصحابه بالمدينة هاجر هو ومن أسلم من قومه إلى المدينة، فألقتهم السفينة لأجل هيجان الريح إلى الحبشة، فهذا محتمل، وفيه جمع بين الأخبار فليعتمد. والله أعلم.

وعلى هذا فقول أبي موسى «بلغنا مخرج النبي الى المدينة، وليس المراد بلغنا مبعثه، ويؤيده أنه يبعد كل البعد أن يتأخر علم مبعثه إلى مضي نحو عشرين سنة، ومع الحمل على مخرجه إلى المدينة فلابد فيه من زيادة استقراره بها وانتصافه ممن عاداه ونحو ذلك، وإلا فبعيد أيضًا أن يخفى عنهم خبر خروجه إلى المدينة ست سنين، ويحتمل أن إقامة أبي موسى بأرض الحبشة طالت لأجل تأخر جعفر عن الحضور إلى المدينة حتى يأتيه الإذن من النبي بالقدوم، وأما عثمان بن مظعون فذكر فيهم وإن كان مذكورًا في الأولى؛ لأن ابن إسحاق وموسى بن عقبة وغيرهما من أهل السير ذكروا أن المسلمين بلغهم وهم بأرض الحبشة أن أهل مكة أسلموا، فرجع ناس منهم عثمان بن مظعون إلى مكة فلم يجدوا ما أخبروا به من ذلك صحيحًا، فرجعوا، وسار معهم جماعة إلى الحبشة، وهي الهجرة الثانية. وسرد ابن إسحاق أسماء أهل الهجرة الثانية وهم زيادة على ثمانين رجلاً، وقال ابن جرير الطبري: كانوا اثنين وثمانين رجلاً سوى نسائهم وأبنائهم، وشك في عمار بن ياسر هل كان فيهم وبه تتكمل العدة ثلاثة وثمانين. وقيل: إن عدة نسائهم وأبنائهم، وشك في عمار بن ياسر هل كان فيهم وبه تتكمل العدة ثلاثة وثمانين. وقيل: إن عدة نسائهم كانت ثماني عشرة امرأة.

قوله: (وقالت عائشة أريت دار هجرتكم. . . ) إلخ، هذا وقع بعد الهجرة الثانية إلى الحبشة كما سيأتي بيانه موصولاً مطولاً في «باب الهجرة إلى المدينة»(١).

قوله فيه: (عن أبي موسى وأسماء) أما حديث أبي موسى فسيأتي في آخر الباب، وأما حديث أسماء وهي بنت عميس فسيأتي في غزوة خيبر (٢) من طريق أبي بردة بن أبي موسى عن أبيه «بلغنا مخرج النبي على ونحن باليمن ـ فذكر الحديث وفيه ـ: ودخلت أسماء بنت عميس وهي ممن قدم معناعلى حفصة، وقدكانت أسماء هاجرت فيمن هاجر إلى النجاشي» الحديث.

ثم ذكر قصة الوليد بن عقبة التي مضت في مناقب عثمان (٣)، وتقدم شرحها مستوفى بتمامه، وفيه قوله هنا: «أن تكلم خالك»، والغرض منها قول عثمان: «وهاجرت الهجرتين الأوليين»

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٢٧٢)، كتاب الأنصار؛ باب ٤٥، ح ٣٩٠٥.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٣٢٧)، كتاب المغازي، باب ٣٨، ح ٤٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب١٥، ح٣٦٩٦.

كما قالت، و قالأوليين » بضم الهمزة وتحتانيتين تثنية أولى ، وهو على طريق التغليب بالنسبة إلى هجرة الحبشة فإنها كانت أولى وثانية ، وأما إلى المدينة فلم تكن إلا واحدة ، ويحتمل أن تكون الأولية بالنسبة إلى أعيان من هاجر فإنهم هاجروا متفرقين فتعدد بالنسبة إليهم ، فمن أول من هاجر عثمان .

قوله: (وقال يونس) هو ابن يزيد (وابن أخي/ الزهري) هو محمد بن عبد الله بن مسلم (عن 190 الزهري) بالإسناد المذكور، وطريق يونس وصلها المؤلف في مناقب عثمان (١٩٠ وأما طريق ابن أخي الزهري فوصلها قاسم بن أصبغ في مصنفه ومن طريقه ابن عبد البر في تمهيده (٢) وهو باللفظ الذي علقه المصنف، وهذا التعليق عن هذين وكذا الذي بعده من التفسير في رواية المستملى وحده.

قوله: (قال أبو عبد الله بلاء من ربكم. . . ) إلخ، وقع في رواية المستملي وحده أيضًا، وأورده هنا لقوله: «قد ابتلاك الله»، والمراد به الاختيار، ولهذا قال: «هو من بلوته إذا استخرجت ما عنده»، واستشهد بقوله: نبلو أي نختبر، ومبتليكم أي مختبركم. ثم استطرد علل : وقما قوله: ﴿ بَ لَآءٌ مِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٤٩] أي نعم، وهو من ابتليته إذا أنعمت عليه، والأول من ابتليته إذا امتحنته، وهذا كله كلام أبي عبيدة في «المجاز» (قرقه في مواضعه. وتحرير ذلك أن لفظ البلاء من الأضداد، يطلق ويراد به النعمة، ويطلق ويراد به النعمة، ويطلق ويراد به النعمة، ويطلق ويراد به النقمة، ويطلق أن لفظ البلاء من الأضداد، يطلق ويراد به النعمة، ويطلق ويراد به أن أنهذا من النقمة، ويحتمل النقمة، ويحتمل أن يكون من الاختبار، وكذلك قوله: ﴿ وَلَنَبُلُونَكُمْ حَتَى نَمُّلَمُ المُحَيِّهِدِينَ مِنكُمْ ﴾ [محمد: ٣١] والابتلاء بلفظ الافتعال يراد به النقمة والاختبار أيضًا.

الحديث الثاني: حديث عائشة «أن أم سلمة وأم حبيبة ذكرتا كنيسة رأينها بالحبشة . . . » الحديث، كانت أم سلمة قد هاجرت في الهجرة الأولى إلى الحبشة مع زوجها أبي سلمة بن عبد الأسد كما تقدم بيانه، وهاجرت أم حبيبة وهي بنت أبي سفيان في الهجرة الثانية مع زوجها عبيد الله بن جحش فمات هناك، ويقال: إنه قد تنصر، وتزوجها النبي على بعده، وقد تقدم شرح

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۳۹۲)، كتاب فضائل الصحابة، باب ۲۲، ح ٣٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٨/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) (١/٠٤)، و(١/٤٥)، و(١/٧٧).

الحديث في كتاب الجنائز (١).

الحديث الثالث: حديث أم خالد بنت خالد وهو ابن سعيد بن العاص بن أمية ، وكان أبوها ممن هاجر في الهجرة الثانية إلى الحبشة ، وولدت له هناك فسماها أمة وكناها أم خالد ، وأمها أمينة بالهاء بدل الهمزة بنت خلف الخزاعية .

قوله: (حدثنا إسحاق بن سعيد السعيدي) هو ابن سعيد بن عمرو بن سعيد بن العاص، وجد أبيه سعيد بن العاص بن سعيد بن العاص الأصغر هو ابن عم أم خالد المذكورة، وسيأتي شرح الحديث في كتاب اللباس (٢) إن شاء الله تعالى.

الحديث الرابع: حديث عبد الله وهو ابن مسعود، وسليمان في الإسناد هو الأعمش.

قوله: (فلما رجعنا من عند النجاشي) قد قدمت من عند أحمد حديث ابن مسعود أنه كان ممن هاجر إلى الحبشة في الهجرة الثانية، وتقدم شرح حديث الباب مستوفى في آخر الصلاة (٣) وبينت هناك أن رجوع ابن مسعود من الحبشة وقع لما بلغ المسلمين الذين بالحبشة أن النبي على هاجر إلى المدينة، فوصل منهم إلى مكة أكثر من ثلاثين رجلاً، وكان وصول ابن مسعود إلى المدينة والنبي على يتجهز إلى بدر، وظهر بما تقدم من أسماء أهل الهجرة الأولى إلى الحبشة وهم من زعم أن ابن مسعود كان منهم وإنماكان من أهل الهجرة الثانية.

الحديث الخامس: حديث أبي موسى وهو الأشعري قال: «بلغنا مخرج النبي ﷺ» أي مبعثه.

قوله: (ونحن باليمن) أي من بلاد قومهم.

قوله: (فركبناسفينة) أي لنصل فيها إلى مكة.

قوله: (فألقتنا سفينتنا إلى النجاشي) كأن الريح هاجت عليهم فما ملكوا أمرهم حتى أوصلتهم بلاد الحبشة.

<sup>(</sup>۱) (۱۱۸/٤)، كتاب الجنائز، باب ۷۰، ح ۱۳٤١.

<sup>(</sup>٢) (١٣/ ٢٩٢)، كتاب اللباس، باب ٢٢، - ٥٨٢٣.

<sup>(</sup>٣) (٣/ ٦٣٩)، كتاب العمل في الصلاة، باب ١٥، - ١٢١٦.

<sup>(</sup>٤) (٩/ ٣٢٧)، كتاب المغازي، باب٣٨، ح٠٤٢٠.

(تكملة): أرض الحبشة بالجانب الغربي من بلاد اليمن ومسافتها طويلة جدًا، وهم أجناس، وجميع فرق السودان يعطون الطاعة لملك الحبشة، وكان في القديم يلقب بالنجاشي، وأما اليوم فيقال له الحطي ـ بفتح المهملة وكسر الطاء المهملة الخفيفة بعدها / تحتانية خفيفة ـ، ويقال: إنهم من ولد حبش بن كوش بن حام، قال ابن دريد: جمع الحبش أحبوش بضم أوله، وأما قولهم الحبشة فعلى غير القياس، وقد قالوا أيضًا حبشان وقالوا أحبش، وأصل التحبيش التجميع، والله أعلم.

#### ٣٨ ـ باب. مَوْتُ النَّجَاشِيِّ

٣٨٧٧ حَدَّثَنَا أَبُو الرَّبِيعَ حَدَّثَنَا ابْنُ عُيَيْنَةَ عَنِ ابْنِ جُرَيْجِ عَنْ عَطَاءٍ عَنْ جَابِرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ النَّبِيُ ﷺ حِينَ مَاتَ النَّجَاشِيُّ: «مَاتَ الْيَوْمَ رَجُلٌ صَالحٌ، فَقُومُوا فَصَلُّوا عَلَى أَخِيكُمْ أَصْحَمَةَ».

[تقدم في: ١٣١٧، الأطراف في: ١٣٢٠، ١٣٣٤، ٣٨٧٨، ٢٨٧٩]

٣٨٧٨ حَدَّثَنَا عَبْدُ الأَعْلَى بْنُ حَمَّادٍ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ حَدَّثَنَا سَعِيدٌ حَدَّثَنَا قَتَادَةُ أَنَّ عَطَاءً حَدَّثَهُمْ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ ﷺ صَلَّى عَلَى النَّجَاشِيِّ، فَصَفَّنَا وَرَاءَهُ، فَكُنْتُ فِي الصَّفِّ الثَّانِي أَوِ الثَّالِثِ.

[تقدم في: ١٣١٧ ، الأطراف في: ١٣٢٠ ، ١٣٣٤ ، ٣٨٧٧، ٣٨٧٩]

٣٨٧٩ حَدَّثِنِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ هَارُونَ عَنْ سَلِيمٍ بْنِ حَيَّانَ حَدَّثَنَا سَعِيدُ بْنُ مِينَاءَ عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ صَلَّى عَلَى أَصْحَمَةَ النَّجَاشِيِّ، فَكَبَّرَ عَلَيْهِ أَرْبَعًا.

تَابَعَهُ عَبْدُ الصَّمَدِ.

[تقدم في: ١٣١٧ ، الأطراف في: ١٣٢٠ ، ١٣٣٤ ، ٣٨٧٧، ٣٨٧٨]

٣٨٨٠ حَدَّثَنَا زُهَيْرُ بْنُ حَرْبِ حَدَّثَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا أَبِي عَنْ صَالِحٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ وَابْنُ الْمُسَيَّبِ: أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَخْبَرَهُمَا: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَيَّةُ نَعَى لَهُمُ النَّجَاشِيَّ صَاحِبَ الْحَبَشَةِ فِي الْيَوْمِ الَّذِي مَاتَ فِيهِ، وَقَالَ: «اسْتَغْفِرُوا لأَخِيكُمْ».

[تقدم في: ١٢٤٥، الأطراف في: ١٣١٨، ١٣٢٧، ١٣٢٨، ١٣٣٥، ١٣٨٨] ٣٨٨١ ـ وَعَنْ صَالِحٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: حَدَّثِنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيَّبِ أَنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَخْبَرَهُمْ: أَنَّا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ صَفَّ بِهِمْ فِي الْمُصَلَّى، فَصَلَّى عَلَيْهِ وَكَبَّرَ أَرْبَعًا.

[تقفم في: أن ١٢٤٥، الأطراف في: ١٣١٨ ، ١٣٢٧ ، ١٣٢٨ ، ١٣٣٣ ، ٢٣٨٠] "

(باب موت النجاشي) تقدم ذكر اسمه واسم أبيه في الجنائز (۱)، وأن النجاشي لَقَبٌ من ملك الحبشة، وأفاد ابن التين أنه بسكون الياء يعني أنها أصلية لا ياء النسب، وحكى غيره تشديدها أيضًا، وحكى ابن دحية كسر نونه، وذكر موته هنا استطرادًا لكون المسلمين هاجروا إليه، وإنما وقعت وفاته بعد الهجرة سنة تسع عند الأكثر، وقيل: سنة ثمان قبل فتح مكة كما ذكره البيهقي في «دلائل النبوة». وقد استشكل كونه لم يترجم بإسلامه وهذا موضعه وترجم بموته، وإنما مات بعد ذلك بزمن طويل، والجواب أنه لما لم يثبت عنده القصة الواردة في صفة إسلامه وثبت عنده الحديث الدال على إسلامه وهو صريح في موته ترجم به ليستفاد من المصلاة عليه أنه كان قد أسلم.

قوله: (فصلوا على أخيكم أصحمة) بمهملتين وزن أربعة، تقدم ضبطه في كتاب الجنائز (٢) وبيان الاختلاف فيه، وأنه قيل فيه بالخاء المعجمة.

قوله في الرواية الثانية -: (حدثنا سعيد) هو ابن أبي عروبة.

قوله في الرواية الثالثة \_: (عن سليم) هو بفتح أوله.

قوله في حديث أبي هريرة من صالح) هو ابن كيسان .

قوله: (وعن صالع عن ابن شهاب) هو معطوف على الإسناد الموصول.

قوله: (حدثني سعيد) هو أبن المسيب، ووقع في رواية الكشميهني وحده «وأبو سلمة بن عبد الرحمن» (٤) وهو زيادة لم يتابع عليها ولم يذكرها مسلم (٥) في إسناد هذا الحديث، وقد

<sup>(</sup>١) (١٠٨/٤)، كتاب الجنائز، باب ٦٤، ح ١٣٣٤.

<sup>(</sup>٢) (١٠٨/٤)، كتاب الجنائز، باب ٦٤، - ١٣٣٤.

<sup>(</sup>٣) (٨٣/٤)، كتاب الجنائز، باب ٥٤، - ١٣١٨.

<sup>(</sup>٤) نبه عليه الجياني في التقييد (٢/ ٦٦٨ \_ ٦٦٨).

<sup>(</sup>٥) قلت: أخرج مسلم (٢/ ٦٥٧، ح ٦٣) هذا الحديث من طريق عقيل، عن ابن شهاب، عن سعيد وأبي سلمة، عن أبي هريرة بمثل حديث صالح بن كيسان الأول. ثم قال عقيل: قال ابن شهاب: وحدثني سعيد بن المسيب، أن أبا هريرة.

تقدم الكلام على مباحث حديثي الباب في كتاب الجنائز (١١).

## ٣٩ باب. تَقَاسُمُ الْمُشْرِكِينَ عَلَى النَّبِيِّ ﷺ

٣٨٨٢ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثَنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدِ عَنِ ابْنِ شِهَابِ عَنْ أَبِي سَلَمَةَ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حِينَ أَرَادَ حُنَيْنًا: «مَنْزِلُنَا غَدًا إِنْ شَاءَ اللَّهُ بِخَيْفِ بَنِي كِنَانَةَ حَيْثُ تَقَاسَمُوا عَلَى الْكُفْرِ».

[تقدم في: ١٥٨٩، الأطراف في: ١٥٩٠، ٢٢٨٤، ٢٢٨٥، ٢٧٤٧]

قوله: (باب تقاسم المشركين على النبي على كان ذلك أول يوم من المحرم سنة سبع من البعثة وكان النجاشي قد جهز جعفرًا ومن معه، فقدموا والنبي البيه بخيبر وذلك في صفر منها، فلعله مات بعد أن جهزهم، وفي «الدلائل» للبيهقي أنه مات قبل الفتح وهو أشبه. قال ابن إسحاق وموسى بن عقبة وغيرهما من أصحاب المغازي: لما رأت قريش أن الصحابة قد نزلوا أرضًا أصابوا بها أمانًا وأن عمر أسلم وأن الإسلام فشا في القبائل أجمعوا على أن يقتلوا رسول الله على في أنه بلغ ذلك أبا طالب، فجمع بني هاشم وبني المطلب فأدخلوا رسول الله على شعبهم ومنعوه ممن أراد قتله، فأجابوه إلى ذلك حتى كفارهم فعلوا ذلك حمية على عادة الجاهلية، فلما رأت قريش ذلك أجمعوا أن يكتبوا بينهم وبين بني هاشم والمطلب كتابًا أن لا يعاملوهم ولا يناكحوهم حتى يسلموا إليهم رسول الله على ففعلوا ذلك، وعلقوا الصحيفة في يعاملوهم و كان كاتبها منصور بن عكرمة بن عامر بن هاشم بن عبد مناف بن عبد الدار بن قصي، فشلّت أصابعه، ويقال: إن الذي كتبها النضر بن الحارث، وقيل: طلحة بن أبي طلحة قصي، فشلّت أصابعه، ويقال: إن الذي كتبها النضر بن الحارث، وقيل: طلحة بن أبي طلحة العبدري.

قال ابن إسحاق، فانحازت بنو هاشم وبنو المطلب إلى أبي طالب فكانوا معه كلهم إلا أبا لهب فكان مع قريش، وقيل: كان ابتداء حصرهم في المحرم سنة سبع من المبعث. قال ابن إسحاق: فأقاموا على ذلك سنتين أو ثلاثًا. وجزم موسى بن عقبة بأنها كانت ثلاث سنين حتى جهدوا ولم يكن يأتيهم شيء من الأقوات إلا خفية، حتى كانوا يؤذون من اطلعوا على أنه أرسل إلى بعض أقاربه شيئًا من الصلات، إلى أن قام في نقض الصحيفة نفر من أشدهم في ذلك صنيعًا

<sup>(</sup>۱) (۸۳/٤)، كتاب الجنائز، باب٥٥، ح١٣١٧، (٨٣/٤)، باب٥٤، ح١٣١٨.

هشام بن عمرو بن الحارث العامري، وكانت أم أبيه تحت هاشم بن عبد مناف قبل أن يتزوجها جده، فكان يصلهم وهم في الشعب، ثم مشى إلى زهير بن أبي أمية وكانت أمه عاتكة بنت عبد المطلب فكلمه في ذلك فوافقه، ومشيا جميعًا إلى المطعم بن عدي وإلى زمعة بن الأسود فاجتمعوا على ذلك، فلما جلسوا بالحجر تكلموا في ذلك وأنكروه و تواطئوا عليه، فقال أبو جهل: هذا أمر قضي بليل. وفي آخر الأمر أخرجوا الصحيفة فمزقوها وأبطلوا حكمها، وذكر ابن هشام أنهم وجدوا الأرضة قد أكلت جميع ما فيها إلا اسم الله تعالى.

وأما ابن إسحاق وموسى بن عقبة وعروة فذكروا عكس ذلك أن الأرضة لم تدع اسمًا لله تعالى إلا أكلته، وبقي ما فيها من الظلم والقطيعة. فالله أعلم. وذكر الواقدي أن خروجهم من الشعب كان في سنة عشر من المبعث، وذلك قبل الهجرة بثلاث سنين، ومات أبو/ طالب بعد أن خرجوا بقليل. قال ابن إسحاق: ومات هو وخديجة في عام واحد، فنالت قريش من رسول الله على ما لم تكن تنله في حياة أبي طالب، ولما لم يثبت عند البخاري شيء من هذه القصة اكتفى بإيراد حديث أبي هريرة لأن فيه دلالة على أصل القصة ؛ لأن الذي أورده أهل المغازي من ذلك كالشرح لقوله في الحديث "تقاسموا على الكفر".

قوله: (قال رسول الله على أراد حنيناً: منزلنا غدًا إن شاء الله تعالى بخيف بني كنانة حيث تقاسموا على الكفر) هكذا أورده مختصرًا، وقد تقدم في الحج (۱۱) من طريق شعيب عن ابن شهاب الزهري بهذا الإسناد بلفظ «قال حين أراد قدوم مكة»، وهذا لا يعارض ما في الباب؛ لأنه يحمل أنه قال ذلك حين أراد دخول مكة في غزوة الفتح، وفي ذلك القدوم غزا حنينًا، ولكن تقدم أيضًا من طريق شعيب عن الزهري بلفظ «قال رسول الله على من الغديوم النحر وهو بمنى: نحن نازلون غدًا. . . \* الحديث، وهذا ظاهر في أنه قاله في حجة الوداع فيحمل قوله في رواية الأوزاعي: «حين أراد قدوم مكة» أي صادرًا من منى إليها لطواف الوداع، ويحتمل التعدد، وسيأتي بيان ذلك مع بقية شرح الحديث في غزوة الفتح من كتاب المغازي (٢) إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) (٤/٤)، كتاب الحج، بأب ٤٥، ح١٥٨٩.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٤٠٣)، كتاب المتغازي، باب٤٨، ح٤٢٨٤.

# ٤٠ ـ باب قِصَّةِ أَبِي طَالِبٍ

٣٨٨٣ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنْ سُفْيَانَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْمَلِكِ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الْحَارِثِ حَدَّثَنَا الْعَبَّاسُ بْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: مَا أَغْنَيْتَ عَنْ عَمِّكَ؟ فَإِنَّهُ كَانَ يَحُوطُكَ وَيَغْضَبُ لَكَ. قَالَ: «هُوَ فِي ضَحْضَاحٍ مِنْ نَارٍ، وَلَوْلا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلُ مِنَ النَّارِ، وَلَوْلا أَنَا لَكَانَ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلُ مِنَ النَّارِ».

[الحديث: ٣٨٨٣، طرفاه في: ٢٠٨٨، ٢٥٧٢]

٣٨٨٤ حدَّ قَنَا مَحْمُودٌ حَدَّفَنَا عَبْدُ الرَّزَاقِ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الرُّهْدِيِّ عَنِ ابْنِ الْمُسَيَّبِ عَنْ أَبِهِ: أَنَّ أَبَا طَالِبٍ لَمَّا حَضَرَتْهُ الْوَفَاةُ دَخَلَ عَلَيْهِ النَّبِيُّ عَيْقَةً وَعِنْدَهُ أَبُو جَهْلٍ وَعِبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةً: يَا أَبَا طَالِبِ لَا اللَّهُ كَلِمَة أَحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ". فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّةً: يَا أَبَا طَالِبِ تَرْغَبُ عَنْ مِلَّةٍ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ؟! فَلَمْ يَزَالاً يُكَلِّمَانِهِ حَتَّى قَالَ آخِرَ شَيْءٍ كَلَّمَهُمْ بِهِ: عَلَى مِلَّةٍ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ. فَقَالَ النَّبِيُ عَيَّةٍ: «لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ، مَا لَمْ أَنْهُ عَنْهُ"، فَنَزَلَتْ ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ عَبْدِ الْمُطَلِبِ. فَقَالَ النَّبِي عَيَّةٍ: «لأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ، مَا لَمْ أَنْهُ عَنْهُ"، فَنَزَلَتْ ﴿ مَا كَانَ لِلنَّيِ وَلَكِي اللَّهِ عَنْهِ مَا تَبَيِّ كَالَهُ مَنْ الْمَشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرُكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّ كَ لَمُتْمَ أَنَهُمْ أَضَحَنُ لَلْكَ مَا لَمْ أَنْهُ عَنْهُ مَا تَبُعَ مَا لَمُ أَنْهُمْ أَنَهُمْ أَمْتَكُ فُولُ اللَّهُ مَا اللّهُ عَنْهُ وَلَا اللّهُ عَنْهُ مَنْ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَلْمَ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ عَلْهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلْهُ مَلْ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ مَا اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ وَلَاكُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ الللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ا

[تقدم في: ١٣٦٠، الأطراف: ٢٧٧٦، ٤٦٧٥]

٣٨٨٥ حدَّ ثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا اللَّيثُ حَدَّثَنَا ابْنُ الْهَادِ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ خَبَّابِ عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ: أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ ﷺ وَذُكِرَ عِنْدَهُ عَمُّهُ وَقَالَ: «لَعَلَّهُ تَنْفُعُهُ عَنْ النَّهِ سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ اللَّهُ سَمِعَ النَّبِيَ ﷺ وَذُكِرَ عِنْدَهُ عَمُّهُ وَقَالَ: «لَعَلَّهُ تَنْفُعُهُ مَنْ اللَّهُ عَنْهُ مِنْهُ دِمَاغُهُ».

[الحديث: ٣٨٨٥، طرفه في: ٦٥٦٤]

قوله: (باب قصة أبي طالب) واسمه عند الجميع عبد مناف، وشذ من قال عمران، بل هو قول باطل نقله ابن/ تيمية في كتاب «الرد على الرافضي» أن بعض الروافض زعم أن قوله على المعلى: ﴿ إِنَّ اللهُ اَصَّطَفَى اَدَمَ وَنُوحًا وَ اللهِ إِبْرَهِيمَ وَ اللهِ وَاللهُ عَمْرَنَ ﴾ [آل عمران: ٣٣] أن آل عمران هم آل أبي طالب، وأن اسم أبي طالب عمران واشتهر بكنيته. وكان شقيق عبد الله والدرسول الله على ولذلك أوصى به عبد المطلب عند موته فكفله إلى أن كبر، واستمر على نصره بعد أن بعث إلى أن مات أبو طالب، وقد ذكرنا أنه مات بعد خروجهم من الشعب، وذلك في آخر السنة العاشرة من المبعث، وكان يذب عن النبي على ويرد عنه كل من يؤذيه، وهو مقيم مع ذلك على دين

قومه، وقد تقدم قريبًا حديث ابن مسعود «وأما رسول الله على فمنعه الله بعمه»، وأخباره في حياطته والذب عنه معروفة مشهورة، ومما اشتهر من شعره في ذلك قوله:

والله لن يصلوا إليك بجمعهم حتى أوسد في التراب دفينا

وقوله:

كذبتم وبيت الله نبزي محمدًا ولمانقاتل حوله ونناضل

وقد تقدم شيء من هذه القصيدة في كتاب الاستسقاء (١)، وحديث ابن عباس في هذا الباب يشهد لذلك.

ثم ذكر المصنف في الباب ثلاثة أحاديث:

الأول:

قوله: (عن يحيى) هو ابن سعيد القطان، وسفيان هو الثوري، وعبد الملك هو ابن عمير، وعبد الله بن الحارث هو ابن نوفل بن الحارث بن عبد المطلب، والعباس عم جده.

قوله: (ما أغنيت عن عمك) يعنى أبا طالب.

قوله: (كان يحوطك) بضم الحاء المهملة من الحياطة وهي المراعاة، وفيه تلميح إلى ما ذكره ابن إسحاق قال: قثم إن خديجة وأبا طالب هلكا في عام واحد قبل الهجرة بثلاث سنين، وكانت خديجة له وزيرة صدق على الإسلام يسكن إليها، وكان أبو طالب له عضدًا وناصرًا على قومه، فلما هلك أبو طالب نالت قريش من رسول الله على من الأذى ما لم تطمع به في حياة أبي طالب، حتى اعترضه سفيه من سفهاء قريش فنثر على رأسه ترابًا، فحد ثني هشام بن عروة عن أبيه قال: فدخل رسول الله على من المناتني قريش شيئًا أكرهه حتى مات أبو طالب».

قوله: (ويغضب لك) يشير إلى ماكان يردبه عنه من قول وفعل.

قوله: (هو في ضحضاح) بمعجمتين ومهملتين هو استعارة، فإن الضحضاح من الماء ما يبلغ الكعب، ويقال أيضًا لما قد قرب من الماء وهو ضد الغمرة، والمعنى أنه خفف عنه العذاب، وقد ذكر في حديث أبي سعيد ثالث أحاديث الباب أنه «يجعل في ضحضاح يبلغ كعبيه يغلي منه دماغه»، ووقع في حديث ابن عباس عند مسلم «إن أهون أهل النار عذابًا أبو طالب له نعلان منه دماغه»، ولأحمد من حديث أبي هريرة مثله، لكن لم يسم أبا طالب، وللبزار من عديث جابر «قيل للنبي الله عنه قل في ضحضاح منها»، حديث جابر «قيل للنبي الله في منهما والمالية على ضحضاح منها»،

<sup>(</sup>١) (٣/ ٣٥٠)، كتاب الاستنقاء، باب٣.

وسيأتي في أواخر الرقاق<sup>(۱)</sup> من حديث النعمان بن بشير نحوه وفي آخره «كما يغلي المرجل بالقمقم» والمرجل بكسر الميم وفتح الجيم الإناء الذي يغلي فيه الماء وغيره، والقمقم بضم القافين وسكون الميم الأولى معروف وهو الذي يسخن فيه الماء. قال ابن الأثير: كذا وقع «كما يغلي المرجل بالقمقم» وفيه نظر. ووقع في نسخة «كما يغلي المرجل والقمقم» وهذا أوضح إن ساعدته الرواية. انتهى. ويحتمل أن تكون الباء بمعنى «مع»، وقيل: القمقم هو البسر كانوا يغلونه على النار استعجالاً لنضجه، فإن ثبت هذا زال الإشكال.

(تنبيه): في سؤال العباس عن حال أبي طالب ما يدل على ضعف ما أخرجه ابن إسحاق من حديث ابن عباس بسند فيه من لم يسم «أن أبا طالب لما تقارب منه الموت بعد أن عرض عليه النبي على أن يقول: لا إله إلا الله، فأبي، قال: فنظر العباس إليه وهو يحرك شفتيه فأصغى إليه فقال: / يا ابن أخي، والله لقد قال أخي الكلمة التي أمرته أن يقولها»، وهذا الحديث لو كان طريقه صحيحًا لعارضه هذا الحديث الذي هو أصح منه فضلاً عن أنه لا يصح. وروى أبو داود والنسائي وابن خزيمة وابن الجارود من حديث علي قال: «لما مات أبو طالب قلت: يا رسول الله إن عمك الشيخ الضال قد مات. قال: اذهب فواره. قلت: إنه مات مشركًا. فقال: اذهب فواره» الحديث. ووقفت على جزء جمعه بعض أهل الرفض أكثر فيه من الأحاديث الواهية الدالة على إسلام أبي طالب ولا يثبت من ذلك شيء. وبالله التوفيق. وقد لخصت ذلك في ترجمة أبي طالب من كتاب الإصابة (٢٠).

### الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا محمود) هو ابن غيلان.

قوله: (عن أبيه) هو حزن بفتح المهملة وسكون الزاي أي ابن أبي وهب المخزومي .

قوله: (أن أباطالب لماحضرته الوفاة) أي قبل أن يدخل في الغرغرة .

قوله: (أحاج) بتشديد الجيم وأصله أحاجج، وقد تقدم في أواخر الجنائز (٣) بلفظ «أشهد لك بها عند الله»، وكأنه عليه الصلاة والسلام فَهِمَ من امتناع أبي طالب من الشهادة في تلك الحالة أنه ظن أن ذلك لا ينفعه لوقوعه عند الموت، أو لكونه لم يتمكن من سائر الأعمال

190

<sup>(</sup>۱) (۱۵/ ۸٤)، كتاب الرقاق، باب ٥١، - ٢٥٦٢.

<sup>(</sup>۲) (۱۰۱۲۹)، ت۲۶۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) (١٤٠/٤)، كتاب الجنائز، باب ٨٠، ح١٣٦٠.

كالصلاة وغيرها، فلذلك ذكر له المحاججة. وأما لفظ الشهادة فيحتمل أن يكون ظن أن ذلك لا ينفعه إذ لم يحضره حينئذ أحد من المؤمنين مع النبي رفي فطيب قلبه بأن يشهد له بها فينفعه، وفي رواية أبي حازم عن أبي هريرة عند أحمد «فقال أبو طالب: لولا أن تعيرني قريش يقولون: ما حمله عليه إلا جزع الموت، الأقررت بها عينك»، وأخرج ابن إسحاق من حديث ابن عباس نحوه.

قوله: (وعبدالله بن أبي أمية) أي ابن المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم، وهو أخو أم سلمة التي تزوجها النبي على بعد ذلك، وقد أسلم عبدالله هذا يوم الفتح واستشهد في تلك السنة في غزاة حنين.

قوله: (على ملة عبد المطلب) خبر مبتدأ محذوف، أي هو، وثبت كذلك في طريق أخرى.

قوله: (فنزلت ﴿ مَا كَالِكَ لِللَّهِ عَالَمْ الْمَا الْمُعْرِكِ اللَّهِ عَلَمْ الْمُعْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِى فَرَكَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيِّنَ لَكُمْ أَنَهُمْ أَصَحَبُ الْجَحِيمِ ﴾ ، ونزلت ﴿ إِنّكَ لا تَهْدِى مَنْ أَحْبَتَ ﴾ ) أما نزول هذه الآية الثانية فواضح في قصة أبي طالب، وأما نزول التي قبلها ففيه نظر ، ويظهر أن المراد أن الآية المتعلقة بالاستغفار نزلت بعد أبي طالب بمدة ، وهي عامة في حقه وفي حق غيره ، ويوضح ذلك ماسيأتي في التفسير (١) بلفظ «فأنزل الله بعد ذلك ﴿ مَا كَانَ لِلنَّي وَالَّذِينَ عَلْهُ اللهُ عَرْهُ وَيُولِكُ اللهُ وَلَا لَكُو مَا اللَّهُ وَالْذِينَ أَحْبَبُكَ ﴾ ولأحمد من طريق أبي حازم عن أبي هريرة في قصة أبي طالب ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُكَ ﴾ وهذا كله ظاهر في عن أبي هريرة في قصة أبي طالب قال: فأنزل الله ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُكَ ﴾ وهذا كله ظاهر في أنه مات على غير الإسلام ، ويضعف ما ذكره السهيلي أنه رأى في بعض كتب المسعودي أنه أسلم ؛ لأن مثل ذلك لا يعارض ما في الصحيح .

#### الحديث الثالث:

قوله: (حدثني ابن الهاد) هو يزيد بن عبد الله بن أسامة بن الهاد، وهو المراد بقوله في الرواية الثانية: «عن يزيد بهذا» أي الإسناد والمتن إلا ما نبه عليه.

قوله: (عن عبد الله بن خباب) أي المدني الأنصاري مولاهم، وكان من ثقات المدنيين، ولم أر له رواية عن غير أبي سعيد الخدري رضي الله عنه، وروى عنه جماعة من التابعين من أقرانه ومن بعده.

<sup>(</sup>۱) (۲۰۲/۱۰)، كتاب التفسير «براءة»، باب١٦، - ٤٦٧٥.

قوله: (وذكر عنده عمه) زاد في رواية أخرى عن ابن الهاد الآتية في الرقاق<sup>(١)</sup> «أبو طالب»، ويؤخذ من الحديث الأول أن الذاكر هو العباس بن عبد المطلب لأنه الذي سأل عن ذلك.

قوله: (يبلغ كعبيه) قال السهيلي: الحكمة فيه أن أبا طالب كان تابعًا لرسول الله ﷺ بجملته، إلا أنه استمر ثابت القدم على دين قومه، فسلط العذاب على قدميه خاصة لتثبيته إياهما على دين قومه. كذا قال، ولا يخلو عن نظر.

/ قوله: (يغلي منه دماغه) وفي الرواية التي تليها «يغلي منه أم دماغه» قال الداودي: المراد ٢٩٦ أم رأسه، وأطلق على الرأس الدماغ من تسمية الشيء بما يقاربه ويجاوره، ووقع في رواية ابن المحاق «يغلي منه دماغه حتى يسيل على قدمه»، وفي الحديث: جواز زيارة القريب المشرك وعيادته، وأن التوبة مقبولة ولو في شدة مرض الموت، حتى يصل إلى المعاينة فلا يقبل، لقوله تعالى: ﴿ فَلَمْ يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنُهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأْسَنًا ﴾ [غافر: ٨٥]، وأن الكافر إذا شهد شهادة الحق نجا من العذاب؛ لأن الإسلام يجُبُ ما قبله، وأن عذاب الكفار متفاوت، والنفع الذي حصل لأبي طالب من خصائصه ببركة النبي وإنما عرض النبي عليه أن يقول: لا إله إلا الله، ولم يقل فيها محمد رسول الله؛ لأن الكلمتين صارتا كالكلمة الواحدة، ويحتمل أن يكون أبو طالب كان يتحقق أنه رسول الله ولكن لا يقر بتوحيد الله، ولهذا قال في الأبيات النونية:

و دعوتني وعلمت أنك صادق ولقد صدقت وكنت قبل أمينًا

فاقتصر على أمره له بقول: لا إله إلا الله، فإذا أقر بالتوحيد لم يتوقف على الشهادة بالرسالة.

(تكملة): من عجائب الاتفاق أن الذين أدركهم الإسلام من أعمام النبي على أربعة، لم يسلم منهم اثنان، وأسلم اثنان، وكان اسم من لم يسلم ينافي أسامي المسلمين، وهما أبو طالب واسمه عبد مناف وأبو لهب واسمه عبد العزى، بخلاف من أسلم وهما حمزة والعباس.

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) (۱۵/ ۸٤)، كتاب الرقاق، باب ٥١، ح ٢٥٦٤.

## ١٤-باب حديث الإسراء

# وَقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى: ﴿ شُبْحَنَ الَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيْلَا مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَاهِ اللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ وَاللَّهِ الْمُحَدَاهِ اللَّهُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

٣٨٨٦ حَدَّنَ نَا يَحْيَى بْنُ بُكَيْرِ حَدَّثَ نَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابِ حَدَّثِنِي أَبُو سَلَمَةَ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ سَمِعْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّهُ سَعِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «لَمَّا كَذَّبْنِي قُرَيْشٌ قُمْتُ فِي الْحِجْرِ فَجَلا اللَّهُ لِي بيّتَ الْمَقْدِسِ، فَطَفِقْتُ أُخْبِرُهُمْ عَنْ آبَاتِهِ وَأَنَا أَنْظُرُ إِلَيْهِ».

[الحديث: ٣٨٨٦، طرفه في: ٤٧١٠]

قوله: (حديث الإسراء، وقول الله تعالى: ﴿ سُبْحَن الّذِى آسَرَىٰ بِمَبْدِهِ لَيَلا ﴾) سيأتي البحث في لفظ ﴿ أَسْرَى ﴾ في «تفسير سورة سبحان» (١) إن شاء الله تعالى. قال ابن دحية: جنح البخاري إلى أن ليلة الإسراء كانت غير ليلة المعراج؛ لأنه أفرد لكل منهما ترجمة. قلت: ولا دلالة في ذلك على التغاير عنده، بل كلامه في أول الصلاة ظاهر في اتحادهما، وذلك أنه ترجم «باب كيف فرضت الصلاة ليلة الإسراء» (٢) والصلاة إنما فرضت في المعراج، فدل على اتحادهما عنده، وإنما أفرد كلاً منهما بترجمة لأن كلاً منهما يشتمل على قصة مفردة وإن كانا وقعا معًا، وقد روى كعب الأحبار أن باب السماء الذي يقال له مصعد الملائكة يقابل بيت المقدس، فأخذ منه بعض العلماء أن الحكمة في الإسراء إلى بيت المقدس قبل العروج ليحصل العروج مستويًا من غير تعويج، وفيه نظر؛ لورود أن/ في كل سماء بيتًا معمورًا، وأن الذي في السماء الدنيا حيال الكعبة، وكان المناسب أن يصعد من مكة ليصل إلى البيت المعمور.

وقد ذكر غيره مناسبات أخرى ضعيفة، فقيل: الحكمة في ذلك أن يجمع على في تلك الليلة بين رؤية القبلتين، أو لأن بيت المقدس كان هجرة غالب الأنبياء قبله فحصل له الرحيل إليه في الحملة ليجمع بين أشتات الفضائل، أو لأنه محل الحشر وغالب ما اتفق له في تلك الليلة يناسب الأحوال الأخروية، فكان المعراج منه أليق بذلك، أو للتفاؤل بحصول أنواع

198

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۲۸۷)، كتاب التفسير «الإسراء»، باب ٣، ح ٤٧٠٩.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٥٠)، كتاب الصلاة، باب ١.

التقديس له حسًا ومعنى، أو ليجتمع بالأنبياء جملة كما سيأتي بيانه، وسيأتي مناسبة أخرى للشيخ ابن أبي جمرة قريبًا. والعلم عندالله.

وقد اختلف السلف بحسب اختلاف الأخبار الواردة: فمنهم من ذهب إلى أن الإسراء والمعراج وقعا في ليلة واحدة في اليقظة بجسد النبي الله وروحه بعد المبعث، وإلى هذا ذهب الجمهور من علماء المحدثين والفقهاء والمتكلمين وتواردت عليه ظواهر الأخبار الصحيحة، ولا ينبغي العدول عن ذلك إذ ليس في العقل ما يحيله حتى يحتاج إلى تأويل، نعم جاء في بعض الأخبار ما يخالف بعض ذلك، فجنح لأجل ذلك بعض أهل العلم منهم إلى أن ذلك كله وقع مرتين مرة في المنام توطئة وتمهيدًا، ومرة ثانية في اليقظة كما وقع نظير ذلك في ابتداء مجيء الملك بالوحي، فقد قدمت في أول الكتاب ما ذكره ابن ميسرة -التابعي الكبير -وغيره أن ذلك وقع في المنام، وأنهم جمعوا بينه وبين حديث عائشة بأن ذلك وقع مرتين، وإلى هذا ذهب المهلب شارح البخاري وحكاه عن طائفة، وأبو نصر بن القشيري، ومن قبلهم أبو سعيد في وحكاه السهيلي عن ابن العربي واختاره. وجوز بعض قائلي ذلك أن تكون قصة المنام وقعت قبل المبعث لأجل قول شريك في روايته عن أنس «وذلك قبل أن يوحي إليه»، وقد قدمت في أخر صفة النبي الكلام على حديث شريك، وبيان ما يرتفع به الإشكال ولا يحتاج معه إلى هذا التأويل، ويأتي بقية شرحه في الكلام على حديث شريك، وبيان ما خالفه فيه غيره من الرواة والجواب عن ذلك شرحه في الكلام على حديث شريك، وبيان ما خالفه فيه غيره من الرواة والجواب عن ذلك وشرحه مستوفى في كتاب التوحيد (٢) إن شاء الله تعالى.

وقال بعض المتأخرين: كانت قصة الإسراء في ليلة والمعراج في ليلة، متمسكًا بما ورد في حديث أنس من رواية شريك من ترك ذكر الإسراء، وكذا في ظاهر حديث مالك بن صعصعة هذا، ولكن ذلك لا يستلزم التعدد بل هو محمول على أن بعض الرواة ذكر ما لم يذكره الآخر كما سنبينه. وذهب بعضهم إلى أن الإسراء كان في اليقظة والمعراج كان في المنام، أو أن الاختلاف في كونه يقظة أو منامًا خاص بالمعراج لا بالإسراء، ولذلك لما أخبر به قريشًا كذبوه في الإسراء واستبعدوا وقوعه ولم يتعرضوا للمعراج، وأيضًا فإن الله سبحانه وتعالى قال: ﴿ سُبْحَنَ الذِي الشّري بِعَبْدِهِ وَيَ الْمَعْراج المعراج المعراج المعراج وأيضًا فإن الله سبحانه وتعالى قال:

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۲۳)، كتاب المناقب، باب ۲۶، ح۳۵۷۹، ۳۵۷۰.

<sup>(</sup>۲) (۱۷/ ۲۷)، كتاب التوحيد، باب ۳۷، ح۱۰ ۷۰.

في اليقظة لكان ذلك أبلغ في الذكر، فلما لم يقع ذكره في هذا الموضع مع كون شأنه أعجب وأمره أغرب من الإسراء بكثير دل على أنه كان منامًا، وأما الإسراء فلو كان منامًا لما كذبوه ولا استنكروه لجواز وقوع مثل ذلك وأبعد منه لآحاد الناس.

وقيل: كان الإسراء مرتين في اليقظة؛ فالأولى رجع من بيت المقدس وفي صبيحته أخبر قريشًا بما وقع، والثانية أسري به إلى بيت المقدس ثم عرج به من ليلته إلى السماء إلى آخر ما وقع، ولم يقع لقريش في ذلك اعتراض؛ لأن ذلك عندهم من جنس قوله إن الملك يأتيه من السماء في أسرع من طرفة عين، وكانوا يعتقدون استحالة ذلك مع قيام الحجة على صدقه بالمعجزات الباهرة؛ لكنهم عائدوا في ذلك واستمروا على تكذيبه فيه، بخلاف إخباره أنه جاء بیت المقدس في لیلة واحدة ورجع ،/ فإنهم صرحوا بتكذیبه فیه فطلبوا منه نعت بیت المقدس لمعرفتهم به وعلمهم بأنه ما كان رآه قبل ذلك فأمكنهم استعلام صدقه في ذلك بخلاف المعراج.

ويؤيد وقوع المعراج عقب الإسراء في ليلة واحدة رواية ثابت عن أنس عند مسلم، ففي أوله «أتيت بالبراق فركبت حتى أتيت بيت المقدس» فذكر القصة إلى أن قال: «ثم عرج بنا إلى السماء الدنيا»، وفي حديث أبي سعيد الخدري عند ابن إسحاق «فلما فرغت مماكان في بيت المقدس أتي بالمعراج» فذكر الحديث، ووقع في أول حديث مالك بن صعصعة أن النبي عليه حدثهم عن ليلة أسري به فذكر الحديث، فهو وإن لم يذكر الإسراء إلى بيت المقدس فقد أشار إليه وصرح به في روايته فهو المعتمد. واحتج من زعم أن الإسراء وقع مفردًا بما أخرجه البزار والطبراني وصححه البيهقي في «الدلائل» من حديث شداد بن أوس قال: «قلت يا رسول الله كيف أسري بك؟ قال: صليت صلاة العتمة بمكة فأتاني جبريل بدابة . . . » فذكر الحديث في مجيئه بيت المقدس وما وقع له فيه، قال: «ثم انصرف بي، فمررنا بعير لقريش بمكان كذا» فذكره، قال: «ثم أتيت أصحابي قبل الصبح بمكة»، وفي حديث أم هانيء عند ابن إسحاق وأبى يعلى نحوما في حديث أبي سعيدهذا.

فإن ثبت أن المعراج كاف منامًا على ظاهر رواية شريك عن أنس فينتظم من ذلك أن الإسراء وقع مرتين: مرة على انفراده، ومرة مضمومًا إليه المعراج وكلاهما في اليقظة، والمعراج وقع مرتين: مرة في المنام على انفراده توطئة وتمهيدًا؛ ومرة في اليقظة مضمومًا إلى الإسراء. وأما كونه قبل البعث فلا يثبت، ويأتي تأويل ما وقع في رواية شريك إن شاءالله تعالى. وجنح الإمام أبو شامة إلى وقوع المعراج مراراً، واستند إلى ما أخرجه البزار وسعيد بن منصور من طريق أبي عمران الجوني عن أنس رفعه قال: "بينا أنا جالس إذجاء جبريل فوكز ببن كتفي، فقمنا إلى شجرة فيها مثل وكري الطائر، فقعدت في أحدهما وقعد جبريل في الآخر، فارتفعت حتى سدت الخافقين الحديث، وفيه "ففتح لي باب في السماء، ورأيت النور الأعظم، وإذا دونه حجاب رفرف الدر والياقوت ورجاله لا بأس بهم، إلا أن الدار قطني ذكر له علة تقتضي إرساله، وعلى كل حال فهي قصة أخرى الظاهر أنها وقعت بالمدينة، ولا بعد في وقوع أمثالها، وإنما المستبعد وقوع التعدد في قصة المعراج التي وقع فيها سؤاله عن كل نبي وسؤال أهل كل باب "هل بعث إليه؟ " وفرض الصلوات الخمس وغير ذلك فإن تعدد ذلك في وسؤال أهل كل باب "هل بعث إليه؟ " وفرض المختلفة إلى بعض أو الترجيح، إلا أنه لا بعد في جميع وقوع ذلك في المنام توطئة ثم وقوعه في اليقظة على وفقه كما قدمته.

ومن المستغرب قول ابن عبد السلام في تفسيره: كان الإسراء في النوم واليقظة، ووقع بمكة والمدينة، فإن كان يريد تخصيص المدينة بالنوم ويكون كلامه على طريق اللف والنشر غير المرتب فيحتمل، ويكون الإسراء الذي اتصل به المعراج وفرضت فيه الصلوات في اليقظة بمكة والآخر في المنام بالمدينة، وينبغي أن يزاد فيه أن الإسراء في المنام تكرر في المدينة النبوية، وفي الصحيح حديث سمرة الطويل الماضي في الجنائز (١١)، وفي غيره حديث عبد الرحمن بن سمرة الطويل، وفي الصحيح حديث ابن عباس في رؤياه الأنبياء (٢)، وحديث ابن عمر في ذلك وغير ذلك. والله أعلم.

قوله: (﴿ سُبِعُحَانَ ﴾) أصلها للتنزيه وتطلق في موضّع التعجب، فعلى الأول المعنى تنزه الله عن أن يكون رسوله كذابًا، وعلى الثاني عجب الله عباده بما أنعم به على رسوله، ويحتمل أن تكون بمعنى الأمر أي سبحوا الذي أسرى.

قوله: (﴿أَسْرَى﴾) مأخوذ من السرى وهو سير الليل، تقول: أسرى وسرى إذا سار ليلاً بمعنى، هذا قول الأكثر، وقال الحوفي: أسرى سار ليلاً، وسرى سار نهارًا. وقيل: أسرى سار من أول الليل، وسرى سار من آخره، وهذا أقرب، والمراد بقوله: ﴿ أَسَرَىٰ / بِعَبْدِهِ ، أي جعل البراق يسري به، كما يقال: أمضيت كذا أي جعلته يمضي، وحذف المفعول لدلالة

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۸۲)، كتاب الجنائز، باب ۹۳، - ۱۳۸٦.

<sup>(</sup>٢) البخاري (١٦/ ٤٠٦)، كتاب التعبير، باب ٤٧، ح٤٦، ومسلم (٤/ ١٧٧٧)، ح١١/ ٢٢٦٩.

السياق عليه، ولأن المراد ذكر المسرى به لا ذكر الدابة، والمراد بقوله: ﴿ يَعَبُدُهِ ﴾ محمد عليه الصلاة والسلام اتفاقًا، والضمير لله تعالى، والإضافة للتشريف، وقوله: ﴿ لَيُلاّ ﴾ ظرف للإسراء وهو للتأكيد، وفائدته رفع توهم المجاز؛ لأنه قد يطلق على سير النهار أيضًا، ويقال: بل هو إشارة إلى أن ذلك وقع في بعض الليل لا في جميعه، والعرب تقول: سرى فلان ليلاً إذا سار بعضه، وسرى ليلة إذا سار جميعها، ولا يقال أسرى إلا إذا وقع سيره في أثناء الليل، وإذا وقع في أوله يقال أدلج ومن هذا قوله تعالى في قصة موسى وبني إسرائيل: ﴿ فَأَسّرِ بِعِبَادِى لَيْلًا ﴾ [الدخان: ٢٣] أي من وسط الليل.

قوله: (سمعت جابر بن عبد الله) كذا في رواية الزهري عن أبي سلمة وخالفه عبد الله بن الفضل عن أبي سلمة عقال: «عن أبي هريرة» أخرجه مسلم، وهو محمول على أن لأبي سلمة فيه شيخين؛ لأن في رواية عبد الله بن الفضل زيادة ليست في رواية الزهري.

قوله: (لما كذبني) في رواية الكشميهني «كذبتني» بزيادة مثناة وكلاهما جائز، وقد وقع بيان ذلك في طرق أخرى: فرق البيهقي في «الدلائل» من طريق صالح بن كيسان عن الزهري عن أبي سلمة قال: «افتتن تاس كثير ـ يعني عقب الإسراء \_ فجاء ناس إلى أبي بكر فذكر واله، فقال: أشهد أنه صادق. فقالوا: وتصدقه بأنه أتى الشام في ليلة واحدة ثم رجع إلى مكة؟! قال: نعم، إني أصدقه بأبعد من ذلك، أصدقه بخبر السماء. قال: فسمي بذلك الصديق». قال: سمعت جابرًا يقول: . . . فذكر الحديث. وفي حديث ابن عباس عند أحمد والبزار بإسناد حسن قال: «قال رسول الله على الماكان ليلة أسري بي وأصبحت بمكة مربي عدوالله أبو جهل فقال: هل كان من شيء؟ قال رسول الله الله إني أسري بي الليلة إلى بيت المقدس. قال: ثم أصبحت بين أظهرنا؟! قال: نعم. قال: فإن دعوت قومك أتحدثهم بذلك؟ قال: نعم. قال: يا معشر بني كعب بن لؤي. قال: فانفضت إليه المجالس حتى جاءوا إليهما، فقال: حدث قومك بما حدثتني . فحداثتهم، قال: فمن بين مصفق ومن بين واضع يده على رأسه متعجبًا، قالوا: وتستطيع أن تنعت لنا المسجد» الحديث .

ووقع في غير هذه الرواية بيان ما رآه ليلة الإسراء، فمن ذلك ما وقع عند النسائي من رواية يزيد بن أبي مالك عن أنس قال: «قال رسول الله ﷺ: أتيت بدابة فوق الحمار ودون البغل» الحديث وفيه «فركبت ومعي جبريل، فسرت فقال: انزل فصل. ففعلت، فقال: أتدري أين صليت؟ صليت بطيبة وإليها المهاجرة» يعني بفتح الجيم، ووقع في حديث شداد بن أوس عند

البزار والطبراني أنه «أول ما أسري به مر بأرض ذات نخل، فقال له جبريل: انزل فصل . فنزل فصلى، فقال: صليت بيثرب»، ثم قال في روايته: «ثم قال: انزل فصل مثل الأول. قال: صليت بطور سيناء حيث كلم الله موسى. ثم قال: انزل فلكر مثله قال: صليت ببيت لحم حيث ولد عيسى»، وقال في رواية شداد بعد قوله: يثرب : «ثم مر بأرض بيضاء فقال: انزل فصل. فقال: صليت بمدين»، وفيه أنه دخل المدينة من بابها اليماني فصلى في المسجد، وفيه أنه مر في رجوعه بعير لقريش فسلم عليهم، فقال بعضهم: هذا صوت محمد. وفيه أنه أعلمهم بذلك وأن عيرهم تقدم في يوم كذا، فقدمت الظهر يقدمهم الجمل الذي وصفه.

وزاد في رواية يزيد بن أبي مالك «ثم دخلت بيت المقدس، فجمع لي الأنبياء، فقدمني جبريل حتى أممتهم»، وفي رواية عبد الرحمن بن هاشم بن عتبة عن أنس عند البيهقي في «الدلائل»: أنه مر بشيء يدعوه متنحيًا عن الطريق، فقال له جبريل: سر. وأنه مر على عجوز فقال: ما هذه؟ فقال: سر. وأنه مر بجماعة فسلموا، فقال له جبريل: اردد عليهم. وفي آخره فقال له: الذي دعاك إبليس، والعجوز الدنيا، والذين سلموا/ إبراهيم وموسى وعيسى. وفي حديث أبي هريرة عند الطبراني والبزار أنه «مر بقوم يزرعون ويحصدون، كلما حصدوا عادكما كان، قال جبريل: هؤلاء المجاهدون. ومر بقوم ترضخ رءوسهم بالصخر كلما رضخت عادت، قال: هؤلاء الذين تثاقل رءوسهم عن الصلاة. ومر بقوم على عوراتهم رقاع يسرحون كالأنعام، قال: هؤلاء الذين لا يؤدون الزكاة. ومر بقوم يأكلون لحمًا نيئًا خبيئًا ويدعون لحمًا نضيجًا طيبًا، قال: هؤلاء الزناة. ومر برجل جمع حزمة حطب لا يستطيع حملها ثم هو يضم إليها غيرها، قال: هذا الذي عنده الأمانة لا يؤديها وهو يطلب أخرى. ومر بقوم تقرض السنتهم وشفاههم، كلما قرضت عادت قال: هؤلاء خطباء الفتنة. ومر بثور عظيم يخرج من ثقب صغير يريد أن يرجع فلا يستطيع، قال: هذا الرجل يتكلم بالكلمة فيندم فيريد أن يردها فلا يستطيع».

وفي حديث أبي هريرة عند البزار والحاكم أنه صلى ببيت المقدس مع الملائكة وأنه أتي هناك بأرواح الأنبياء فأثنوا على الله، وفيه قول إبراهيم: «لقد فضلكم محمد»، وفي رواية عبد الرحمن بن هاشم عن أنس «ثم بعث له آدم فمن دونه فأمهم تلك الليلة» أخرجه الطبراني، وعند مسلم من رواية عبد الله بن الفضل عن أبي سلمة عن أبي هريرة رفعه «ثم حانت الصلاة فأممتهم»، وفي حديث أبي أمامة عند الطبراني في الأوسط «ثم أقيمت الصلاة فتدافعوا حتى

قدموا محمدًا» وفيه «ثم مر بقوم بطونهم أمثال البيوت، كلما نهض أحدهم خر، وأن جبريل قال له: هم آكلو الربل، وأنه مر بقوم مشافرهم كالإبل يلتقمون حجرًا فيخرج من أسافلهم، وأن جبريل قال له: هؤلاء أكلة أموال اليتامي».

قوله: (فجلى الله لي بيت المقدم) قيل معناه كشف الحجب بيني وبينه حتى رأيته، ووقع في رواية عبد الله بن الفضل عن أم سلمة عند مسلم المشار إليها «قال فسألوني عن أشياء لم أثبتها، فكربت كربًا لم أكرب مثله قط، فرفع الله لي بيت المقدس أنظر إليه، ما يسألوني عن شيء إلا نبأتهم به»، ويحتمل أن يريد أنه حمل إلى أن وضع بحيث يراه ثم أعيد، وفي حديث ابن عباس المذكور «فجيء بالمسجد وأنا أنظر إليه حتى وضع عند دار عقيل فنعته وأنا أنظر إليه»، وهذا أبلغ في المعجزة، ولا استحالة فيه، فقد أحضر عرش بلقيس في طرفة عين لسليمان، وهو يقتضي أنه أزيل من مكانه حتى أحضر إليه، وما ذاك في قدرة الله بعزيز، ووقع في حديث أم هانئ عند ابن سعد «فخيل لي بيت المقدس، فطفقت أخبرهم عن آياته» فإن لم يكن مغيرًا من قوله: «فجلى»، وكان ثابتًا احتمل أن يكون المراد أنه مثل قريبًا منه، كما تقدم نظيره في حديث «رأيت الجنة والنار»، وتأول قوله: «جيء بالمسجد» أي جيء بمثاله. والله أعلم.

ووقع في حديث شداد بن أوس عند البزار والطبراني ما يؤيد الاحتمال الأول، ففيه "ثم مررت بعير لقريش فذكر القصة مثم أتيت أصحابي بمكة قبل الصبح، فأتاني أبو بكر فقال: أين كنت الليلة؟ فقال: إني أتيت بيت المقدس، فقال: إنه مسيرة شهر فصفه لي. قال: ففتح لي شراك كأني أنظر إليه لا يسألني عن شيء إلا أنبأته عنه "، وفي حديث أم هانئ أيضًا أنهم "قالوا له: كم للمسجد باب؟ قال: ولم أكن عددتها، فجعلت أنظر إليه وأعدها بابًا بابًا"، وفيه عند أبي يعلى أن الذي سأله عن صفة بيت المقدس هو المطعم بن عدي والد جبير بن مطعم، وفيه من الزيادة "فقال رجل من القوم: هل مررت بإبل لنا في مكان كذا وكذا؟ قال: نعم والله، قد وجدتهم قد أضلوا بعيرًا لهم فهم في طلبه، ومررت بإبل بني فلان انكسرت لهم ناقة حمراء. قالوا: فأخبرنا عن عدتها وما فيها من الرعاء قال : كنت عن عدتها مشغو لا ، فقام فأتى الإبل فعدها وعلم ما فيها من الرعاء ثم أتى قريشًا فقال: هي كذا وكذا، وفيها من الرعاء فلان وفلان. فكان كما قال ".

قال الشيخ أبو محمد بن أبي/ جمرة (١): الحكمة في الإسراء إلى بيت المقدس قبل

<sup>(</sup>١) بهجة النفوس (٣/ ٢١٥).

العروج إلى السماء إرادة إظهار الحق لمعاندة من يريد إخماده، لأنه لو عرج به من مكة إلى السماء لم يجد لمعاندة الأعداء سبيلاً إلى البيان والإيضاح، فلما ذكر أنه أسري به إلى بيت المقدس سألوه عن تعريفات جزئيات من بيت المقدس كانوا رأوها وعلموا أنه لم يكن رآها قبل ذلك، فلما أخبرهم بها حصل التحقيق بصدقه فيما ذكر من الإسراء إلى بيت المقدس في ليلة، وإذا صح خبره في ذلك لزم تصديقه في بقية ما ذكره، فكان ذلك زيادة في إيمان المؤمن، وزيادة في شقاء الجاحد والمعاند. انتهى ملخصًا.

## ٤٢ ـ بساب المعرّاج

٣٨٨٧ حَدَّنَ نَا هُدْبَةُ بْنُ خَالِدٍ حَدَّثَ نَا هَمَّامُ بْنُ يَحْيَى حَدَّثَ نَا قَتَادَةُ عَنْ أَنسِ بْنِ مَالِكِ عَنْ مَالِكِ بْنِ صَعْصَعَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ نَبِيَّ اللَّهِ عَلَيْ حَدَّتُهُمْ عَنْ لَيْلَةِ أُسْرِيَ بِهِ: «بَيْنَمَا أَنَا فِي الْحَطِيمِ وَرَبَّمَا قَالَ: فِي الْحِجْرِ مُضْطَجِعًا إِذْ أَتَانِي آتِ، فَقَدَ قَالَ: وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: فَشَقَ مَا الْحَطِيمِ وَرَبَّمَا قَالَ: فِي الْحِجْرِ مُضْطَجِعًا إِذْ أَتَانِي آتِ، فَقَدَ قَالَ: وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: فَشَقَ مَا بَيْنَ هَذِهِ إِلَى هَغْرَتِهِ وَهُو إِلَى جَنْبِي: مَا يَغْنِي بِهِ؟ قَالَ: مِنْ ثُغْرَةٍ نَحْرِهِ إِلَى شِعْرَتِهِ وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: فَشَقَ مِنْ ذَهَبٍ مَمْلُوءَةٍ وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: مَنْ قَطّهِ إِلَى شِعْرَتِهِ وَهُو إِلَى جَنْبِي: مَا يَغْنِي بِهِ؟ قَالَ: مِنْ ثُغْرَةٍ نَحْرِهِ إِلَى شِعْرَتِهِ وَسَمِعْتُهُ يَقُولُ: مَنْ فُغُرةً لَيْعَ مَعْرَتِهِ وَهُو إِلَى جَنْبِي بَكَابَةٍ دُونَ الْبُعْلِ وَفَوْقَ الْحِمَارِ أَلِيَضَ » مَمْ لُوءَةٍ إِيمَانًا، فَغُسِلَ قَلْبِي ، ثُمَّ حُشِي ، ثُمَّ أُعِيدَ، ثُمَّ أُتِيتُ بِلَابَةٍ دُونَ الْبُعْلِ وَفَوْقَ الْحِمَارِ أَلِيَضَ» وَقَالَ إِيمَانًا، فَغُسِلَ قَلْبِي ، ثُمَّ حُشِي ، ثُمَّ أُعِيدَ، ثُمَّ أُتِيتُ بِلَالَةٍ دُونَ الْبُعْلِ وَفَوْقَ الْجَمَارِ أَلِيكُمْ اللَّهُ عَلَى السَّمَاءَ الدُّنْيَا، فَاسْتَفْتَحَ ، فَقِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: مَوْحَمَّلاً عَلَى السَّمَاءَ الدُّنِي الصَّالِحِ وَلَانَّيَعُ الْعَلْ الْمُعْمَادِ أَنَا السَّلامَ، ثُمَّ قَالَ: مَرْحَبًا بِالْابْنِ الصَّالِحِ وَالنَّيِّ الصَّالِحِ .

ثُمَّ صَعِدَ بِي حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ الثَّانِيَةَ، فَاسْتَفْتَحَ، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ. قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قِيلَ: مَرْحَبًا بِهِ، فَنِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. مَعْكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ بِهِ، فَنِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. فَفَتَحَ، فَلَمَّا خَلَصْتُ إِذَا يَحْيَى وَعِيسَى، فَسَلِّمْ عَلَيْهِمَا. فَسَلَّمْتُ، فَرَدًا ثُمَّ قَالا: مَرْحَبًا بِالأَخِ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ. ثُمَّ صَعِدَ بِي إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِثَةِ، فَاسْتَفْتَحَ، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جَبْرِيلُ. قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: مَرْحَبًا بِولا فَي السَّمَاءِ الثَّالِيَةِ، قَالَ: مُحَمَّدٌ. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: مَرْحَبًا بِو مُ خَمَّدٌ فَيْتَحَ، فَلَمَّا خَلَصْتُ إِذَا يُوسُفُ، قَالَ: هَذَا أَرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: مَرْحَبًا بِالأَخِ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ . ثُمُّ صَعِدَ إِلْ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ . ثُمُّ صَعِدَ إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِيةِ مَنْ مَا لَهُ عَلَيْهِ . فَرَحَبًا بِهِ مُ فَي إِلَى السَّمَاءِ الثَّالِيةِ الْ السَّمَاءِ وَالنَّبِي الْمُحْمِي الْمَالِحِي الْمَالِحِ وَالنَّبِي الْمُعْمَ الْمَحِيءُ جَاءَ . فَفُتِحَ، فَلَمَّا خَلَصْتُ إِذَا يُوسُفُ، قَالَ . مُرْحَبًا بِالأَخِ الضَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الطَّالِحِ . ثُمَّ صَعِدَ الْمَالِحِ وَالنَّبِيِّ الطَّالِحِ . ثُمَّا صَعْدَالِحِ وَالنَّبِيِّ الْمَاحِدُ وَالْمَالِحِ وَالنَّبِيِّ الْمَاحِلُو وَالْمَلْوِ وَالْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَعْمَ الْمَاحِلُولُ الْمُعْلِيْدِ الْمُرْسِلُ الْمُعْلِيْدِ الْمَعْرِيلُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَلْدُ الْمَلْ الْمَلْمُ الْمُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ اللَّهُ الْمُعْمَا الْمَاحِلُ الْمَاحِلُ الْمَلْمَا خَلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُ الْمُعْلِيلُ الْمِلْمُ الْمُعْمَا الْمُعْلِقُ الْمَاحُلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمُعْلِقُ الْمَاحِلُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُ الْمَاعِلُ الْمُعْلِقُ الْمَاحِلُولُ الْمَاحِلُولُ الْمَاح

بِي حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ الرَّابِعَةَ، فَاسْتَفْتَحَ، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ. قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ، قِيلَ: أَوَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْوِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قِيلَ: مَرْحَبًا بِهِ، فَنِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. فَفُتِحَ، فَلَمَّا خَلَصْتُ فَإِذَا إِدْرِيسَ، قَالَ: مَرْحَبًا بِالأَخِ خَلَصْتُ فَإِذَا إِدْرِيسَ، قَالَ: مَرْحَبًا بِالأَخِ الصَّالِح وَالنَّبِيِّ الصَّالِح. الصَّالِح وَالنَّبِيِّ الصَّالِح.

ثُمَّ صَعِدَ بِي حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ الْحَامِسَة، فَاسْتَفْتَح، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ. / قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مَرْحَبًا بِهِ، فَنِعْمَ الْمَحِيءُ وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدً. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَمَمْ. قِيلَ: مَرْحَبًا بِهِ، فَنِعْمَ الْمَحِيءُ جَاءَ. فَلَمَّا خَلَصْتُ فَإِذَا هَارُونُ، قَالَ: هَذَا هَارُونُ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ، فَسَلَّمْ عَلَيْهِ، فَرَدَّ ثُمَّ قَالَ: مَرْحَبًا بِالأَخِ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ. ثُمَّ صَعِدَ بِي حَتَّى أَتَى السَّمَاءَ السَّادِسَة، فَاسْتَفْتَحَ، قِيلَ: مَنْ هَذَا أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جَبْرِيلُ. قِيلَ: وَقَدْ أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: مَنْ هَذَا أُرْسِلَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: مَرْحَبًا بِهِ، فَنِعْمَ الْمَحِيءُ جَاءً. فَلَمَّا خَلَصْتُ فَإِذَا مُوسَى، قَالَ: هَذَا مُوسَى فَسَلِّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَسَلَّمْ عَلَيْهِ. فَرَدَ ثُمَّ قَالَ: مَرْحَبًا بِالأَخِ الصَّالِحِ وَالنَّبِيِّ الصَّالِحِ. فَلَمَّا تَجَاوَزْتُ بَكَى، قِيلَ لَهُ: مَا عَلَيْهِ فَرَدَ ثُمَ قَالَ: أَبْكِي لِأَنَّ فُلامًا بُعِثَ بَعْدِي يَدْخُلُ الْجَنَةَ مِنْ أَمَّتِهِ أَكْثُورُ مِمَّنْ يَدْخُلُهَا مِنْ أُمِّتِي.

ثُمُّ صَعِدَ بِي إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ، فَاسْتَفْتَحَ جِبْرِيلُ، قِيلَ: مَنْ هَذَا؟ قَالَ: جِبْرِيلُ. قِيلَ: وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مَرْحَبًا بِهِ، ونِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. وَمَنْ مَعَكَ؟ قَالَ: مُحَمَّدٌ. قِيلَ: وَقَدْ بُعِثَ إِلَيْهِ؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: مَرْحَبًا بِهِ، ونِعْمَ الْمَجِيءُ جَاءَ. فَلَمَّا خَلَصْتُ فَإِذَا إِبْرَاهِيمُ، قَالَ: هَذَا أَبُوكَ فَسَلِّمْ عَلَيْهِ. قَالَ: فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَرَدَّ السَّلَامَ، ثُمَّ قَالَ: مَرْحَبًا بِالْابْنِ الصَّالِحِ وَّالنَّبِيُّ الصَّالِحِ. ثُمَّ رُفِعَتْ إِلَيَّ سِدْرَةُ الْمُنتَهَى، فَإِذَا نَبْقُهَا مِثْلُ قِلالِ قَالَ: مَرْحَبًا بِالْابْنِ الصَّالِحِ وَّالنَّبِيُّ الصَّالِحِ. ثُمَّ رُفِعَتْ إِلَيَّ سِدْرَةُ الْمُنتَهَى، فَإِذَا أَرْبَعَةُ أَنْهَا وَ النَّهُ الْمَالِمِ وَالْمَالِحِ. ثُمَّ رُفِعَتْ إِلَيَّ سِدْرَةُ الْمُنتَهَى، وَإِذَا أَرْبَعَةُ أَنْهَا وَ الْمُعْمُولُ بَهُ قَالَ: مَرْحَبًا بِالْابِ فَالْمَعْمُولُ مَنْ الْمَعْمُولُ مَا الْمَعْمُولُ مَا أَلْهَ الْمَعْمُولُ مَا مَذْلُوا الْمَعْمُولُ مَا أَلْهَ الْمَعْمُولُ مَا أَلْهُ الْمَعْمُولُ مَا أَنْتَ عَلَيْهَا وَأَمْنَكَ . وَإِنَاءِ مِنْ لَبَنِ وَإِنَاءٍ مِنْ لَبَنِ وَإِنَاءٍ مِنْ لَبَنِ وَإِنَاءٍ مِنْ فَمَالِ الْمَعْمُولُ مَا لَيْهُ الْبَيْتُ الْبَيْتُ الْمَعْمُولُ مُنْ أَيْنَ عَلَيْهَا وَأَمْنَكَ . وَالْمَعْمُولُ مَا لَيْعُ الْبَيْعُ وَالْمَعْمُولُ مَا الْمَعْمُولُ مَا لَعْ إِلَاهُ وَالْمَعْمُولُ مَا لَعْلَامُ وَالْمَالِمُ اللّهِ مَا الْمَعْمُولُ مَا لَيْ الْبَيْلُ وَالْمُولُولُ الْمَعْمُولُ مَا لَابُولُ الْمَعْمُولُ مَا لَيْ الْمَعْمُولُ مَا لَا الْمَعْمُولُ مَا لَوْ الْمَعْمُولُ مَا لَا الْمَعْمُولُ مَا لَا مَلْ الْمَعْمُولُ مَا لَا الْمُعْلِقُ الْمَعْمُولُ مَا لَا الْمَعْمُولُ مَا لَوْ الْمَعْمُولُ مَا لَالْمُ الْمُعْمُولُ مَا الْمُعْمُولُ الْمُعْمُولُ مَا لَا مَالِمُ الْمُعْمُولُ مَا لَعْلُولُ الْمُعْمُولُ مَا الْمُعْمُولُ مَا لَالْمُولُولُولُولُهُ الْمُعْمُولُ مُنْ الْمُعْلَى الْمُعْمُولُ مُنْ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمُولُ اللْمُعْمُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْمُولُ الللّهُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِقُولُ الْمُعْمُولُ ا

ثُمَّ فُرِضَتْ عَلَيَّ الصَّلُواتُ خَمْسِينَ صَلَاةً كُلَّ يَوْمٍ، فَرَجَعْتُ فَمَرَرْتُ عَلَى مُوسَى، فَقَالَ: بِمَا أَمِرْتَ؟ قَالَ: أَمِرْتُ عَلَى مُوسِينَ صَلاةً كُلَّ يَوْمٍ. قَالَ: إِنَّ أَمَّنَكَ لا تَسْتَطِيعُ خَمْسِينَ صَلاةً كُلَّ يَوْمٍ، وَإِنِّي وَاللَّهِ قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ، وَعَالَجْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَ الْمُعَالَجَةِ، قَارْجِعْ إِلَى رَبُكَ فَاسًاللهُ التَّخْفِيفَ لأمَّتِكَ. فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَضَعَ عَنِّي عَشْرًا، فَرَجَعْتُ إلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ فَوَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلَهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ بَوْمٍ، فَرَجَعْتُ فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ مِثْلُهُ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ بِرَمُ أُمِرْتَ ؟ قُلْتُ : أَمِرْتُ بِخَمْسٍ صَلُوّاتٍ مُلْ يَوْمٍ، فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ : بِمَ أُمِرْتَ ؟ قُلْتُ : أُمِرْتُ بِخَمْسٍ صَلُوّاتٍ مَثْلُهُ الْتُ الْمُعْدَى الْمُؤْلِقِ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ : بِمَ أُمِرْتَ ؟ قُلْتُ : أَمِرْتُ بِخَمْسٍ مَلَوَاتٍ مُسْرَاء فَرَجَعْتُ إِلَى مُوسَى، فَقَالَ : بِمَ أُمِرْتَ ؟ قُلْتُ : أَمِرْتُ بِخَمْسٍ

صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ. قَالَ: إِنَّ أُمَّتَكَ لا تَسْتَطِيعُ خَمْسَ صَلَوَاتٍ كُلَّ يَوْمٍ، وَإِنِّي قَدْ جَرَّبْتُ النَّاسَ قَبْلَكَ، وَعَالَجْتُ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَشَدَ الْمُعَالَجَةِ، فَارْجِعْ إِلَى رَبَّكَ فَاسْأَلَهُ التَّخْفِيفَ لأمَّتِكَ. قَالَ: سَأَلْتُ رَبِّي حَتَّى اسْتَخْيَيْتُ، وَلَكِنِّي أَرْضَى وَأْسَلِّمُ. قَالَ: فَلَمَّا جَاوَزْتُ نَادَى مُنَادٍ: أَمْضَيْتُ فَرِيضَتِي وَخَفَّفْتُ عَنْ عِبَادِي ».

[تقدم في: ٣٢٠٧، الأطراف: ٣٣٩٣، ٣٤٣٠]

[الحديث: ٣٨٨٨، طرفاه في: ٢١٦١، ٢٦١٣]

قوله: (باب المعراج) كذا للأكثر، وللنسفي «قصة المعراج»، وهو بكسر الميم وحكي ضمها من عرج بفتح الراء يعرج بضمها إذا صعد، وقد اختلف في وقت المعراج فقيل كان قبل المبعث، وهو شاذ إلا إن حمل على أنه وقع حينئذ في المنام كما تقدم، وذهب الأكثر إلى أنه كان بعد المبعث، ثم اختلفوا فقيل: قبل الهجرة بسنة. قاله ابن سعد وغيره وبه جزم النووي (١)، وبالغ ابن حزم فنقل الإجماع فيه، وهو مردود فإن في ذلك اختلافًا كثيرًا يزيد على عشرة أقوال، منها ما حكاه ابن الجوزي (٢) أنه كان قبلها بثمانية أشهر، وقيل: بستة أشهر، وحكى هذا الثاني أبو الربيع بن سالم، وحكى ابن حزم مقتضى الذي قبله؛ لأنه قال: كان في رجب سنة اثنتي عشرة من النبوة. وقيل: بأحد عشر شهرًا. جزم به إبراهيم الحربي حيث قال: كان في ربيع الآخر قبل الهجرة بسنة، ورجحه ابن المنير في شرح السيرة لابن عبد البر، وقيل: قبل الهجرة بسنة وشهرين. حكاه ابن عبد البر، وقيل: قبلها بسنة وثلاثة أشهر. حكاه ابن فارس، وقيل: بسنة وخمسة أشهر. قاله السدي، وأخرجه من طريقه الطبري والبيهقي، فعلى هذا كان في شوال، أو في رمضان على إلغاء الكسرين منه ومن ربيع الأول وبه جزم الواقدي، هذا كان في شوال، أو في رمضان على إلغاء الكسرين منه ومن ربيع الأول وبه جزم الواقدي، هذا كان في شوال، أو في رمضان على إلغاء الكسرين منه ومن ربيع الأول وبه جزم الواقدي، وعلى ظاهره ينطبق ما ذكره ابن قتيبة وحكاه ابن عبد البر أنه كان قبلها بثمانية عشر شهرًا.

<sup>(</sup>۱) المنهاج (۲/۸/۲).

<sup>(</sup>۲) كشف المشكل (۳/ ۲۱۱، ۲۱۲، ح ۱۸۹۸/ ۱۸۹۰).

وعندابن سعد عن ابن أبي سبرة أنه كان في رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهرًا، وقيل: كان في رجب. حكام ابن عبد البروجزم به النووي في الروضة، وقيل: قبل الهجرة بثلاث سنين. حكاه ابن الأثير، وحكى عياض (١) وتبعه القرطبي (٢) والنووي (٣) عن الزهري أنه كان قبل الهجرة بخمس سنين ورجعه عياض ومن تبعه، واحتج بأنه لاخلاف أن خديجة صلت معه بعد فرض الصلاة، ولا خلاف أنها توفيت قبل الهجرة إما بثلاث أو نحوها وإما بخمس، ولا خلاف أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء. قلت: في جميع ما نفاه من الخلاف نظر؛ أما أولاً فإن العسكري حكى أنها ماتت قبل الهجرة بسبع سنين وقيل بأربع، وعن ابن الأعرابي أنها ماتت عام الهجرة وأما ثانيًا فإن فرض الصلاة اختلف فيه، فقيل: كان من أول البعثة وكان ركعتين بالغداة وركعتين بالعشي، وإنما الذي فرض ليلة الإسراء الصلوات الخمس.

وأما ثالثاً فقد تقدم في ترجمة حديجة في الكلام على حديث عائشة في بدء الخلق<sup>(3)</sup>. أن عائشة جزمت بأن خديجة ماتت قبل أن تفرض الصلاة، فالمعتمد أن مراد من قال بعد أن فرضت الصلاة ما فرض قبل الصلوات الخمس إن ثبت ذلك، ومراد عائشة بقولها: «ماتت قبل أن تفرض الصلاة» أي الخمس، فيجمع بين القولين بذلك، ويلزم منه أنها ماتت قبل الإسراء. وأما رابعًا ففي سنة موت خديجة اختلاف آخر، فحكى العسكري عن الزهري أنها ماتت لسبع مضين من البعثة، وظاهره أن ذلك قبل الهجرة بست سنين، فرعه العسكري على قول من قال إن المدة بين البعثة والهجرة كانت عشرًا.

قوله: (عن أنس) تقدم في أول بدء الخلق (٥) من وجه آخر عن قتادة «حدثنا أنس».

قوله: (عن مالك بن صعصعة) أي ابن وهب بن عدي بن مالك الأنصاري من بني النجار، مالك في غيره مسوى هذا الحديث، والآيعرف من روى عنه إلا أنس بن مالك.

قوله: (حدثه عن ليلة أسرى) كذا للأكثر، وللكشميهني «أسري به» وكذا للنسفي، وقوله: «أسرى به» أي أسرى به فيها.

<sup>(</sup>١) الإكمال(٧/ ٤٩٧).

<sup>(</sup>Y) المفهم (1/ 3xx)...

<sup>(</sup>٣) المنهاج (٢/٨٠٢\_٢٠٩).

<sup>(</sup>٤) (٨/٨١٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٠٢.

<sup>(</sup>٥) (٧/ ٥١٠)، كتاب بدء الخلق، باب ٢، ح ٣٢٠٧.

قوله: (في الحطيم، وربما قال: في الحجر) هو شك من قتادة كما بينه أحمد عن عفان عن همام ولفظه «بينا أنا نائم في الحطيم ـ وربما قال قتادة: في الحجر، وأبعد من قال المراد به ما بين الركن والمقام أو بين زمزم والحجر، وهو وإن كان مختلفًا في الحطيم هل هو الحجر أم لا ـ كما تقدم قريبًا في «باب بنيان الكعبة» (١) ـ لكن المراد هنا بيان البقعة التي وقع ذلك فيها، ومعلوم أنها لم تتعدد؛ لأن القصة متحدة لا تحاد مخرجها، وقد تقدم في أول بدء الخلق (٢) بلفظ «بينا أنا عند البيت» وهو أعم، ووقع في رواية الزهري عن أبس عن أبي ذر «فُرِج سقف بيتي وأنا بمكة»، وفي رواية الواقدي بأسانيده أنه أسري به من شعب أبي طالب، وفي حديث أم هانىء عند الطبراني أنه بات في بيتها قال: «ففقدته من الليل، فقال: إن جبريل أتاني»، والجمع بين هذه الأقوال أنه نام في بيت أم هانئ، وبيتها عند شعب أبي طالب، ففرج سقف بيته ـ وأضاف البيت إليه لكونه كان يسكنه ـ فنزل منه الملك فأخرجه من البيت إلى المسجد فكان به مضطجعًا وبه أثر النعاس؛ ثم أخرجه الملك إلى باب المسجد فأركبه البراق. وقد وقع في مرسل الحسن عند ابن إسحاق أن جبريل أتاه فأخرجه إلى المسجد فأركبه البراق، وهو يؤيد هذا الجمع. وقيل: الحكمة في نزوله عليه من السقف الإشارة إلى فأركبه البراق، وهو يؤيد هذا الجمع. وقيل المحكمة في نزوله عليه من السقف الإشارة إلى المبالغة في مفاجأته بذلك، والتنبيه على أن المراد منه أن يعرج به إلى جهة العلو.

قوله: (مضطجعًا) زاد في بدء الخلق «بين النائم واليقظان» وهو محمول على ابتداء الحال، ثم لما أخرج به إلى باب المسجد فأركبه البراق استمر في يقظته، وأما ما وقع في رواية شريك الآتية في التوحيد (٣) في آخر الحديث «فلما استيقظت» فإن قلنا بالتعدد فلا إشكال، وإلا حمل على أن المراد بـ (استيقظت) أفقت، أي أنه أفاق مما كان فيه من شغل البال بمشاهدة الملكوت ورجع إلى العالم الدنيوي. وقال الشيخ أبو محمد بن أبي جمرة (١٤): لو قال على إنه كان يقظًا لأخبر بالحق؛ لأن قلبه في النوم واليقظة سواء، وعينه أيضًا لم يكن النوم تمكن منها، لكنه تحرى الله المحدق في الإخبار بالواقع، فيؤخذ منه أنه لا يعدل عن حقيقة اللفظ للمجاز إلا لضرورة.

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۵۳۹)، باب ۲۵.

<sup>(</sup>۲) (۷/ ۵۱۰)، کتاب بدء الخلق، باب ۲، -۳۲۰۷.

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٥٢٤)، كتاب التوحيد، باب ٣٧، ح١٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) بهجة النفوس (٣/ ١٧٩).

قوله: (إذ أَتَاني آت) هو جبريل كما تقدم، ووقع في بدء الخلق(١) بلفظ (وذكر بين الرجلين، وهو مختصر، وقد أوضحته رواية مسلم من طريق سعيد عن قتادة بلفظ «إذ سمعت قائلًا يقول: أحد الثلاثة بين الوجلين، فأتيت فانطلق بي»، وتقدم في أول الصلاة (٢) أن المراد بالرجلين حمزة وجعفر وأن النبي على كان نائمًا بينهما، ويستفاد منه ماكان فيه على من التواضع وحسن الخلق، وفيه جوار نوم جماعة في موضع واحد، وثبت من طرق أخرى أنه يشترط أن لا يجتمعوا في لحاف واحدي

قوله: (فقد) بالقاف والدال الثقيلة (قال: وسمعته يقول: فشق) القائل قتادة والمقول عنه أنس، ولأحمد «قال قتادة: وريما سمعت أنسًا يقول: فشق».

قوله: (فقلت للجارود) لم أر من نسبه من الرواة، ولعله ابن أبي سبرة البصري صاحب أنس، فقد أخرج له أبو داودمن ووايته عن أنس حديثًا غير هذا .

قوله: (من ثغرة) بضم المثلثة وسكون المعجمة، وهي الموضع المنخفض الذي بين الترقوتين.

قوله: (إلى شعرته) بكسو المعجمة أي شعر العانة، وفي رواية مسلم «إلى أسفل بطنه»، وفي بدء الخلق<sup>(٣)</sup> «من النحر إلى مراق بطنه» و تقدم ضبطه في أو اثل الصلاة.

قوله: (من قصه) بفتح القاف وتشديد المهملة أي رأس صدره.

قوله: (إلى شعرته) ذكر الكرماني (٤) أنه وقع (إلى ثنته) بضم المثلثة وتشديد النون ما بين السرة والعانة، وقد استنكر بعضهم وقوع شق الصدر ليلة الإسراء وقال: إنما كان ذلك وهو صغير في بني سعد. ولا إنكار في ذلك، فقد تواردت الروايات به، وثبت شق الصدر أيضًا عند عند مسلم من حديث أنس "فأخرج علقة فقال: هذا حظ الشيطان منك" وكان هذا في زمن الطُّفُولية، فنشأ على أكمَل الأحوال من العصمة من الشيطان، ثم وقع شق الصدر عند البعث

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۵۱۰)، کتاب بدء الخلق، باب۲، ح ۳۲۰۷.

<sup>(</sup>٢/ ٥٠)، كتاب الصلاة، باب ١، ح ٣٤٩.

وليس فيه ما أشار الحافظ \_ رحمه الله \_ وزيادة الرجلين موجودة بالابهام من بدء الخلق وليس من الشرح كذلك تفسير ها .

<sup>(</sup>٧/ ٥١٠)، كتاب بدء الخلق، باب ٦، ح٧٠ ٣٢٠. **(٣)** 

 $<sup>.(1 \</sup>cdot \cdot /10)$ 

زيادة في إكرامه ليتلقى ما يوحى إليه بقلب قوي في أكمل الأحوال من التطهير، ثم وقع شق الصدر عند إرادة العروج إلى السماء ليتأهب للمناجاة، ويحتمل أن تكون الحكمة في هذا الغسل لتقع المبالغة في الإسباغ بحصول المرة الثالثة كما تقرر في شرعه على ويحتمل أن تكون الحكمة في انفراج سقف بيته الإشارة إلى ماسيقع من شق صدره وأنه سيلتئم بغير معالجة يتضرر بها. وجميع ما ورد من شق الصدر واستخراج القلب وغير ذلك من الأمور الخارقة للعادة مما يجب التسليم له دون التعرض لصرفه عن حقيقته لصلاحية القدرة فلا يستحيل شيء من ذلك، قال القرطبي في «المفهم» (١): لا يلتفت لإنكار الشق ليلة الإسراء لأن رواته ثقات مشاهير، ثم ذكر نحو ما تقدم.

قوله: (بطست) بفتح أوله وبكسره وبمثناة وقد تحذف وهو الأكثر وإثباتها لغة طيى، وأخطأ من أنكرها.

قوله: (من ذهب) خص الطست لكونه أشهر آلات الغسل عرفًا، والذهب لكونه أعلى أنواع الأواني الحسية وأصفاها، ولأن فيه خواص ليست لغيره ويظهر لها هنا مناسبات: منها أنه من أواني الجنة ومنها أنه لا تأكله النار ولا التراب ولا يلحقه الصدأ، ومنها أنه أثقل الجواهر فناسب ثقل الوحي، وقال السهيلي وغيره: إن نظر إلى لفظ الذهب ناسب من جهة إذهاب الرجس عنه، ولكونه وقع عند الذهاب إلى ربه، وإن نظر إلى معناه فلوضاءته ونقائه وصفائه ولثقله ورسوبته، والوحي ثقيل قال الله تعالى: ﴿ إِنَّا سَنُلقِي عَلَيْكَ قَوْلا ثَقِيلاً ﴾ [المزمل: ٥]، ﴿ فَمَن ثَقُلتَ مَوَرْيِئُهُ فَأُولَتهِكَ هُمُ ٱلمُقلِحُونَ ﴾ [الأعراف: ٨] ولأنه أعز الأشياء في الدنيا، والقول هو الكتاب العزيز، ولعل ذلك كان قبل أن يحرم استعمال الذهب في هذه الشريعة، ولا يكفي أن يقال: إن المستعمل له كان ممن لم يحرم عليه ذلك من الملائكة لأنه لو كان قد حرم عليه استعماله لنزه أن يستعمله غيره في أمر يتعلق ببدنه المكرم، ويمكن أن يقال إن تحريم استعماله مخصوص بأحوال الدنيا، وما وقع في تلك الليلة كان الغالب أنه من أحوال الغيب فيلحق بأحكام الآخرة.

قوله: (مملوءة) كذابالتأنيث، وتقدم في أول الصلاة (٢) البحث فيه.

قوله: (إيمانًا) زاد في بدء الخلق (٣) «وحكمة» وهما بالنصب على التمييز، قال

<sup>(</sup>۱) المفهم (۱/ ۳۸۲ ۳۸۳).

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٥٣)، كتاب الصلاة، باب١، ح٩٤٩.

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٥١٠)، كتاب بدء الخلق، باب ٢، ح٢٠٧.

النووي(١): معناه أن الطست كان فيها شيء يحصل به زيادة في كمال الإيمان وكمال الحكمة ، وهذا الملء يحتمل أن يكون على حقيقته، وتجسيد المعاني جائز كما جاء أن سورة البقرة تجيء يوم القيامة كأنها ظلة، والموت في صورة كبش، وكذلك وزن الأعمال وغير ذلك من أحوال الغيب. وقال البيضاوي: لعل ذلك من باب التمثيل، إذ تمثيل المعاني قد وقع كثيرًا، كما مثلت له الجنة والنار في عرض الحائط، وفائدته كشف المعنوي بالمحسوس. وقال ابن أبى جمرة (٢): فيه أن الحكمة ليس بعد الإيمان أجل منها، ولذلك قرنت معه، ويؤيده قوله تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكُمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا ﴾ [البقرة: ٢٦٩]، وأصح ما قيل في الحكمة أنها وضع الشيء في محله، أو الفهم في كتاب الله، فعلى التفسير الثاني قد توجد الحكمة دون الإيمان وقد لا توجد، وعلى الأول فقد يتلازمان لأن الإيمان يدل على الحكمة.

قوله: (فغسل قلبي) في رواية مسلم «فاستخرج قلبي فغسل بماء زمزم»، وفيه فضيلة ماء زمزم على جميع المياه، قال ابن أبي جمرة (٣): وإنما لم يغسل بماء الجنة لما اجتمع في ماء زمزم من كون أصل مائها من المجنة ثم استقر في الأرض فأريد بذلك بقاء بركة النبي ﷺ في الأرض. وقال السهيلي: لماكانت زمزم هزمة جبريل روح القدس لأم إسماعيل جد النبي عليم <u>v</u> ناسب أن يغسل بمائها عند دخول حضرة القدس ومناجاته، ومن/ المناسبات المستبعدة قول بعضهم: إن الطست يناسب ﴿ طَسَّ يَلْكَ ءَايَتُ ٱلْقُرْءَانِ ﴾ [النمل: ١].

قُولُه: (ثم حشي ثم أعيد) زاد في رواية مسلم مكانه «ثم حشي إيمانًا وحكمة»، وفي رواية شريك «فحشى به صدره ولغاديده» بلام وغين معجمة أي عروق حلقه، وقد اشتملت هذه القصة من خوارق العادة على ما يدهش سامعه فضلاً عمن شاهده، فقد جرت العادة بأن من شق بطنه وأخرج قلبه يموت لا محالة، ومع ذلك فلم يؤثر فيه ذلك ضررًا ولا وجعًا فضلًا عن غير ذلك. قال ابن أبي جمرة (٤): الحكمة في شق قلبه \_ مع القدرة على أن يمتلىء إيمانًا وحكمة بغير شق \_ الزيادة في قوة اليقين، لأنه أعطي برؤية شق بطنه وعدم تأثره بذلك ما أمن معه من جميع المخاوف العادية، فلذلك كان أشجع الناس وأعلاهم حالاً ومقالاً، ولذلك وصف

المنهاج (٢/ ٢١٧).

بهجة النفوس (٣/ ١٨٣). (٢)

بهجة النفوس (٣/ ١٨٨). (٣)

بهجة النفوس (٣/ ١٨٥). (1)

بقوله تعالى: ﴿ مَا زَاعَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَنَ﴾ [النجم: ١٧]، واختلف هل كان شق صدره وغسله مختصًا به أو وقع لغيره من الأنبياء؟ وقد وقع عند الطبراني في قصة تابوت بني إسرائيل أنه كان فيه الطست التي يغسل فيها قلوب الأنبياء، وهذا مشعر بالمشاركة، وسيأتي نظير هذا البحث في ركوب البراق.

قوله: (ثم أتيت بدابة) قيل الحكمة في الإسراء به راكبًا مع القدرة على طي الأرض له إشارة إلى أن ذلك وقع تأنيسًا له بالعادة في مقام خرق العادة؛ لأن العادة جرت بأن الملك إذا استدعى من يختص به يبعث إليه بما يركبه.

قوله: (دون البغل وفوق الحمار أبيض) كذا ذكر باعتبار كونه مركوبًا أو بالنظر للفظ البراق، والحكمة لكونه بهذه الصفة الإشارة إلى أن الركوب كان في سلم وأمن لا في حرب وخوف، أو لإظهار المعجزة بوقوع الإسراع الشديد بدابة لا توصف بذلك في العادة.

قوله: (فقال له الجارود: هو البراق يا أبا حمزة؟ قال أنس: نعم) هذا يوضح أن الذي وقع في رواية بدء الخلق (١) بلفظ دون البغل وفوق الحمار البراق، أي هو البراق وقع بالمعنى ؛ لأن أنسًا لم يتلفظ بلفظ البراق في رواية قتادة .

قوله: (يضع خطوه) بفتح المعجمة أوله المرة الواحدة، وبضمها الفعلة.

قوله: (عند أقصى طرفه) بسكون الراء وبالفاء أي نظره، أي يضع رجله عند منتهى ما يرى بصره، وفي حديث ابن مسعود عند أبي يعلى والبزار «إذا أتى على جبل ارتفعت رجلاه وإذا هبط ارتفعت يداه»، وفي رواية لابن سعد عن الواقدي بأسانيده «له جناحان»، ولم أرها لغيره، وعند الثعلبي بسند ضعيف عن ابن عباس في صفة البراق «لها خد كخد الإنسان وعرف كالفرس وقوائم كالإبل وأظلاف وذنب كالبقر، وكان صدره ياقوتة حمراء»، قيل: ويؤخذ من ترك تسمية سير البراق طيرانًا أن الله إذا أكرم عبدًا بتسهيل الطريق له حتى قطع المسافة الطويلة في الزمن اليسير أن لا يخرج بذلك عن اسم السفر و تجري عليه أحكامه.

والبراق بضم الموحدة وتخفيف الراء مشتق من البريق، فقد جاء في لونه أنه أبيض، أو من البرق لأنه وصفه بسرعة السير، أو من قولهم: شاة برقاء إذا كان خلال صوفها الأبيض طاقات سود، ولا ينافيه وصفه في الحديث بأن البراق أبيض؛ لأن البرقاء من الغنم معدودة في

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۵۱۰)، كتاب بدء الخلق، باب ۲، ح۲۰۷۷.

البياض. انتهى. ويحتمل أن لا يكون مشتقًا، قال ابن أبي جمرة (١): خص البراق بذلك إشارة إلى الاختصاص به لأنه لمه ينقل أن أحدًا ملكه، بخلاف غير جنسه من الدواب. قال: والقدرة كانت صالحة لأن يصعد بنفسه عن غير براق، ولكن ركوب البراق كان زيادة له في تشريفه؛ لأنه لو صعد بنفسه لكان في صورة ماش، والراكب أعز من الماشي.

قوله: (فحملت عليه) في رواية لأبي سعيد في شرف المصطفى "فكان الذي أمسك بركابه جبريل، وبزمام البراق ميكافيل"، وفي رواية معمر عن قتادة عن أنس "أن رسول الله يه ليلة أسري به أتي بالبراق مسرجًا ملجمًا فاستصعب عليه، فقال له جبريل: ما حملك على هذا؟

- فوالله ما ركبك خلق قط أكرم على الله منه: قال: فارفض عرقًا المخرجه الترمذي / وقال: حسن غريب، وصححه ابن حباق، وذكر ابن إسحاق عن قتادة "أنه لما شمس وضع جبريل يده على معرفته فقال: أما تستحي ؟ ففكر نحوه مرسلاً لم يذكر أنسًا، وفي رواية وثيمة عن ابن إسحاق المارتعشت حتى لصقت بالأرض فاستويت عليها »، وللنسائي وابن مردويه من طريق يزيد بن أبي مالك عن أنس نحوه موضولاً وزاد "وكانت تسخر للأنبياء قبله »، ونحوه في حديث أبي سعيد عند ابن إسحاق، وفيه دلالة على أن البراق كان معدًا لركوب الأنبياء، خلافًا لمن نفي ذلك كابن حدية ، وأوّل قول جبريل: "فما ركبك أكرم على الله منه اأي ما ركبك أحد قط فكيف يركبك أكرم منه، وقد جزم السهيلي أن البراق إنما استصعب عليه لبعد عهده بركوب الأنبياء قبله .

قال النووي (٢) قال الزبيدي في «مختصر العين» وتبعه صاحب «التحرير»: كان الأنبياء يركبون البراق. قال: وهذا يحتاج إلى نقل صحيح. قلت: قد ذكرت النقل بذلك، ويؤيده ظاهر قوله: «فربطته بالحلقة التي تربط بها الأنبياء»، ووقع في «المبتدأ لابن إسحاق» من رواية وثيمة في ذكر الإسراء «فاستصعبت البراق، وكانت الأنبياء تركبها قبلي وكانت بعيدة العهد بركوبهم لم تكن ركبت في الفتنة»، وفي «مغازي ابن عائذ» من طريق الزهري عن سعيد بن المسيب قال: «البراق هي الدابة التي كان يزور إبراهيم عليها إسماعيل»، وفي الطبراني من حديث عبد الرحمن بن أبي ليلى عن أبيه «أن جبريل أتى النبي على والحاكم من حديث ابن مسعود رفعه «أتيت بالبراق فركبت خلف جبريل»، وفي وعند أبي يعلى والحاكم من حديث ابن مسعود رفعه «أتيت بالبراق فركبت خلف جبريل»، وفي حديث حذيفة عند الترمذي والنسائي «فما زايلا ظهر البراق»، وفي «كتاب مكة» للفاكهي حديث حذيفة عند الترمذي والنسائي «فما زايلا ظهر البراق»، وفي «كتاب مكة» للفاكهي

<sup>(</sup>١) بهجة النفوس (٣/ ١٨٥).

<sup>(</sup>۲) المنهاج (۲/۹۰۷).

والأزرقي «أن إبراهيم كان يحج على البراق»، وفي أوائل الروض للسهيلي «أن إبراهيم حمل هاجر على البراق لما سار إلى مكة بها وبولدها». فهذه آثار يشد بعضها بعضًا، وجاءت آثار أخرى تشهد لذلك لم أر الإطالة بإيرادها.

ومن الأخبار الواهية في صفة البراق ما ذكره الماوردي عن مقاتل وأورده القرطبي في «التذكرة»، ومن قبله الثعلبي من طريق ابن الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: «الموت والحياة جسمان، فالموت كبش لا يجد ريحه شيء إلا مات، والحياة فرس بلقاء أنثى، وهي التي كان جبريل والأنبياء يركبونها لا تمر بشيء ولا يجد ريحها شيء إلا حيي»، ومنها: أن البراق لما عاتبه جبريل قال له معتذراً: إنه مس الصفراء اليوم، وإن الصفراء صنم من ذهب كان عند الكعبة، وإن النبي على مر به فقال: تبالمن يعبدك من دون الله. وإنه على زيد بن حارثة أن يمسه بعد ذلك وكسره يوم فتح مكة.

قال ابن المنير: إنما استصعب البراق تيهًا وزهوًا بركوب النبي عليه، وأراد جبريل استنطاقه فلذلك خجل وارفض عرقًا من ذلك، وقريب من ذلك رجفة الجبل به حتى قال له: «اثبت فإنما عليك نبي وصديق وشهيد»، فإنها هزة الطرب لا هزة الغضب. ووقع في حديث حذيفة عند أحمد قال: «أتبي رسول الله على بالبراق فلم يزايل ظهره هو وجبريل حتى انتهيا إلى بيت المقدس» فهذا لم يسنده حذيفة عن النبي على، فيحتمل أنه قال عن اجتهاد، ويحتمل أن يكون قوله: «هو وجبريل» يتعلق بمرافقته في السير لا في الركوب، قال ابن دحية وغيره: معناه وجبريل قائد أو سائق أو دليل، قال: وإنما جزمنا بذلك لأن قصة المعراج كانت كرامة للنبي من خديث ابن فلا مدخل لغيره فيها. قلت: ويرد التأويل المذكور أن في صحيح ابن حبان من حديث ابن مسعود أن جبريل حمله على البراق رديفًا له، وفي رواية الحارث في مسنده أتي بالبراق فركب خلف جبريل فسار بهما، فهذا صريح في ركوبه معه، فالله أعلم. وأيضًا فإن ظاهره أن المعراج وهو وقع للنبي على حاله، وفيه نظر لما سأذكره، ولعل حذيفة إنما أشار إلى ما وقع في ليلة الإسراء المجردة على حاله، وفيه نيها معراج/على ما تقدم من تقرير وقوع الإسراء مرتين.

قوله: (فانطلق بي جبريل) في رواية بدء الخلق (١) «فانطلقت مع جبريل» ولا مغايرة بينهما، بخلاف ما نحا إليه بعضهم من أن رواية بدء الخلق تشعر بأنه ما احتاج إلى جبريل في

7 • ٨

<sup>(</sup>۱) (۷/ ٥١٠)، كتاب بدء الخلق، باب ٢، ح٢٠٧.

العروج، بل كانا معًا بمنزلة واحدة، لكن معظم الروايات جاء باللفظ الأول، وفي حديث أبي ذر في أول الصلاة (١) «ثم أخذ بيدي فعرج بي» والذي يظهر أن جبريل في تلك الحالة كان دليلًا له فيما قصد له فلذلك جاء سياق الكلام يشعر بذلك.

قوله: (حتى أتى السماء اللهنيا) ظاهره أنه استمر على البراق حتى عرج إلى السماء، وهو مقتضى كلام ابن أبي جمرة (٢) المذكور قريبًا، وتمسك به أيضًا من زعم أن المعراج كان في ليلة غير ليلة الإسراء إلى بيت المقدس، فأمّا العروج ففي غير هذه الرواية من الأخبار أنه لم يكن على البراق بل رقي المعراج، وهو السلّم كما وقع مصرحًا به في حديث أبي سعيد عند ابن إسحاق والبيهقي في «الدلائل» ولفظه «فإذا أنا بدابة كالبغل مضطرب الأذنين يقال له البراق، وكانت الأنبياء تركبه قبلي، فركبته» فذكر الحديث قال: «ثم دخلت أنا وجبريل بيت المقدس فصليت، ثم أتيت بالمعراج»، وفي رواية ابن إسحاق «سمعت رسول الله على يقول: لما فرغت مما كان في بيت المقدس أتي بالمعراج فلم أر قط شيئًا كان أحسن منه، وهو الذي يمد إليه الميت عينيه إذا حضر، فأصعدني صاحبي فيه حتى انتهى بي إلى باب من أبواب السماء» الحديث، وفي رواية لأبي سعيد في شرف المصطفى أنه «أتى بالمعراج من جنة الفردوس وأنه وجبريل»، وفي رواية لأبي سعيد في شرف المصطفى أنه «أتى بالمعراج من جنة الفردوس وأنه منضد باللؤلؤ وعن يمينه ملائكة وعن يساره ملائكة».

وأما المحتج بالتعدد فلا حجة له لاحتمال أن يكون التقصير في ذلك الإسراء من الراوي، وقد حفظه ثابت عن أنس عن النبي على قال: «أتيت بالبراق وصفه قال: وركبته حتى أتيت بيت المقدس فربطته بالحلقة التي تربط بها الأنبياء، ثم دخلت المسجد فصليت فيه ركعتين، ثم خرجت فجاءني جبريل بإناءين فذكر القصة قال: ثم عرج بي إلى السماء»، وحديث أبي سعيد دال على الاتحاد، وقد تقدم شيء من هذا البحث في أول الصلاة (٣). وقوله في رواية ثابت: «فربطته بالحلقة» أنكره حديفة، فروى أحمد والترمذي من حديث حذيفة قال: «تحدثون أنه ربطه، أخاف أن يفر منه وقد سخرة له عالم الغيب والشهادة؟!» قال البيهقي: المثبت مقدم على النافي، يعني من أثبت ربط البراق والصلاة في بيت المقدس معه زيادة علم على نفي ذلك، فهو

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۵۰)، كتاب الصلاة، بأب ١، - ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) بهجة النفوس (٣/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) (٢/ ٥٠)، كتاب الصلاة، باب١.

أولى بالقبول، ووقع في رواية بريدة عند البزار «لماكان ليلة أسري به فأتى جبريل الصخرة التي ببيت المقدس فوضع إصبعه فيها فخرقها فشدبها البراق»، ونحوه للترمذي.

وأنكر حذيفة أيضًا في هذا الحديث أنه وي بيت المقدس، واحتج بأنه لوصلى فيه لكتب عليكم الصلاة فيه كما كتب عليكم الصلاة في البيت العتيق. والجواب عنه منع التلازم في الصلاة إن كان أراد بقوله: «كتب عليكم» الفرض وإن أراد التشريع فنلتزمه، وقد شرع النبي الصلاة في بيت المقدس فقرنه بالمسجد الحرام ومسجده في شد الرحال، وذكر فضيلة الصلاة فيه في غير ما حديث، وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي «حتى أتيت بيت المقدس فأوثقت دابتي بالحلقة التي كانت الأنبياء تربط بها وفيه فدخلت أنا وجبريل بيت المقدس فصلى كل واحد منا ركعتين»، وفي رواية أبي عبيدة بن عبدالله بن مسعود عن أبيه نحوه وزاد «ثم دخلت المسجد فعرفت النبيين من بين قائم وراكع وساجد، ثم أقيمت الصلاة فأممتهم»، وفي رواية يزيد بن أبي مالك عن أنس عند ابن أبي حاتم «فلم ألبث إلا يسيرًا حتى المتمتهم»، وفي حديث ابن مسعود عند مسلم «وحانت الصلاة فأممتهم»، وفي حديث ابن مسعود عند مسلم «وحانت الصلاة فأممتهم»، وفي حديث ابن عباس عند أحمد «فلما أتى النبي الشي المسجد الأقصى قام يصلي، فإذا النبيون أجمعون يصلون معه»، وفي حديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال أصلي حيث صلى رسول الله وفي مديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال اللهي حيث صلى رسول الله وفي مديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال الملي حيث صلى رسول الله وفي مديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال الملي حيث صلى رسول الله وفي مديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال الملي حيث صلى رسول الله وفي عديث عمر عند أحمد أيضًا أنه «لما دخل بيت المقدس قال الله قبله .

قال عياض (١): يحتمل أن يكون صلى بالأنبياء جميعًا في بيت المقدس، ثم صعد منهم إلى السماوات من ذكر أنه ﷺ رآه، ويحتمل أن تكون صلاته بهم بعد أن هبط من السماء فهبطوا أيضًا. وقال غيره: رؤيته إياهم في السماء محمولة على رؤية أرواحهم إلا عيسى لما ثبت أنه رفع بجسده، وقد قيل في إدريس أيضًا ذلك، وأما الذين صلوا معه في بيت المقدس فيحتمل الأرواح خاصة، ويحتمل الأجساد بأرواحها، والأظهر أن صلاته بهم ببيت المقدس كان قبل العروج. والله أعلم.

قوله: (السماء الدنيا) في حديث أبي سعيد في ذكر الأنبياء عند البيهقي «إلى باب من أبواب السماء يقال له باب الحفظة، وعليه ملك يقال له إسماعيل و تحت يده اثنا عشر ألف ملك».

7.9

<sup>(</sup>١) الشفا (٢/ ٢٣٨).

قوله: (فاستفتح) تقدم القول فيه في أول الصلاة (١) وأن قولهم: «أرسل إليه» أي للعروج، وليس المراد أصل البعث لأن ذلك كان قداشتهر في الملكوت الأعلى، وقيل: سألوا تعجبًا من نعمة الله عليه بذلك أو استبشارًا به، وقد علموا أن بشرًا لا يترقى هذا الترقي إلا بإذن الله تعالى، وأن جبريل لا يصعد بمن لم يرسل إليه، وقوله: «من معك» يشعر بأنهم أحسوا معه برفيق وإلا لكان السؤال بلفظ «أمعك أحد»، وذلك الإحساس إما بمشاهدة لكون السماء شفافة، وإما بأمر معنوي كزيادة أنوار أو نحوها يشعر بتجدد أمر يحسن معه السؤال بهذه الصيغة. وفي قول: المحمد الله أن الاسم أولى في التعريف من الكنية، وقيل: الحكمة في سؤال الملائكة «وقد بعث إليه؟» أن الله أراد إطلاع نبيه على أنه معروف عند الملأ الأعلى لأنهم قالوا: «أو بعث إليه؟» فدل على أنهم كانوا يعرفون أن ذلك سيقع له؛ وإلا لكانوا يقولون: ومن محمد؟ عثلاً.

قوله: (مرحبًا به) أي أصاب رحبًا وسعة ، وكنى بذلك عن الانشراح ، واستنبط منه ابن المنير جواز رد السلام بغير لفظ السلام ، وتعقب بأن قول الملك «مرحبًا به» ليس ردًا للسلام فإنه كان قبل أن يفتح الباب والسياق يرشد إليه ، وقد نبه على ذلك ابن أبي جمرة (٢٠) ، ووقع هنا أن جبريل قال له عند كل واحد منهم «سلم عليه قال: فسلمت عليه فرد على السلام» ، وفيه إشارة إلى أنه رآهم قبل ذلك .

قوله: (فنعم المجيء جاء) قيل: المخصوص بالمدح محذوف، وفيه تقديم وتأخير، والتقدير «جاء فنعم المجيء مجيئه»، وقال ابن مالك<sup>(٣)</sup>: في هذا الكلام شاهد على الاستغناء بالصلة عن الموصول أو الصفة عن الموصوف في باب «نِعْمَ»؛ لأنها تحتاج إلى فاعل هو (المجيء)، وإلى مخصوص بمعناها وهو مبتدأ مخبر عنه بـ (نِعْمَ) وفاعلها، فهو في هذا الكلام وشبهه موصول أو موصوف بجاء، والتقدير: نِعم المجيء الذي جاء، أو نِعم المجيء مجيء جاءه، وكونه موصولاً أجود لأنه مخبر عنه، والمخبر عنه إذا كان معرفة أولى من كونه نكرة.

قوله: (فإذا فيها آدم، فقال: هذا أبوك آدم) زاد في رواية أنس عن أبي ذر أول الصلاة (٤) ذكر

talian it filman italian kataman t

That is a second of the first place of

<sup>(</sup>١) (٢/٠٥)، كتاب الصيلاة، باب ١، ح ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) بهجة النفوس (٣/ ١٩١).

<sup>(</sup>٣) شواهدالتوضيح (ص: ١٦٩).

<sup>(</sup>٤) (٢/ ٥٠)، كتاب الصلاة، باب ١، ح ٣٤٩.

النسم التي عن يمينه وعن شماله، وتقدم القول فيه، وذكرت هناك احتمالاً أن يكون المراد بالنسم المرئية لآدم هي التي لم تدخل الأجساد بعد، ثم ظهر لي الآن احتمال آخر وهو أن يكون المراد بها من خرجت من الأجساد حين خروجها لأنها مستقرة، ولا يلزم من رؤية آدم لها وهو في السماء الدنيا أن يفتح لها أبواب السماء ولا تلجها، وقد وقع في حديث أبي سعيد عند البيهقي ما يؤيده ولفظه «فإذا أنا بآدم تعرض عليه أرواح ذريته المؤمنين فيقول: روح طيبة ونفس طيبة اجعلوها في عليين، ثم تعرض عليه أرواح ذريته الفجار فيقول: روح اخبيثة النفس خبيثة، اجعلوها في سجين، وفي حديث أبي هريرة عند البزار «فإذا عن يمينه باب يخرج منه ريح طيبة، وعن شماله باب يخرج منه ريح خبيثة الحديث، فظهر من الحديثين عدم مخصوصة.

قوله: (بالابن الصالح والنبي الصالح) قيل: اقتصر الأنبياء على وصفه بهذه الصفة وتواردوا عليها لأن الصلاح صفة تشمل خلال الخير، ولذلك كررها كل منهم عند كل صفة، والصالح هو الذي يقوم بما يلزمه من حقوق الله وحقوق العباد، فمن ثم كانت كلمة جامعة لمعاني الخير، وفي قول آدم: «بالابن الصالح» إشارة إلى افتخاره بأبوة النبي على وسيأتي في التوحيد (٢) بيان الحكمة في خصوص منازل الأنبياء من السماء.

قوله: (ثم صعد بي حتى أتى السماء الثانية) وفيه «فإذا يحيى وعيسى وهما ابنا خالة» قال النووي (٢): قال ابن السكيت (٤): يقال ابنا خالة ولا يقال ابنا عمة ، ويقال ابنا عم ولا يقال ابنا خال الحال الهـ. ولم يبين سبب ذلك ، والسبب فيه أن ابني الخالة أم كل منهما خالة الآخر لزومًا ، بخلاف ابني العمة ، وقد توافقت هذه الرواية مع رواية ثابت عن أنس عند مسلم أن في الأولى آدم وفي الثانية يحيى وعيسى ، وفي الثالثة يوسف ، وفي الرابعة إدريس ، وفي الخامسة هارون ، وفي السادسة موسى ، وفي السابعة إبراهيم وخالف ذلك الزهري في روايته عن أنس عن أبي ذر أنه لم يثبت أسماءهم وقال فيه: «وإبراهيم في السماء السادسة».

<sup>(1) (1/</sup> ۲۸۲، ۳۸۲).

<sup>(</sup>٢) (١٧/ ٥٢٤)، كتاب التوحيد، باب ٣٧، ح١٥٥٧.

<sup>(</sup>٣) المنهاج (٢/١٢).

<sup>(</sup>٤) إصلاح المنطق (ص: ٣١٢).

ووقع في رواية شويك عن أنس أن إدريس في الثالثة، وهارون في الرابعة، وآخر في الخامسة، وسياقه يدل على أنه لم يضبط منازلهم أيضًا كما صرح به الزهري، ورواية من ضبط أولى ولاسيما مع اتفاق قتادة وثابت، وقد وافقهما يزيد بن أبي مالك عن أنس، إلا أنه خالف في إدريس وهارون فقال: هارون في الرابعة، وإدريس في الخامسة. ووافقهم أبوسعيد إلا أن في رواية يوسف في الثانية ، وعيسي ويحيى في الثالثة ، والأول أثبت ، وقد استشكل رؤية الأنبياء في السماوات مع أن أجسادهم مستقرة في قبورهم بالأرض، وأجيب بأن أرواحهم تشكلت بصور أجسادهم أو أحضرت أجسادهم لملاقاة النبي على تلك الليلة تشريفًا له وتكريمًا، ويؤيده حديث عبد الرحمن بن هاشم عن أنس ففيه الوبعث له آدم فمن دونه من الأنبياء افافهم، وقد تقدمت الإشارة إليه في الباب الذي قبله.

قوله: (فلما خلصت إذا يوسف) زاد مسلم في رواية ثابت عن أنس «فإذا هو قد أعطي شطر الحسن»، وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي وأبي هريرة عند ابن عائذ والطبر اني «فإذا أنا برجل أحسن ما خلق الله، قد فضل الناس بالحسن كالقمر ليلة البدر على سائر الكواكب»، وهذا ظاهره أن يوسف عليه السلام كان أحسن من جميع الناس، لكن روى الترمذي من حديث أنس «ما بعث الله نبيًا إلا حسن الوجه حسن الصوت، وكان نبيكم أحسنهم وجهًا وأحسنهم صوتًا»، فعلى هذا فيحمل حديث المعراج على أن المراد غير النبي على، ويؤيده قول من قال: إن المتكلم لا يدخل في عموم خطابه، وأما حديث الباب فقد حمله ابن المنير على أن المراد أن يوسف أعطي شطر الحسن الذي أوتيه نبينا ﷺ. والله أعلم.

وقد أختلف في الحكمة في اختصاص كل منهم بالسماء التي التقاه بها، فقيل ليظهر تفاضلهم في الدرجات، وقيل: لمناسبة تتعلق بالحكمة في الاقتصار على هؤلاء دون غيرهم من الأنبياء، فقيل: أمروا بملاقاته فمنهم من أدركه في أول وهلة ومنهم من تأخر فلحق ومنهم من فاته، وهذا زيفه السهيلي فأصاب، وقيل: الحكمة في الاقتصار على هؤلاء المذكورين للإشارة إلى ما سيقع له على مع قومه من نظير ما وقع لكل منهم ؛ فأما آدم فوقع التنبيه بما وقع له من الخروج من الجنة إلى الأرض بما سيقع للنبي ﷺ من الهجرة إلى المدينة، والجامع بينهما  $rac{f v}{}$  ما حصل لكل منهما من المشقة وكراهة فراق ما ألفه من الوطن ، / ثم كان مآل كل منهما أن يرجع إلى موطنه الذي أخرج منه. وبعيسي ويحيى على ما وقع له من أول الهجرة من عداوة اليهود وتماديهم على البغي عليه وإرادتهم وصول السوء إليه. وبيوسف على ما وقع له من

إخوته من قريش في نصبهم الحرب له وإرادتهم هلاكه وكانت العاقبة له، وقد أشار إلى ذلك بقوله لقريش يوم الفتح: «أقول كما قال يوسف: ﴿ لَا تَثْرِيبَ عَلَيْكُمُ ﴾ [يوسف: ١٩]». وبإدريس على رفيع منزلته عند الله. وبهارون على أن قومه رجعوا إلى محبته بعد أن آذوه. وبموسى على ما وقع له من معالجة قومه، وقد أشار إلى ذلك بقوله: «لقد أوذي موسى بأكثر من هذا فصبر». وبإبراهيم في استناده إلى البيت المعمور بما ختم له على أخر عمره من إقامة منسك الحج وتعظيم البيت، وهذه مناسبات لطيفة أبداها السهيلي فأور دتها منقحة ملخصة.

وقد زاد ابن المنير في ذلك أشياء أضربت عنها إذ أكثرها في المفاضلة بين الأنبياء والإشارة في هذا المقام عندي أولى من تطويل العبارة، وذكر في مناسبة لقاء إبراهيم في السماء السابعة معنى لطيفًا زائدًا، وهو ما اتفق له على من دخول مكة في السنة السابعة وطوافه بالبيت، ولم يتفق له الوصول إليها بعد الهجرة قبل هذه، بل قصدها في السنة السادسة فصدوه عن ذلك كما تقدم بسطه في كتاب الشروط (۱) \_، قال ابن أبي جمرة (۱) : الحكمة في كون آدم في السماء الدنيا لأنه أول الأبياء وهو أصل فكان أولاً في الأولى، ولأجل تأنيس النبوة بالأبوة، وعيسى في الثانية لأنه أقرب الأنبياء عهدًا من محمد، ويليه يوسف لأن أمة محمد تدخل الجنة على صورته، وإدريس في الرابعة لقوله: ﴿ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ [مريم: ٥٧]، والرابعة من السبع وسط معتدل، وهارون لقربه من أخيه موسى، وموسى أرفع منه لفضل كلام الله، وإبراهيم لأنه الأب الأخير فناسب أن يتجدد للنبي على بلقيه أنس لتوجهه بعده إلى عام آخر، وأيضًا فمنزلة الخليل تقتضي أن تكون أرفع المنازل ومنزلة الحبيب أرفع من منزلته، فلذلك ارتفع النبي على عن منزلة البراهيم إلى قاب قوسين أو أدنى.

قوله في قصة موسى: (فلما تجاوزت بكى، قيل له: ما يبكيك؟ قال: أبكي لأن غلامًا بعث بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر ممن يدخلها من أمتي) وفي رواية شريك عن أنس «لم أظن أحدًا يرفع عليًّ»، وفي حديث أبي سعيد: «قال موسى: يزعم بنو إسرائيل أني أكرم على الله، وهذا أكرم على الله مني»، زاد الأموي في روايته «ولو كان هذا وحده هان عليًّ، ولكن معه أمته وهم أفضل الأمم عند الله»، وفي رواية أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود عن أبيه أنه «مر بموسى عليه السلام وهو يرفع صوته فيقول: أكرمته وفضلته. فقال جبريل: هذا موسى. قلت: ومن

<sup>(</sup>١) (٦/ ١٢١)، كتاب الشروط، باب ١٥، - ٢٧٣١.

<sup>(</sup>۲) بهجة النفوس (٣/ ١٩١ - ١٩٢).

يعاتب؟ قال: يعاتب ويع فيك . قلت : ويزفع صوته على ربه؟ قال : إن الله قد عرف له حدته ، وفي حديث ابن مسعود عند الحارث وأبي يعلى والبزار وسمعت صوتًا وتذمرًا ، فسألت جبريل فقال : هذا موسي . قلت : على من تذمره ؟ قال : على ربه . قلت : على ربه ؟ ! قال : إنه يعرف ذلك منه » .

قال العلماء: لم يكن بكاء مومئى حسدًا معاذ الله فإن الحسد في ذلك العالم منزوع عن آحاد المؤمنين فكيف بمن اصطفاه الله تعالى، بل كان أسفًا على ما فاته من الأجر الذي يترتب عليه رفع الدرجة بسبب ما وقع من أمته من كثرة المخالفة المقتضية لتنقيص أجورهم المستلزم لتنقيص أجره؛ لأن لكل نبي مثل أجركل من اتبعه، ولهذا كان من اتبعه من أمته في العدد دون من اتبع نبينا على مع طول معتقم بالنسبة لهذه الأمة، وأما قوله: «غلام» فليس على سبيل النقوم، بل على سبيل التنويه بقدرة الله وعظيم كرمه إذ أعطى لمن كان في ذلك السن ما لم يعطه أحدًا قبله ممن هو أسن منه، وقد وقع من موسى من العناية بهذه الأمة من أمر الصلاة ما لم يقع لغيره، ووقعت الإشارة لذلك في حديث أبي هريرة عند الطبري والبزار، قال عليه الصلاة أو السلام: «كان موسى أهدهم عليّ حين مررت به: وخيرهم لي حين رجعت إليه»، وفي حديث أبي سعيد «فأقبلت راجعًا، فمررت بموسى ونعم الصاحب كان لكم م، فسألني: كم فرض عليك ربك؟ المحديث.

قال ابن أبي جمرة (١): إن الله جعل الرحمة في قلوب الأنبياء أكثر مما جعل في قلوب غيرهم، لذلك بكي رحمة لأمته. وأما قوله: «هذا الغلام» فأشار إلى صغر سنه بالنسبة إليه. قال الخطابي (٢): العرب تسمي الرجل المستجمع السن غلامًا ما دامت فيه بقية من القوة. انتهى. ويظهر لي أن موسى عليه السلام أشار إلى ما أنعم الله به على نبينا عليهما الصلاة والسلام من استمرار القوة في الكهولية وإلى أن دخل في سن الشيخوخة ولم يدخل على بدنه هرم ولا اعترى قوته نقص، حتى أن الناس في قدومه المدينة حكما سيأتي من حديث أنس لما رأوه مردفًا أبا بكر أطلقوا عليه اسم الشاب وعلى أبي بكر اسم الشيخ مع كونه في العمر أسن من أبي بكر. والله أعلم وقال القرطبي (٣): الحكمة في تخصيص موسى بمراجعة النبي الله في

717

بهجة النفوس (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>۲) غريب الحديث (۱/۲٤٥).

<sup>(</sup>٣) المفهم (١/ ٣٩٢).

أمر الصلاة لعلها لكون أمة موسى كلفت من الصلوات بما لم تكلف به غيرها من الأمم، فثقلت عليهم، فأشفق موسى على أمة محمد من مثل ذلك، ويشير إلى ذلك قوله: «إني قد جربت الناس قبلك» انتهى.

وقال غيره: لعلها من جهة أنه ليس في الأنبياء من له أتباع أكثر من موسى ولا من له كتاب أكبر ولا أجمع للأحكام من هذه الجهة مضاهيًا للنبي على الله الله الله الله الله الله عليه من غير أن يريد زواله عنه ، وناسب أن يطلعه على ما وقع له وينصحه فيما يتعلق به ، ويحتمل أن يكون موسى لما غلب عليه في الابتداء الأسف على نقص حظ أمته بالنسبة لأمة محمد حتى تمنى ما تمنى أن يكون ، استدرك ذلك ببذل النصيحة لهم والشفقة عليهم ليزيل ما عساه أن يتوهم عليه فيما وقع منه في الابتداء . وذكر السهيلي أن الحكمة في ذلك أنه كان رأى في مناجاته صفة أمة محمد على فدعا الله أن يجعله منهم ، فكان إشفاقه عليهم كعناية من هو منهم . وتقدم في أول الصلاة (١) شيء من هذا ، ومما يتعلق بأمر موسى بالترديد مرارًا . والعلم عند الله تعالى . وقد وقع من موسى عليه السلام في هذه القصة من مراعاة جانب النبي على أمسك عن جميع ما وقع له حتى فارقه النبي النه أدبًا معه وحسن عشرة ، فلما فارقه بكى وقال ما قال .

قوله: (فإذا إبراهيم) في حديث أبي سعيد «فإذا أنا بإبراهيم خليل الرحمن مسندًا ظهره إلى البيت المعمور كأحسن الرجال»، وفي حديث أبي هريرة عند الطبري «فإذا هو برجل أشمط جالس عندباب الجنة على كرسي».

(تكملة): اختلف في حال الأنبياء عند لقي النبي على إياهم ليلة الإسراء هل أسري بأجسادهم لملاقاة النبي على تلك الليلة، أو أن أرواحهم مستقرة في الأماكن التي لقيهم النبي المواواحهم مشكلة بشكل أجسادهم كما جزم به أبو الوفاء بن عقيل، واختار الأول بعض شيوخنا، واحتج بما ثبت في مسلم عن أنس أن النبي على قائمًا واحتج بما ثبت في مسلم عن أنس أن النبي على قائمًا يصلي في قبره " فدل على أنه أسري به لما مر به. قلت: وليس ذلك بلازم بل يجوز أن يكون لروحه اتصال بجسده في الأرض، فلذلك يتمكن من الصلاة وروحه مستقرة في السماء.

قوله: (ثم رُفعتُ إلى سدرة المنتهى) كذا للأكثر بضم الراء وسكون العين وضم التاء من «رفعت» بضمير المتكلم وبعده حرف جر، وللكشميهني «رفعت» بفتح العين وسكون التاء أي

<sup>(</sup>۱) (۲/ ٥٦)، كتاب الصلاة، باب ١، ح ٣٤٩.

السدرة لي باللام أي من أجلي، وكذا تقدم في بدء الخلق (١) ، ويجمع بين الروايتين بأن المراد أنه رفع إليها أي ارتقى به وظهرت له ، والرفع إلى الشيء يطلق على التقريب منه ، وقد قيل في قوله تعالى : ﴿ وَفُرْشِ مَرْفُوعَةٍ ﴾ [الواقعة : ٣٤] أي تقترب لهم ، ووقع بيان سبب تسميتها سدرة المنتهى في حديث ابن مسعود عند مسلم ولفظه «لما أسري برسول الله على قال : انتهى بي إلى سدرة المنتهى وهي في السماء / السادسة وإليها ينتهي ما يعرج من الأرض فيقبض منها ، وإليها ينتهي ما يعرج من الأرض فيقبض منها ، وإليها ينتهي ما يهبط فيقبض منها ، وقال النووي (٢) : سميت سدرة المنتهى لأن علم الملائكة ينتهي إليها ، ولم يجاوزها أحد إلا رسول الله على الله المها .

717

قلت: وهذا لا يعارض حديث ابن مسعود المتقدم، لكن حديث ابن مسعود ثابت في الصحيح فهو أولى بالاعتماد. قلت: وأورد النووي هذا بصيغة التمريض فقال: وحُكِي عن ابن مسعود أنها سميت بذلك . . . إلخ ، هكذا أورده فأشعر بضعفه عنده ، ولاسيما ولم يصرح برفعه ، وهو صحيح مرفوع ، وقال القرطبي في «المفهم» (۳) : ظاهر حديث أنس أنها في السابعة لقوله بعد ذكر السماء السابعة : «ثم ذهب بي إلى السدرة» ، وفي حديث ابن مسعود أنها في السادسة ، وهذا تعارض لا شك فيه ، وحديث أنس هو قول الأكثر ، وهو الذي يقتضيه وصفها بأنها التي ينتهي إليها علم كل نبي مرسل وكل ملك مقرب على ما قال كعب ، قال : وما خلفها غيب لا يعلمه إلا الله أو من أعلمه ، وبهذا جزم إسماعيل بن أحمد ، وقال غيره : إليها منتهى أرواح الشهداء ، قال : ويترجح حديث أنس بأنه مرفوع ، وحديث ابن مسعود موقوف ، كذا قال ، ولم يعرج على الجمع بل جزم بالتعارض .

قلت: ولا يعارض قوله: «إنها في السادسة» ما دلت عليه بقية الأخبار أنه وصل إليها بعد أن دخل السماء السابعة لأنه يحمل على أن أصلها في السماء السادسة وأغصانها وفروعها في السابعة، وليس في السادسة منها إلا أصل ساقها، وتقدم في حديث أبي ذر أول الصلاة (٤٠) «فغشيها ألوان لا أدري ما هي»، وبقية حديث ابن مسعود المذكور «قال الله تعالى: ﴿ إِذْ يَعْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى ﴾ [النجم: ١٦] قال: فراش من ذهب» كذا فسر المبهم في قوله: ﴿ مَا يَغْشَى ﴾

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۵۱۰)، كتاب بدء الخلق، باب ۲، - ۳۲۰۷.

<sup>(</sup>٢) المنهاج (٢/٢١٣).

<sup>(41) (1/397).</sup> 

<sup>(</sup>٤) (٢/ ٥١)، كتاب الصلاة، بآب ١، - ٣٤٩.

بالفراش، ووقع في رواية يزيد بن أبي مالك عن أنس «جراد من ذهب»، قال البيضاوي: «وذكر الفراش وقع على سبيل التمثيل؛ لأن من شأن الشجر أن يسقط عليها الجراد وشبهه، وجعلها من الذهب لصفاء لونها وإضاءتها في نفسها» انتهى. ويجوز أن يكون من الذهب حقيقة ويخلق فيه الطيران، والقدرة صالحة لذلك، وفي حديث أبي سعيد وابن عباس «يغشاها الملائكة»، وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي «على كل ورقة منها ملك»، ووقع في رواية ثابت عن أنس عند مسلم «فلما غشيها من أمر الله ما غشيها تغيرت، فما أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها من جنسها»، وفي رواية حميد عن أنس عند ابن مردويه نحوه لكن قال: تحولت قوتًا ونحو ذلك.

قوله: (فإذا نبقها) بفتح النون وكسر الموحدة وسكونها أيضًا، قال ابن دحية: والأول هو الذي ثبت في الرواية، أي التحريك، والنبق معروف وهو ثمر السدر.

قوله: (مثل قلال هجر) قال الخطابي (١): القلال بالكسر جمع قلة بالضم هي الجرار، يريد أن ثمرها في الكبر مثل القلال، وكانت معروفة عند المخاطبين فلذلك وقع التمثيل بها، قال: وهي التي وقع تحديد الماء الكثير بها في قوله: «إذا بلغ الماء قلتين» (٢)، وقوله: «هجر» بفتح الهاء والجيم بلدة لا تنصرف للتأنيث والعلمية، ويجوز الصرف.

قوله: (وإذا ورقها مثل آذان الفيلة) بكسر الفاء وفتح التحتانية بعدها لام جمع فيل، ووقع في بدء الخلق (٣) «مثل آذان الفيول»، وهو جمع فيل أيضًا، قال ابن دحية: اختيرت السدرة دون غيرها لأن فيها ثلاثة أوصاف: ظل ممدود، وطعام لذيذ، ورائحة زكية فكانت بمنزلة الإيمان الذي يجمع القول والعمل والنية، والظل بمنزلة العمل، والطعم بمنزلة النية، والرائحة بمنزلة القول.

قوله: (وإذا أربعة أنهار) في بدء الخلق «فإذا في أصلها ـ أي في أصل سدرة المنتهى ـ أربعة أنهار»، ولمسلم «يخرج من أصلها»، ووقع في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة «أربعة أنهار من الجنة: النيل والفرات وسيحان وجيحان» فيحتمل أن تكون/ سدرة المنتهى مغروسة كالجنة والأنهار تخرج من تحتها فيصح أنها من الجنة .

<sup>(</sup>١) الأعلام (٣/ ١٦٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (ح٦٣)، والترمذي (ح٦٧).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٥١١)، كتاب بدء الخلق، باب ٦، ح٣٢٠٧.

قوله: (أما الباطنان ففي المجنة) قال ابن أبي جمرة (١) فيه أن الباطن أجل من الظاهر؛ لأن الباطن جعل في دار البقاء والمظاهر جعل في دار الفناء، ومن ثم كان الاعتماد على ما في الباطن كما قال على الله لا ينظر إلى صوركم ولكن ينظر إلى قلوبكم».

قوله: (وأما المظاهران فالنيل والغرات) وقع في رواية شريك كما سيأتي في التوحيد (٢) أنه وأى في السماء الدنيا نهرين يطردان فقال له جبريل: هما النيل والفرات عنصرهما. والجمع بينهما أنه وأى هذين النهرين عند سدرة المنتهى مع نهري الجنة ورآهما في السماء الدنيا دون نهري الجثة وأراد بالعنصر عنصر امتيازهما بسماء الدنيا، كذا قال ابن دحية ، ووقع في حديث شريك أيضًا «ومضى به يرقى السماء فإذا هو بنهر آخر عليه قصر من لؤلؤ وزبرجد، فضرب بيده فإذا هو ممك أذفر، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي وزبرجد، فضرب بيده فإذا هو ممك ظهر السماء السابعة حتى انتهى إلى نهر عليه خيام اللؤلؤ إبراهيم قال: «ثم انطلق بي على ظهر السماء السابعة حتى انتهى إلى نهر عليه خيام اللؤلؤ والياقوت والزبرجد، وعليه طير خضر، أنعم طير رأيت، قال جبريل: هذا الكوثر الذي أشد بياضًا من اللبن، قال في فأخذت من آنيته فاغتر فت من ذلك الماء فشربت فإذا هو أحلى أشد بياضًا من اللبن، قال في فأخذت من آنيته فاغتر فت من ذلك الماء فشربت فإذا هو أحلى من العسل وأشد رائحة من المسك»، وفي حديث أبي سعيد «فإذا فيها عين تجري يقال لها السلسبيل، فينشق منها نهران أحدهما الكوثر والآخريقال له نهر الرحمة»، قلت: فيمكن أن يفسر بهما النهران الباطنان المذكوران في حديث الباب، وكذا روي عن مقاتل قال: الباطنان السلسبيل والكوثر.

وأما الحديث الذي أخرجه مسلم بلفظ «سيحان وجيحان والنيل والفرات من أنهار الجنة» فلا يغاير هذا؛ لأن المراد به أن في الأرض أربعة أنهار أصلها من الجنة، وحينئذ لم يثبت لسيحون وجيحون أنهما ينبعان من أصل سدرة المنتهى، فيمتاز النيل والفرات عليهما بذلك، وأما الباطنان المذكوران في حديث الباب فهما غير سيحون وجيحون. والله أعلم. قال النووي (٣): في هذا الحديث أن أصل النيل والفرات من الجنة، وأنهما يخرجان من أصل سدرة المنتهى، ثم يسيران فيها ثم يخرجان منها،

<sup>(</sup>١) بهجة النفوس (٣/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) (١٧/ ٥٢٤)، كتاب التوحيد، باب ٣٧، ح١٥٥٧.

<sup>(</sup>T) المنهاج (Y/ £YY).

وهذا لا يمنعه العقل، وقد شهد به ظاهر الخبر فليعتمد. وأما قول عياض (١): إن الحديث يدل على أن أصل سدرة المنتهى في الأرض لكونه قال: إن النيل والفرات يخرجان من أصلها وهما بالمشاهدة يخرجان من الأرض فيلزم منه أن يكون أصل السدرة في الأرض. وهو متعقب؛ فإن المراد بكونهما يخرجان من أصلها غير خروجهما بالنبع من الأرض، والحاصل أن أصلها في الجنة وهما يخرجان أولاً من أصلها ثم يسيران إلى أن يستقرا في الأرض ثم ينبعان.

واستدل به على فضيلة ماء النيل والفرات لكون منبعهما من الجنة ، وكذا سيحان وجيحان ، قال القرطبي (٢): لعل ترك ذكرهما في حديث الإسراء لكونهما ليسا أصلاً برأسهما ، وإنما يحتمل أن يتفرعا عن النيل والفرات ، قال : وقيل : وإنما أطلق على هذه الأنهار أنها من الجنة تشبيهًا لها بأنهار الجنة لما فيها من شدة العذوبة والحسن والبركة ، والأول أولى . والله أعلم .

(تنبيه): الفرات بالمثناة في الخط في حالتي الوصل والوقف في القراءات المشهورة، / وجاء في قراءة شاذة أنها هاء تأنيث، وشبهها أبو المظفر بن الليث بالتابوت والتابوه.

قوله: (ثم رفع لي البيت المعمور) زاد الكشميهني «يدخله كل يوم سبعون ألف ملك»، وتقدمت هذه الزيادة في بدء الخلق<sup>(۳)</sup> بزيادة «إذا خرجوا لم يعودوا آخر ما عليهم»، وكذا وقع مضمومًا إلى رواية قتادة عن أنس عن مالك بن صعصعة، وقد بينت في بدء الخلق أنه مدرج، وذكرت من فصله من رواية قتادة عن الحسن عن أبي هريرة، وقد قدمت ما يتعلق بالبيت المعمور هناك، ووقعت هذه الزيادة أيضًا عند مسلم من طريق ثابت عن أنس وفيه أيضًا «ثم لا يعودون إليه أبدًا»، وزاد ابن إسحاق في حديث أبي سعيد «إلى يوم القيامة»، وفي حديث أبي هريرة عند البزار أنه رأى هناك أقوامًا بيض الوجوه وأقوامًا في ألوانهم شيء، فدخلوا نهرًا فاغتسلوا فخرجوا وقد خلصت ألوانهم، فقال له جبريل: «هؤلاء من أمتك خلطوا عملاً صالحًا وآخر سيئًا»، وفي رواية أبي سعيد عند الأموي والبيهقي أنهم «دخلوا معه البيت المعمور وصلوا فيه جميعًا»، واستدل به على أن الملائكة أكثر المخلوقات لأنه لا يعرف من جميع العوامل من يتجدد من جنسه في كل يوم سبعون ألفًا غير ما ثبت عن الملائكة في هذا الخبر.

قوله: (ثم أتيت بإناء من خمر وإناء من لبن وإناء من عسل، فأخذت اللبن، فقال: هي

**Y 1 a** 

Commence of the second second

<sup>(</sup>١) الإكمال(١/٥٠٣).

<sup>(</sup>٢) المفهم (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٣) (٧/ ٥١١)، كتاب بدء الخلق، باب ٢، ح ٣٢٠٧٠

الفطرة التي أنت عليها) أي دين الإسلام، قال القرطبي: يحتمل أن يكون سبب تسمية اللبن فطرة الأنه أول شي و يدخل بطن المولود ويشق أمعاءه، والسر في ميل النبي الله ون غيره لكونه كان مألوفًا له، والمنظن المولود ويشق أمعاءه، وقد وقع في هذه الرواية أن إتيانه الآنية كان بعد وصوله إلى سدرة المنتهى، وسيأتي في الأشربة (۱) من طريق شعبة عن قتادة عن أنس قال: «قال رسول الله الله وأتيت بشلاثة أقداح» الحديث وهذا موافق لحديث الباب؛ إلا أن شعبة لم يذكر في الإسناد مالك بن أقداح» الحديث وفي حديث أبي هريرة عند ابن عائذ في حديث المعراج بعد ذكر إبراهيم قال: «ثم انطلقنا، فإذا نحن بثلاثة آنية مغطاة، فقال جبريل: يا محمد ألا تشرب مما سقاك ربك؟ ويت، فقال: ألا تشوب من الثالث؟ قلت: قدرويت. قال: وفقك الله»، وفي رواية البزار من رويت، فقال: ألا تشوب من الثالث؟ قلت: قدرويت. قال: وفقك الله»، وفي رواية البزار من ولم يذكر العسل.

وفي حديث ابن عباس عند أحمد: «فلما أتى المسجد الأقصى قام يصلى، فلما انصرف جيء بقدحين في أحدهما لبن وفي الآخر عسل، فأخذ اللبن» الحديث، وقد وقع عند مسلم من طريق ثابت عن أنس أيضًا أن إتيانه بالآنية كان ببيت المقدس قبل المعراج، ولفظه «ثم دخلت المسجد فصليت فيه ركعتين ثم خرجت فجاء جبريل بإناء من خمر وإناء من لبن، فأخذت اللبن، فقال جبريل: أخذت الفطرة، ثم عرج إلى السماء»، وفي حديث شداد بن أوس «فصليت من المسجد حيث شاء الله، وأخذني من العطش أشد ما أخذني، فأتيت بإناءين أحدهما لبن والآخر عسل، فعدلت بينهما، ثم هداني الله فأخذت اللبن، فقال شيخ بين يدي عني لجبريل أخذ صاحبك الفطرة»، وفي حديث أبي سعيد عند ابن إسحاق في قصة الإسراء فصلى بهم ـ يعني الأنبياء ـ ثم أتي بثلاثة آنية: إناء فيه لبن، وإناء فيه خمر، وإناء فيه ماء، فأخذت اللبن» الحديث، وفي مرسل الحسن عنده نحوه لكن لم يذكر إناء الماء.

ووقع بيان مكان عرض الآنية في رواية سعيد بن المسيب عن أبي هريرة عند المصنف كما سيأتي في أول الأشربة (٢) ولفظه «أتي رسول الله ﷺ ليلة أسري به بإيلياء بإناء فيه خمر وإنا فيه

<sup>(</sup>١) (٦٥٣/١٢)، كتاب الأشربة، باب ١٢، ح ٥٦١٠.

<sup>(</sup>۲) (۱۲/ ۸۸۷)، كتاب الأشربة، باب ١، ح ٢٥٥٠.

ويجمع بين هذا الاختلاف إما بحمل (ثم) على غير بابها من الترتيب وإنما هي بمعنى (الواو) هنا، وإما بوقوع عرض الآنية مرتين: مرة عند فراغه من الصلاة ببيت المقدس وسببه ما وقع له من العطش، ومرة عند وصوله إلى سدرة المنتهى ورؤية الأنهار الأربعة. أما الاختلاف في عدد الآنية وما فيها فيحمل على أن بعض الرواة ذكر ما لم يذكره الآخر، ومجموعها أربعة آنية فيها أربعة أشياء من الأنهار الأربعة التي رآها تخرج من أصل سدرة المنتهى، ووقع في حديث أبي هريرة عند الطبري لما ذكر سدرة المنتهى «يخرج أصلها من أنهار من ماء غير آسن، ومن لبن لم يتغير طعمه، ومن خمر لذة للشاربين، ومن عسل مصفى» فلعله عرض عليه من كل نهر إناء. وجاء عن كعب أن نهر العسل نهر النيل، ونهر اللبن نهر جيحان، ونهر الخمر نهر الفرات، ونهر الماء سيحان. والله أعلم.

قوله: (ثم فرضت علي الصلاة) تقدم ما يتعلق بها في الكلام على حديث أبي ذر في أول الصلاة (۱) ، والحكمة في تخصيص فرض الصلاة بليلة الإسراء أنه و المحكمة في تخصيص فرض الصلاة بليلة الإسراء أنه و المحكمة في تخصيص فرض الصلاة بليلة الإسراء أنه و الساجد فلا يقعد، فجمع الله الليلة تعبد الملائكة وأن منهم القائم فلا يقعد والراكع فلا يسجد والساجد فلا يقعد، فجمع الله له ولأمته تلك العبادات كلها في كل ركعة يصليها العبد، بشرائطها من الطمأنينة والإخلاص، أشار إلى ذلك ابن أبي جمرة (۲) ، وقال في اختصاص فرضيتها بليلة الإسراء إشارة إلى عظيم بيانها، ولذلك اختص فرضها بكونه بغير واسطة بل بمراجعات تعددت على ماسبق بيانه.

قوله: (ولكن أرضى وأسلم) في رواية الكشميهني «ولكني أرضى وأسلم» وفيه حذف تقدير الكلام: سألت ربي حتى استحييت فلا أرجع، فإني إن رجعت صرت غير راض ولا مسلم، ولكني أرضى وأسلم.

قوله: (أمضيت فريضتي، وخففت عن عبادي) تقدم أول الصلاة (٣) من رواية أنس عن

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۰۰)، كتاب الصلاة، باب ۱، ح ۳٤٩.

<sup>(</sup>٢) بهجة النفوس (٣/ ٢٠١، ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) (١/ ٥١)، كتاب الصلاة، باب ١، ح ٣٤٩.

أبي ذر «هن خمس وهن خمسون» وتقدم شرحه، وفي رواية ثابت عن أنس عند مسلم «حتى قال: يا محمد هي خمس صلوات في كل يوم وليلة، كل صلاة عشرة فتلك خمسون صلاة، ومن هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة الحديث، وسيأتي الكلام على هذه الزيادة في الرقاق (۱)، وفي رواية يزيد بن أبي مالك عن أنس عند النسائي «وأتيت سدرة المنتهى فغشيتني ضبابة، فخررت ساجدًا، فقيل لي: إني يوم خلقت السماوات والأرض فرضت عليك وعلى أمتك خمسين صلاة فقم بها أنت وأمتك «فذكر مراجعته مع موسى وفيه «فإنه فرض على بني إسرائيل صلاتان فما قامو إيهنا وقال في آخره: «فخمس بخمسين فقم بها أنت وأمتك. قال: فعرفت أنها عزمة من الله «فرجعت إلى موسى فقال لي ارجع ، فلم أرجع».

قوله: (فلما جاوزت ناداني مناد: أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي) هذا من أقوى ما استدل به على أن الله سبحانه وتعالى كلم نبيه محمدًا على الله الإسراء بغير واسطة.

(تكملة): وقع في غير هذه الرواية زيادات رآها ولله بعد سدرة المنتهى لم تذكر في هذه الرواية، منها ما تقدم في أول الصلاة (٢) «حتى ظهرت لمستوى أسمع فيه صريف الأقلام»، وفي رواية شريك عن أنس كما سيأتي في التوحيد (٣) - «حتى جاء سدرة المنتهى، ودنا الجبار رب العزة تبارك وتعالى فكان قاب قوسين أو أدنى، فأوحى إليه خمسين صلاة» الحديث، وقد استشكلت هذه الزيادة ويأتي الكلام على ذلك مستوفى إن شاء الله تعالى في كتاب التوحيد (٤)، وفي رواية أبي ذر من الزيادة أيضًا قثم أدخلت الجنة، فإذا فيها جنابذ اللؤلؤ، وإذا ترابها المسك»، وعند مسلم من طريق همام عن قتادة / عن أنس رفعه قبينا أنا أسير في الجنة إذا أنا بنهر حافتاه قباب الدر المجوف، وإذا طينه مسك أذفر، فقال جبريل: هذا الكوثر»، وله من طريق شيبان عن قتادة عن أنس «لماعرج بالنبي على» فذكر نحوه.

717

وعند ابن أبي حاتم وابن عائد من طريق يزيد بن أبي مالك عن أنس «ثم انطلق حتى انتهى بي إلى الشجرة، فغشيني من كل سحابة فيها من كل لون، فتأخر جبريل، وخررت ساجدًا»، وفي حديث ابن مسعود عند مسلم «وأعطى رسول الله على الصلوات الخمس، وخواتم سورة

<sup>(</sup>١) (١٤/١٤)، كتاب الرقاق، باب ٣١، - ٦٤٩١.

<sup>(</sup>٢) (١/ ٥١)، كتاب الصلاة، باب ١، خ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) (١٧/ ٥٣٤)، كتاب التوحيد، باب ٣٧، ح١٥٥٧.

<sup>(</sup>٤) (١٧/ ٢٥)، كتاب التوحيد، باب ٣٧، ح١٥٧.

البقرة، وغفر لمن لم يشرك بالله من أمته المقحمات \_ يعني الكبائر \_ "، وفي هذه الرواية من الزيادة «ثم انجلت عني السحابة وأخذبيدي جبريل، فانصر فت سريعًا فأتيت على إبراهيم فلم يقل شيئًا، ثم أتيت على موسى فقال: ما صنعت؟ "الحديث، وفيه أيضًا «فقال رسول الله على لجبريل: ما لي لم آت أهل سماء إلا رحبوا وضحكوا إليّ، غير رجل واحد فسلمت عليه فرد عليّ السلام ورحب بي ولم يضحك إليّ؟ قال: يا محمد ذاك مالك خازن جهنم، لم يضحك منذ خلق، ولو ضحك إلى أحد لضحك إليك "، وفي حديث حذيفة عند أحمد والترمذي «حتى فتحت لهما أبواب السماء فرأيا الجنة والنار، ووعد الآخرة أجمع ".

وفي حديث أبي سعيد «أنه عرض عليه الجنة، وإذا رمانها كأنه الدلاء؛ وإذا طيرها كأنها البخت، وأنه عرضت عليه النار، فإذا هي لو طرح فيها الحجارة والحديد لأكلتها»، وفي حديث شداد بن أوس «فإذا جهنم تكشف عن مثل الزرابي، ووجدتها مثل الحمة السخنة»، وزاد فيه أنه رآها في وادي بيت المقدس، وفي رواية يزيد بن أبي مالك عن أنس عند ابن أبي حاتم «أن جبريل قال: يا محمد هل سألت ربك أن يريك الحور العين؟ قال: نعم. قال: فانطلق إلى أولئك النسوة فسلم عليهن. قال: فأتيت إليهن فسلمت، فرددن، فقلت: من أنتن؟ فقلن: خيرات حسان» الحديث، وفي رواية أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود عن أبيه «أن إبراهيم الخليل عليه السلام قال للنبي عليه إنك لاق ربك الليلة، وإن أمتك آخر الأمم وأضعفها، فإن استطعت أن تكون حاجتك أو جلها في أمتك فافعل».

وفي رواية الواقدي بأسانيده في أول حديث الإسراء «كان النبي على يسأل ربه أن يريه الجنة والنار، فلما كانت ليلة السبت لسبع عشرة ليلة خلت من رمضان قبل الهجرة بثمانية عشر شهرًا وهو نائم في بيته ظهرًا أتاه جبريل وميكائيل فقالا: انطلق إلى ما سألت. فانطلقا به إلى ما بين المقام وزمزم، فأتي بالمعراج، فإذا هو أحسن شيء منظرًا، فعرجا به إلى السماوات، فلقي الأنبياء، وانتهى إلى سدرة المنتهى، ورأى الجنة والنار، وفرض عليه الخمس»، فلو ثبت هذا لكان ظاهرًا في أنه معراج آخر لقوله: إنه كان ظهرًا، وأن المعراج كان من مكة، وهو مخالف لما في الروايات الصحيحة في الأمرين معًا، ويعكر على التعدد قوله: إن الصلوات فرضت حينئذ، إلا إن حمل على أنه أعيد ذكره تأكيدًا، أو فرع على أن الأول كان منامًا وهذا يقظة أو بالعكس. والله أعلم.

وفي الحديث من الفوائد غير ما تقدم: أن للسماء أبوابًا حقيقة وحفظة موكلين بها، وفيه

إثبات الاستئذان، وأنه ينبغي لمن يستأذن أن يقول: أنا فلان، ولا يقتصر على أنا لأنه ينافي مطلوب الاستفهام، وأن الماريسام على القاعد وإن كان المار أفضل من القاعد، وفيه استحباب تلقى أهل الفضل بالبشر والترحيب والثناء والدعاء، وجواز مدح الإنسان المأمون عليه الافتتان في وجهه، وفيه جواز الاستناد إلى القبلة بالظهر وغيره مأخوذ من استناد إبراهيم إلى البيت المعمور وهو كالكعبة في أنه قبلة من كل جهة، وفيه جواز نسخ الحكم قبل وقوع الفعل، وقد سبق البحث فيه في أول الصلاة (١)، وفيه فضل السير بالليل على السير بالنهار لما وقع من الإسراء بالليل، ولذلك كانت أكثر عبادته علي بالليل، وكان أكثر سفره على بالليل، وقال على:  $\frac{V}{V1A}$  «عليكم بالدلجة فإن الأرض/ تطوى بالليل».

وفيه أن التجربة أقوى في تحصيل المطلوب من المعرفة الكثيرة، يستفاد ذلك من قول موسى عليه السلام للنبي اله عالج الناس قبله وجربهم، ويستفاد منه تحكيم العادة، والتنبيه بالأعلى على الأدنى لأنَّ من سلف من الأمم كانوا أقوى أبدانًا من هذه الأمة ، وقد قال موسى في كلامه إنه عالجهم على أقل من ذلك فما وافقوه، أشار إلى ذلك ابن أبي جمرة (٢) قال: ويستفاد منه أن مقام الخلة مقام الرضا والتسليم، ومقام التكليم مقام الإدلال والانبساط، ومن ثم استبد موسى بأمر النبي ﷺ بطلب التخفيف دون إبراهيم عليه السلام، مع أن للنبي ﷺ من الاختصاص بإبراهيم أزيد مما له من موسى لمقام الأبوة ورفعة المنزلة والاتباع في الملة ، وقال غيره: الحكمة في ذلك ما أشار إليه موسى عليه السلام في نفس الحديث من سبقه إلى معالجة قومه في هذه العبادة بعينها وأنهم خالفوه وعصوه .

وفيه أن الجنة والنار قد خلقتا؛ لقوله في بعض طرقه التي بينتها «عرضت على الجنة والنار» وقد تقدم البحث فيه في بدء الخلق (٢٠). وفيه استحباب الإكثار من سؤال الله تعالى وتكثير الشفاعة عنده، لما وقع منه على في إجابته مشورة موسى في سؤال التخفيف، وفيه فضيلة الاستحياء، وبذل النصيحة لمن يحتاج إليها وإن لم يستشر الناصح في ذلك.

الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا عمرو) هو ابن دينار.

<sup>(</sup>٢/ ٥٧)، كتاب الصلاة، باب ١، ح ٣٤٩. (1)

بهجة النفوس (٣/ ٢١٩). **(Y)** 

<sup>(</sup>٧/ ٥١٠)، كتاب بد الخلق، باب ٦، ح٢٠٧. (٣)

قوله: (في قوله) أي في تفسير قوله تعالى: (﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلرُّيَّا ٱلَّيِّ ٱلَّيْتَا الرَّيْعَا ٱلَّيْ الْمَتَافِ إِلَّا فِتَنَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ على ذلك حيث فهم عنه من إفراد الترجمتين، وقد قدمت أن ترجمته في أول الصلاة (١) تدل على ذلك حيث قال: (فرضت الصلاة على النبي اللهِ ليلة الإسراء»، وقد تمسك بكلام ابن عباس هذا من قال الإسراء كان في المنام، ومن قال إنه كان في اليقظة، فالأول أخذ من لفظ الرؤيا قال: لأن هذا اللهظ مختص برؤيا المنام، ومن قال بالثاني فمن قوله أربها ليلة الإسراء، والإسراء إنما كان في اليقظة؛ لأنه لو كان منامًا ما كذبه الكفار فيه ولا فيما هو أبعد منه كما تقدم تقريره، وإذا كان ذلك في اليقظة وكان المعراج في تلك الليلة تعين أن يكون في اليقظة أيضًا إذ لم يقل أحد إنه نام لما وصل إلى بيت المقدس ثم عرج به وهو نائم، وإذا كان في اليقظة فإضافة الرؤيا إلى العين في اللاحتراز عن رؤيا القلب، وقد أثبت الله تعالى رؤيا القلب في القرآن فقال: ﴿ مَا كُذَبُ ٱلْفُؤَادُ مَا للاحتراز عن رؤيا القلب، وقد أثبت الله تعالى رؤيا القلب في القرآن فقال: ﴿ مَا كُذَبُ ٱلْفُؤَادُ مَا النجم: ١٧].

وروى الطبراني في الأوسط بإسناد قوي عن ابن عباس قال: «رأى محمد ربه مرتين»، ومن وجه آخر قال: «نظر محمد إلى ربه» جعل الكلام لموسى والخلة لإبراهيم والنظر لمحمد، فإذا تقرر ذلك ظهر أن مراد ابن عباس هنا برؤية العين المذكورة جميع ما ذكره على في تلك الليلة من الأشياء التي تقدم ذكرها، وفي ذلك رد لمن قال: المراد بالرؤيا في هذه الآية رؤياه على أنه دخل المسجد الحرام المشار إليها بقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولُهُ ٱلرُّءً يَا بِالْحَقِّ لَتَدُخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ الْحَرام المشار إليها بقوله تعالى: والمراد بقوله: ﴿ فِنْنَةُ لِلنّاسِ ﴾ ما وقع من صد المشركين له في الحديبية عن دخول المسجد الحرام. انتهى. وهذا وإن كان يمكن أن يكون مراد الآية لكن الاعتماد في تفسيرها على ترجمان القرآن أولى. والله أعلم.

واختلف السلف: هل رأى ربه في تلك الليلة أم لا؟ على قولين مشهورين، وأنكرت ذلك عائشة رضي الله عنها وطائفة، وأثبتها ابن عباس وطائفة، وسيأتي بسط ذلك في الكلام على حديث عائشة حيث ذكره المصنف بتمامه في تفسير سورة النجم من كتاب التفسير (٢) إن شاء الله تعللي.

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۵۰)، کتاب الصلاة، باب ۱، ح ۳٤٩.

<sup>(</sup>٢) (١٠/ ٦٣٧)، كتاب التفسير «النجم»، باب ١، ح ٤٨٥٥.

## ٤٣ - باب و فود الأنصار إلى النَّبِيِّ عَلَيْ بِمَكَّةً ، وَبَيْعَةِ الْعَقَبَةِ

٣٨٨٩ - حَدَّثَنَا يَخْتَى بْنُ بُكُنْدٍ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ عُقَيْلٍ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ. ح.

وَحَدَّثَنَا أَحْمَدُ بُنُ صَّالِحٍ حَدَّثَنَا عَنْبَسَةُ حَدَّثَنَا يُونُسُ عَنِ الْبَنِ شَهَابَ قَالَ : أَخْبَرَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ الْبُنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبْدُ الرَّحْمَنِ اللَّهِ بْنَ كَعْبٍ - وَكَانَ قَائِدَ كَعْبٍ حِينَ عَمِي - قَالَ : سَمِعْتُ ابْنُ عَبْدِ اللَّهِ بْنَ مَالِكِ يُحَدِّثُ حِينَ تَخَلَّفَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ بِطُولِهِ ، قَالَ ابْنُ بُكَيْرِ فِي حَدِيثِهِ : كَعْبَ بْنَ مَالِكِ يُحَدِّثُ حِينَ تَخَلَّفَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ فِي غَزْوَةِ تَبُوكَ بِطُولِهِ ، قَالَ ابْنُ بُكَيْرِ فِي حَدِيثِهِ : وَلَقَدْ شَهِدْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهِ لَيْلَةَ الْعَقَبَةِ حِينَ تَوَاتَقَنَا عَلَى الإِسْلامِ ، وَمَا أُحِبُ أَنَّ لِي بِهَا مَشْهَدَ بَدْرٍ ، وَلَا نَعْبَ اللهِ شَلامِ ، وَمَا أُحِبُ أَنَّ لِي بِهَا مَشْهَدَ بَدْرٍ ، وَإِنْ كَانَتْ بَدْرُ أَذْكَرَ فِي ٱلنَّاسَ مِنْهَا .

[تقدم في: ۲۷۵۷، الأطرآف: ۲۹۶۷، ۲۹۶۸، ۲۹۶۹، ۳۰۸۰، ۳۰۸۸، ۳۰۵۳، ۲۹۶۸، ۲۵۶۸، ۲۵۶۸، ۲۵۶۸، ۲۵۶۸، ۲۵۶۸، ۲۵۲۸، ۲۵۲۸، ۲۸۲۵، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۷۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۲۸۸، ۲۸۲۸، ۲۸۲۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸، ۲۲۸۸،

• ٣٨٩ - حَدَّثَمَنَا عَلِيُّ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَمَنَا سُفْيَانُ قَالَ: كَانَ عَمْرٌو يَقُولُ: سَمِعْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: شَهِدَ بِي خَالايَ الْعَقَبَةَ. قَالَ أَبُو عَبْد اللَّهِ: قَالَ ابْنُ عُيَيْنَةً: أَحَدُهُمَا الْبَرَاءُ بْنُ مَعْرُورٍ.

[الحديث: ٣٨٩٠، طرفة في: ٣٨٩١]

٣٨٩١ - حَدَّثِنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى أَخْبَرَنَا هِشَامٌ أَنَّ ابْنَ جُرَيْجٍ أَخْبَرَهُمْ: قَالَ عَطَاءٌ: قَالَ جَابِرٌ: أَنَا وَأَبِي وَخَالَاي مِنْ أَصْحَابِ الْعَقَبَةِ.

[تقدّم في: ٣٨٩٠]

٣٨٩٢ حَدَّنِي إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورِ أَخْبَرَنَا يَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا ابْنُ أَحِي ابْنِ شِهَابِ عَنْ عَمَّهِ قَالَ: أَخْبَرَنِي أَبُو إِدْرِيسَ عَائِذُ اللَّهِ بْنُ عَبْداللَّهِ: أَنَّ عُبَادَةَ بْنَ الصَّامِتِ مِنَ الَّذِينَ شَهِدُوا بَعْ مَعْ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَالْمُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا فَسَتَرَهُ اللَّهُ فَأَمْرُهُ إِلَى اللَّهِ، إِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ وَإِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ». قَالَ: فَبَايَعناه عَلَى ذَلكَ.

[تقدم في: ۱۸، الأطراف: ۳۸۹۳، ۳۸۹۹، ۳۹۹۹، ۱۸۸۶، ۱۸۷۶، ۲۸۰۱، ۲۸۷۳، ۷۰۵۰، ۷۱۹۷، ۲۲۷۷، ۲۶۷۷]

٣٨٩٣ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ حَدَّثَنَا اللَّيْثُ عَنْ يَزِيدَ بْنِ أَبِي حَبِيبٍ عَنْ أَبِي الْخَيْرِ عَنِ الصَّنَابِحِيِّ عَنْ عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِنِّي مِنَ النُّقَبَاءِ الَّذِينَ بَايَعُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ. وَقَالَ: عُبَادَةَ بْنِ الصَّامِتِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّهُ قَالَ: إِنِّي مِنَ النُّقَبَاءِ الَّذِينَ بَايَعُوا رَسُولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الحَقِّ، بَايَعْنَاهُ عَلَى أَنْ لا نُشْرِكَ بِاللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الحَقِّ، وَلا نَقْتُلَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ اللَّهِ الحَقِّ، وَلا نَقْتِل النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللللَّهُ الللللللْمُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللللَّهُ الللللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللْمُ الللللَّهُ اللللللللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ اللللْ

[تقدم في: ١٨، الأطراف: ٣٨٩٢، ٣٩٩٩، ٤٨٩٤، ٤٨٧٢، ٢٨٠١، ٣٧٨٣، ٥٠٠٧، ٢١٩٩، ٢١٢٧، ٦٢٤٧]

قوله: (باب وفود الأنصار إلى النبي على بمكة وبيعة العقبة) ذكر ابن إسحاق وغيره أن النبي على كان بعد موت أبي طالب قد خرج إلى ثقيف بالطائف يدعوهم إلى نصره، فلما امتنعوا منه كما تقدم في بدء الخلق (۱) شرحه رجع إلى مكة فكان يعرض نفسه على قبائل العرب في مواسم الحج، وذكر بأسانيد متفرقة أنه أتى كندة وبني كعب وبني حذيفة وبني عامر بن صعصعة وغيرهم فلم يجبه أحد منهم إلى ما سأل، وقال موسى بن عقبة عن الزهري: «فكان في تلك السنين أي التي قبل الهجرة يعرض نفسه على القبائل، ويكلم كل شريف قوم، لا يسألهم إلا أن يؤوه ويمنعوه، ويقول: لا أكره أحدًا منكم على شيء، بل أريد أن تمنعوا من يؤذيني حتى أبلغ رسالة ربي، فلا يقبله أحد بل يقولون: قوم الرجل أعلم به»، وأخرج البيهقي وأصله عند أحمد وصححه ابن حبان من حديث ربيعة بن عباد بكسر المهملة وتخفيف الموحدة قال: «رأيت رسول الله على الله عز وجل» الحديث.

وروى أحمد وأصحاب السنن وصححه الحاكم من حديث جابر «كان رسول الله على يعرض نفسه على الناس بالموسم فيقول: هل من رجل يحملني إلى قومه؟ فإن قريشًا منعوني أن أبلغ كلام ربي، فأتاه رجل من همدان فأجابه، ثم خشي أن لا يتبعه قومه فجاء إليه فقال: آتي قومي

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۲۹۵)، كتاب بدء الخلق، باب ٧، ح ٣٢٣١.

فأخبرهم ثم آتيك من العام المقبل. قال: نعم. فانطلق الرجل وجاء وفد الأنصار في رجب»، وقد أخرج الحاكم وأبو نعيم والبيهقي في «الدلائل» بإسناد حسن عن ابن عباس «حدثني علي ابن أبي طالب قال: لما أمر الله نبيه أن يعرض نفسه على قبائل العرب خرج وأنا معه وأبو بكر إلى منى، حتى دفعنا إلى مجلس من مجالس العرب، وتقدم أبو بكر وكان نسابة فقال: من القوم؟ فقالوا: من ربيعة. فقال: من أي ربيعة أنتم؟ قالوا: من ذهل ذكر واحديثا طويلاً في مراجعتهم وتوقفهم أخيرًا عن الإجابة قال: ثم دفعنا إلى مجلس الأوس والخزرج، وهم الذين سماهم رسول الله على الأنصار لكونهم أجابوه إلى إيوائه ونصره، قال: فما نهضوا حتى بايعوا رسول الله على انتهى.

وذكر ابن إسحاق أن أهل العقبة الأولى كانوا ستة نفر وهم: أبو أمامة أسعد بن زرارة النجاري ورافع بن مالك بن العجلان العجلاني وقطبة بن عامر بن حديدة وجابر بن عبد الله بن رثاب، وعقبة بن عامر وهؤلاء الثلاثة من بني سلمة -، وعوف بن الحارث بن رفاعة من بني مالك بن النجار. وقال موسى بن عقبة: عن الزهري وأبو الأسود عن عروة: هم أسعد بن زرارة ورافع بن مالك ومعاذ بن عفراء ويزيد بن ثعلبة وأبو الهيثم بن التيهان وعويم بن ساعدة، ويقال كان فيهم عبادة بن الصامت وذكوان، قال ابن إسحاق: «حدثني عاصم بن عمر بن قتادة عن أشياخ من قومه قال لما وآهم النبي قلقال: من أنتم؟ قالوا: من الخزرج. قال: أفلا تجلسون أكلمكم؟ قالوا: نعم، فلعاهم إلى الله، وعرض عليهم الإسلام، وتلا عليهم القرآن. وكان أكثر منهم، فكانوا إذا كان بينهم شيء قالوا: إن نبيًا سيبعث الآن قد أظل زمانه نتبعه، فنقتلكم معه، فلما كلمهم النبي عرفوا المنعت، فقال بعضهم لبعض: لا تسبقنا إليه يهود، فآمنوا وصدقوا، وانصر فوا إلى بلادهم ليدعوا قومهم، فلما أخبروهم لم يبق دور من قومهم إلا وفيها وكر رسول الله على، حتى إذا كان الموسم وافاه منهم اثنا عشر رجلا».

ثم ذكر المصنف في الباب ثلاثة أحاديث: أحدها: حديث كعب بن مالك في قصة توبته ، ذكر منه طرفًا وسيأتي مطولاً في مكانه (١١) ، والغرض منه قوله: «ولقد شهدت مع النبي ﷺ ليلة - العقبة» ، وعنبسة هو ابن محالد بن يزيد الإيلي/ يروي عن عمه يونس بن يزيد ، وقوله: «قال ابن بكير في حديثه» يريد أن اللفظ المساق لعقيل لا ليونس . وقوله: «تواثقنا» بالمثلثة والقاف أي

<sup>(</sup>۱) (۹/ ٥٦٠)، كتاب المغازي، باب ٧٩، ح٤٤١٨.

وقع بيننا الميثاق على ما تبايعنا عليه، وقوله: «وما أحب أن لي بها مشهد بدر»؛ لأن من شهد بدرًا وإن كان فاضلاً بسبب أنها أول غزوة نصر فيها الإسلام، لكن بيعة العقبة كانت سببًا في فشو الإسلام، ومنها نشأ مشهد بدر. وقوله: «أذكر منها» هو أفعل تفضيل بمعنى المذكور، أي أكثر ذكرًا بالفضل وشهرة بين الناس. قلت: وكان كعب من أهل العقبة الثانية، وقد عقد ثالثة كما أشرت إليه قبل.

ولعل المصنف لمع بما أخرجه ابن إسحاق وصححه ابن حبان من طريقه بطوله. قال ابن إسحاق: «حدثني معبد بن كعب بن مالك أن أخاه عبد الله وكان من أعلم الأنصار حدثه أن أباه كعبًا حدثه وكان ممن شهد العقبة وبايع بها قال: خرجنا حجاجًا مع مشركي قومنا وقد صلينا وفقهنا، ومعنا البراء بن معرور سيدنا وكبيرنا فذكر شأن صلاته إلى الكعبة قال: فلما وصلنا إلى مكة ولم نكن رأينا رسول الله على قبل ذلك، سألنا عنه فقيل: هو مع العباس في المسجد، فدخلنا فجلسنا إليه، فسأله البراء عن القبلة، ثم خرجنا إلى الحج، وواعدناه العقبة ومعناعبد الله بن عمرو والد جابر ولم يكن أسلم قبل فعرفناه أمر الإسلام فأسلم حينئذ وصار من النقباء، قال: فاجتمعنا عند العقبة ثلاثة وسبعين رجلاً، ومعنا امر أتان أم عمارة بنت كعب إحدى نساء بني سلمة، قال: فجاء ومعه إحدى نساء بني مازن وأسماء بنت عمرو بن عدي إحدى نساء بني سلمة، قال: فجاء ومعه أنكم وافون له بما دعو تموه إليه ومانعوه ممن خالفه فأنتم وذاك، وإلا فمن الآن. قال: فقلنا: تكلم يا رسول الله، فخذ لنفسك ما أحببت. فتكلم، فدعا إلى الله وقرأ القرآن ورغب في الإسلام ثم قال: أبايعكم على أن تمنعوني مما تمنعون منه نساءكم وأبناءكم؟ قال: فأخذ البراء ابن معرور بيده فقال: نعم، فذكر الحديث وفيه «فقال رسول الله عليه؛ أسالم من سالمتم، وأحارب من حاربتم. ثم قال: أخرجوا إلى منكم اثني عشر نقيبًا».

وذكر ابن إسحاق النقباء وهم: أسعد بن زرارة ورافع بن مالك والبراء بن معرور وعبادة بن الصامت وعبدالله بن عمرو بن حرام وسعد بن الربيع وعبدالله بن رواحة وسعد بن عبادة والمنذر ابن عمرو بن حبيش وأسيد بن حضير وسعد بن خيثمة وأبو الهيثم بن التيهان، وقيل بدله: رفاعة ابن عبد المنذر. وفي «المستدرك» عن ابن عباس «كان البراء بن معرور أول من بايع النبي على الله العقبة»، قال ابن إسحاق: «حدثني عبد الله بن أبي بكر بن حزم أن رسول الله على قومكم ككفالة الحواريين لعيسى ابن مريم، قالوا: نعم»، وذكر أيضًا

أن قريشًا بلغهم أمر البيعة فأنكروا عليهم، فحلف المشركون منهم وكانوا أكثر منهم ـ قيل: كانوا خمسمائة نفس ـ أن ذلك لم يقع ، وذلك لأنهم ما علموابشيء مما جرى .

الحديث الثاني: حديث جابر.

قوله: (كان عمرو) هو ابن دينار .

قوله: (شهد بي خالاي العقبة) لم يسمهما في هذه الرواية ؛ ونقل عن عبد الله بن محمد وهو الجعفي - أن ابن عينة قال: أحدهما: البراء بن معرور. كذا في رواية أبي ذر، ولغيره: قال أبو عبد الله - يعني المصنف - فعلى هذا فتفسير المبهم من كلامه، لكنه ثبت أنه من كلام ابن عينة من وجه آخر عند الإسماعيلي (۱۱) ، فترجحت رواية أبي ذر، ووقع في رواية الإسماعيلي اقال سفيان: خالاه البراء بن معرور وأخوه » ولم يسمه، والبراء بتخفيف الراء ومعرور بمهملات، يقال إنه كان أول من أسلم من الأنصار، وأول من بايع في العقبة الثانية كما تقدم، ومات قبل قدوم النبي المحلينة بشهر واحد، وهو أول من صلى إلى الكعبة في قصة ذكرها ابن إسحاق وغيره، وقد تعقبه الدمناطي فقال: أم جابر هي أنيسة بنت غنمة بن عدي وأخواها إسحاق وغيره، وقد تعقبه الدمناطي فقال: أم جابر هي أنيسة بنت غنمة بن معرور فليس من أخوال جابر وقد شهدا العقبة الأخيرة، وأما البراء بن معرور فليس من أخوال جابر قلت: لكن من أقارب أمه، وأقارب الأم يسمون أخوالاً مجازاً.

777

وقدروى ابن عساكر بإسناد حسن عن جابر قال: «حملني خالي الحربن قيس في السبعين راكبًا الذين وفدوا على رسول الله على الأنصار ، فخرج إلينا معه العباس عمه فقال: يا عم، خذ لي على أخوالك، فسمى الأنصار أخوال العباس لكون جدته أم أبيه عبد المطلب منهم، وسمى الحربن قيس خاله لكونه من أقارب أمه وهو ابن عم البراء بن معرور ، فلعل قول سفيان: «وأخوه» عني به الحربن قيس، وأطلق عليه أخا وهو ابن عم لأنهما في منزلة واحدة في النسب، وهذا أولى من توهيم مثل ابن عيينة ، لكن لم يذكر أحد من أهل السير الحربن قيس في أصحاب العقبة ، فكأنه لم يكن أسلم ، فعلى هذا فالخال الآخر لجابر إما ثعلبة وإما عمرو. والله أعلم .

قوله \_ في الطريق الثانية \_ : (أخبرنا هشام) هو ابن يوسف الصنعاني، وعطاء هو ابن أبي رباح.

قوله: (أناوأبي)عبدالله بن عمروبن حرام بالمهملتين، وقد تقدم أنه كان من النقباء.

 <sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٩٣).

قوله: (وخالاي) تقدم القول فيهما، وقرأت بخط مغلطاي: يريد عيسى بن عامر بن عدي بن سنان وخالد بن عمر و بن عدي بن سنان؛ لأن أم جابر أنيسة بنت غنمة بن عدي بن سنان، يعني فكل منهما ابن عمها بمنزلة أخيها، فأطلق عليهما جابر أنهما خالاه مجازاً. قلت: إن حمل على الحقيقة تعين كما قاله الدمياطي، وإلا فتغليط ابن عيينة مع أن كلامه يمكن حمله على المجاز بأمر فيه مجاز ليس بمتجه. والله المستعان. ووقع عند ابن التين «وخالي» بغير ألف وتشديد التحتانية وقال: لعل الواو واو المعية أي مع خالي، ويحتمل أن يكون بالإفراد بكسر اللام وتخفيف الياء.

الحديث الثالث: حديث عبادة بن الصامت في قصة البيعة ليلة العقبة، وقد تقدم شرحه مستوفى في أوائل كتاب الإيمان (۱) مع مباحث نفيسة تتعلق بقوله في الحديث: «فعوقب به فهو كفارة له»، وأوضحت هناك أن بيعة العقبة إنما كانت على الإيواء والنصر، وأما ما ذكره من الكفارة فتلك بيعة أخرى وقعت بعد فتح مكة، ثم رأيت ابن إسحاق جزم بأن بيعة العقبة وقعت بما صدر في الرواية الثانية التي في هذا الباب فقال: «حدثني يزيدبن أبي حبيب» فذكر بسند الباب «عن عبادة قال: كنت فيمن حضر العقبة الأولى، فكنا اثني عشر رجلاً، فبايعنا رسول الله على بيعة النساء» أي على وفق بيعة النساء التي نزلت بعد ذلك عند فتح مكة، وهذا محتمل، لكن ليست الزيادة في طريق الليث بن سعد عن يزيد في الصحيحين، وعلى تقدير ثبوتها فليس فيه ما ينافي ما قررته من أن قوله: «فهو كفارة» إنما ورد بعد ذلك، لأنه يعارضه حديث أبي هريرة «ما أدري الحدود كفارة لأهلها أم لا؟» مع تأخر إسلام أبي هريرة عن ليلة العقبة، كما استوفيت مباحثه هناك.

وممن ذكر صورة بيعة العقبة كعب بن مالك كما أسلفته آنفًا عنه ، وروى البيهةي من طريق عبد الله بن عثمان بن خثيم عن إسماعيل بن عبد الله بن رفاعة عن أبيه قال: «قال عبادة بن الصامت: بايعنا رسول الله على السمع والطاعة في النشاط والكسل» فذكر الحديث وفيه «وعلى أن ننصر رسول الله على إذا قدم علينا يثرب بما نمنع به أنفسنا وأزواجنا وأبناءنا ، ولنا الجنة ، فهذه بيعة رسول الله على التي بايعناه عليها» ، وعند أحمد بإسناد حسن وصححه الحاكم وابن حبان عن جابر مثله ، وأوله «مكث رسول الله على عشر سنين يتبع الناس في منازلهم في المواسم بمنى وغيرها يقول: من يؤويني ، من ينصرني حتى أبلغ رسالة ربي وله الجنة؟ حتى

<sup>(</sup>۱) (۱/۱۲۳)، كتاب الإيمان، باب ۱۱، ح۱۸.

قوله في الرواية الثانية : (ولا نقضي) بالقاف والضاد المعجمة للأكثر، وفي بعض النسخ عن شيوخ أبي ذر «ولا نعصي بالعين والصاد المهملتين، وقد بينت الصواب من ذلك في أوائل كتاب الإيمان (١). ، وذكر ابن إسحاق أن النبي بعث مع الاثني عشر رجلاً مصعب بن عمير العبدري، وقيل: بعثه إليهم بعد ذلك بطلبهم ليفقههم ويقرئهم، فنزل على أسعد بن زرارة، فروى أبو داود من طريق عبد المنطق على أول من جمع بنا بالمدينة »، وللدارقطني من استغفر لأسعد بن زرارة، فسألته، فقال: كان أول من جمع بنا بالمدينة »، وللدارقطني من حديث ابن عباس «أن النبي كتب إلى مصعب بن عمير أن اجمع بهم» انتهى. فأسلم خلق كثير من الأنصار على يد مصعب بن عمير بمعاونة أسعد بن زرارة حتى فشا الإسلام بالمدينة ، فكان ذلك سبب رحلتهم في السنة المقبلة ، حتى وافى منهم العقبة سبعون مسلمًا وزيادة ، فبايعوا كما تقدم.

<sup>(</sup>١) (١/ ١٢٣)، كتاب الإيمان، باب ١١، ح١٨.

## ٤٤ \_ ب اب تَزْوِيج النَّبِيِّ عَلَيْهِ عَائِشَةَ، وَقُدُومِهَا الْمَدِينَةَ، وَبِنَائِهِ بِهَا

٣٨٩٤ حَدَّثِنِي فَرْوَةُ بْنُ أَبِي الْمَغْرَاءِ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ مُسْهِرٍ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِهِ عَنْ عَائِشَةً رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: تَزَوَّجَنِي النَّبِيُ ﷺ وَأَنَا بِنْتُ سِتَ سِنِينَ، فَقَدِمْنَا الْمَدِينَةَ فَنَزَلُنَا فِي يَنِي الْحَارِثِ بْنِ خَزْرَجٍ، فَوَعِكْتُ فَتَمَزَّقَ شَعْرِي، فَوَفَى جُمَيْمَةً، فَأَتَّنِي أُمِّي أُمُّ رُومَانَ وَإِنِّي لَفِي الْحَارِثِ بْنِ خَزْرَجٍ، فَوَعِكْتُ فَتَمَزَّقَ شَعْرِي، فَوَفَى جُمَيْمَةً، فَأَتَّنِي أُمِّي أُمُّ رُومَانَ وَإِنِّي لَفِي الْحَورِي مَا تُرِيدُ بِي، فَأَخَذَتْ بِيَدِي حَتَّى الْرُجُوحَةِ وَمَعِي صَوَاحِبُ لِي، فَصَرَخَتْ بِي، فَأَتَنْتُهَا لا أَدْرِي مَا تُرِيدُ بِي، فَأَخَذَتْ بِيَدِي حَتَّى الْوَقَفَيْنِي عَلَى بَابِ الدَّارِ وَإِنِّي لاَنْهِجُ حَتَّى سَكَنَ بَعْضُ نَفَسِي، ثُمَّ أَخَذَتْ شَيْئَا مِنْ مَاءٍ فَمَسَحَتْ بِهِ وَجُهِي وَرَأْسِي، ثُمُّ أَذْخَلَتْنِي الدَّارَ، فَإِذَا نِسُوةٌ مِنَ الأَنْصَارِ فِي الْبَيْتِ، فَقُلْنَ: عَلَى الْخَيْرِ وَالْبَيْتِ، فَقُلْنَ: عَلَى الْخَيْرِ وَالْمِنْ فَأَسْلَمَتْنِي إِلَيْهِنَ فَأَصْلَحْنَ مِنْ شَأْنِي، فَلَمْ يَرُعْنِي إِلا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَالْبَرَكَةِ، وَعَلَى خَيْرِ طَائِرٍ. فَأَسْلَمَتْنِي إِلَيْهِنَ فَأَصْلَحْنَ مِنْ شَأْنِي، فَلَمْ يَرُعْنِي إِلا رَسُولُ اللَّه ﷺ فَلَى فَحْيَى إِلَا رَسُولُ اللَّه ﷺ وَمُنْ مَا أَنْ يَوْمَئِذِ بِنْتُ تِسْع سِنِينَ.

[الحديث: ٣٨٩٤، أطرافه في: ٣٨٩٦، ٣٨٩٥، ١٣٤٥، ٥١٥٨، ٥١٥٨، ٥١٦٥]

٣٨٩٥ حَدَّثَ نَا مُعَلِّى حَدَّثَ نَا وُهَيْبٌ عَنْ هِ شَام بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّ النَّبِيَ ﷺ قَالَ لَهَا: «أُرِيتُكِ فِي الْمَنَامِ مَرَّتَيْنِ، أَرَى أَنَّكِ فِي سَرَقَةٍ مِنْ حَرِيرٍ، وَيَقُولُ: هَذِهِ النَّهِ يَنْ اللَّهِ يُمْضِهِ». امْرَأَتُكَ فَاكْشِفْ. / فَإِذَا هِيَ أَنْتِ، فَأَقُولُ: إِنْ يَكُ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ يُمْضِهِ».

377

[الحديث: ٣٨٩٥، أطرافه في: ٧٠١٨، ٥١٢٥، ٢٠١١، ٧٠١٢]

٣٨٩٦ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: تُوُفِّيَتْ خَدِيجَةُ وَبَا مَخْرَجِ النَّبِيِّ وَاللَّهِ إِلَى الْمَدِينَةِ بِثَلاثِ سِنِينَ، فَلَبِثَ سَنَتَيْنِ أَوْ قُرِيبًا مِنْ ذَلِكَ، وَنَكَعَ عَائِشَةَ وَهِيَ بِنْتُ سِنِينَ، فَلَبِثَ سَنتَيْنِ أَوْ قُرِيبًا مِنْ ذَلِكَ، وَنَكَعَ عَائِشَةَ وَهِيَ بِنْتُ سِنِينَ،

[تقدم في: ٣٨٩٤، الأطراف: ٣١٥، ١٣٤، ١٥١٥، ١٥١٥، ١٥١٥،

قوله: (باب تزويج النبي ﷺ عائشة) سقط لفظ «باب» لأبي ذر.

قوله: (وقدومها المدينة) أي بعد الهجرة.

قوله: (وبنائه بها) أي بالمدينة، وكان دخولها عليه في شوال من السنة الأولى وقيل: من الثانية، وقد تعقب قوله: «بنائه بها» اعتمادًا على قول صاحب الصحاح: العامة تقول بنى بأهله وهو خطأ، وإنما يقال بنى على أهله، والأصل فيه أن الداخل على أهله يضرب عليه قبة ليلة الدخول، ثم قيل لكل داخل بأهله بان. انتهى. ولا معنى لهذا التغليط لكثرة استعمال الفصحاء له، وحسبك بقول عائشة: «بنى بي»، وبقول عروة في آخر الحديث الثالث «وبنى بها».

قوله: (فتمزق شعري) بالزاي أي تقطع، وللكشميهني «فتمرق» بالراء أي انتتف.

قوله: (فوفى) أي كثر، وفي الكلام حذف تقديره: ثم فصلت من الوعك فتربى شعري فكثر، وقولها: «جميمة» بالجيم مصغر الجمة بالضم وهي مجتمع شعر الناصية، ويقال للشعر إذا سقط عن المنكبين جمة، وإذا كان إلى شحمة الأذنين وفرة، وقولها: «في أرجوحة» بضم أوله معروفة وهي التي تلعب بها الصبيان.

وقوله: (أنهج) أي أتنفس تنفسًا عاليًا، وقولهن: «على خير طائر» أي على خير حظ ونصيب، وقولها: «فلم يرعني» بضم الراء وسكون العين أي لم يفزعني شيء إلا دخوله علي، وكنت بذلك عن المفاجأة بالدخول على غير عالم بذلك فإنه يفزع غالبًا، وروى أحمد من وجه آخر هذه القصة مطولة «قالت عائشة: قدمنا المدينة فنزلنا في بني الحارث، فجاء رسول الله على فدخل بيتنا، فجاءت بي أمي وأنا في أرجوحة ولي جميمة، ففرقتها، ومسحت وجهي بشيء من ماء، ثم أقبلت بي تقودني حتى وقفت بي عند الباب حتى سكن نفسي» الحديث، وفيه «فإذا رسول الله على سريرة وعنده رجال ونساء من الأنصار فأجلستني في حجره، ثم قالت: هؤلاء أهلك يا رسول الله على مريرة وعنده رجال ونساء من الأنصار فأجلستني بي رسول الله على من ماء، وبنى بي رسول الله على من ماء بارك الله فيهم. فوثب الرجال والنساء، وبنى بي رسول الله على من ماء بينا وأنا يومئذ بنت تسعم منين.

الحديث الثاني:

قوله: (أريتك) بضم أوله.

قوله: (سرقة) بفتح المهملة والراء والقاف أي قطعة، أي يريه صورتها.

قوله: (ويقول) في رواية الكشميهني «وقال» ، ويأتي في النكاح بلفظ «فقال لي هذه امر أتك» .

قوله: (فإذا هي أنت) سيأتي الكلام على شرحه في كتاب النكاح (١) إن شاء الله تعالى.

الحديث الثالث:

قوله: (عن أبيه) هذا صورته مرسل، لكنه لما كان من رواية عروة مع كثرة خبرته بأحوال عائشة يحمل على أنه حمله عنها.

<sup>(</sup>۱) (۱۱/ ۳۹۶)، كتاب النكاح، باب ۲۵، م١٢٥.

قوله: (توفيت خديجة قبل مخرج النبي على بنت سنع سنين أو قريباً من ذلك ونكح عائشة وهي بنت ست سنين ثم بنى بها وهي بنت تسع سنين) فيه إشكال لأن ظاهره / يقتضي أنه لم يبن بها إلا بعد قدومه المدينة بسنتين ونحو ذلك ؛ لأن قوله: «فلبث سنتين أو المحد فلك أي بعد موت خديجة ، وقوله: «ونكح عائشة» أي عقد عليها لقوله بعد ذلك: «وبنى بها وهي بنت تسع» فيخرج من ذلك أنه بنى بها بعد قدومه المدينة بسنتين ، وليس كذلك ؛ لأنه وقع عند المصنف في النكاح (١) من رواية الثوري عن هشام بن عروة في هذا الحديث «ومكثت عنده تسعا» ، وسيأتي ما قبل من إدراج النكاح في هذه الطريق ، وهو في الجملة صحيح ، فإن عند مسلم من حديث الزهري عن عروة عن عائشة في هذا الحديث «وزفت إليه وهي بنت تسع ولعبتها معها ، ومات عنها وهي بنت ثمان عشرة» ، وله من طريق الأسود عن عائشة نحوه . ومن طريق عبد الله بن عروة عن أبيه عن عائشة «تزوجني رسول الله الله في في شوال ، وبنى بي في شوال ، في هذا فقوله : «فلبث سنتين أو قريبًا من ذلك» أي لم يدخل على أحد من النساء ، ثم دخل على سودة بنت زمعة قبل أن يهاجر ، ثم بنى بعائشة بعد أن هاجر ، فكأن ذكر سودة سقط على بعض رواته .

وقد روى أحمد والطبراني بإسناد حسن عن عائشة قالت: «لما توفيت خديجة قالت خولة بنت حكيم امرأة عثمان بن مظعون: يا رسول الله ألا تزوج؟ قال: نعم، فما عندك؟ قالت: بكر وثيب، البكر بنت أحب خلق الله إليك عائشة، والثيب سودة بنت زمعة. قال: فاذهبي فاذكريهما عليّ. فدخلت على أبي بكر فقال: إنما هي بنت أخيه. قال: قولي له أنت أخي في الإسلام، وابنتك تصلح لي، فجاءه فأنكحه، ثم دخلت على سودة فقالت لها: أخبري أبي، فذكرت له، فزوجه»، وذكر ابن إسحاق وغيره أنه دخل على سودة بمكة، وأخرج الطبراني من وجه آخر عن عائشة قالت: «لما هاجر رسول الله وأبو بكر خلفنا بمكة، فلما استقر بالمدينة بعث زيد بن حارثة وأبا رافع، وبعث أبو بكر عبد الله بن أريقط وكتب إلى عبد الله بن أبي بكر أن يحمل معه أم رومان وأم أبي بكر وأنا وأختي أسماء، فخرج بنا، وخرج زيد وأبو رافع بفاطمة وأم كلثوم وسودة بنت زمعة، وأخذ زيد امرأته أم أيمن وولديها أيمن وأسامة، واصطحبنا، حتى قدمنا المدينة فنزلت في عيال أبي بكر، ونزل آل النبي ولله عند، وهو يومئذ يبني المسجد وبيوته، فأدخل سودة بنت زمعة أحد تلك البيوت، وكان يكون عندها، فقال له أبو بكر: ما يمنعك

<sup>(</sup>۱) (۲۱/ ۵۵۳)، كتاب النكاح، باب ۳۸، ح۱۳۳ه.

أن تبنى بأهلك؟ فبنى بى الحديث.

قال الماوردي: الفقهاء يقولون: تزوج عائشة قبل سودة، والمحدثون يقولون: تزوج سودة قبل عائشة، وقد يجمع أبيتهما بأنه عقد على عائشة ولم يدخل بها ودخل بسودة. قلت: والرواية التي ذكرتها عن الطبراني ترفع الإشكال وتوجه الجمع المذكور. والله أعلم. وقد أخرج الإسماعيلي من طريق عبد الله بن محمد بن يحيى عن هشام عن أبيه «أنه كتب إلى الوليد: إنك سألتني متى توفيت خديجة؟ وإنها توفيت قبل مخرج النبي على من مكة بثلاث سنين أو قريب من ذلك، نكح النبي على عائشة بعد متوفى خديجة، وعائشة بنت ست سنين، ثم إن النبي بي بعد ما قدم المدينة وهي بنت تسع سنين»، وهذا السياق لا إشكال فيه، ويرتفع به ما تقدم من الإشكال أيضًا. والله أعلم. إذا ثبت أنه بني بها في شوال من السنة الأولى من الهجرة قوي قول من قال إنه دخل بها بعد الهجرة بسبعة أشهر، وقد وهاه النووي في تهذيبه، وليس بواه إذا عددناه من ربيع الأول، وجزمه بأن دخوله بها وقد وهاه الثانية يخالف ما ثبت كما تقدم أنه دخل بها بعد خديجة بثلاث سنين. وقال الدمياطي في السيرة له: ماتت خديجة في رمضان، وعقد على سودة في شوال ثم على عائشة، ودخل بسودة قبل عائشة.

/ ٥٠ ـ باب هِجْرَةِ النَّبِيِّ عَلَيْ وَأَصْحَابِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ

وَقَالَ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ زَيْدٍ وَأَبُو هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «لَوْلا الْهِجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأً مِنَ الأَنْصَارِ»

وَقَالَ أَبُو مُوسَى عَنِ النَّبِيِّ ﷺ: «رَأَيْتُ فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَهَاجِرُ مِنْ مَكَّةَ إِلَى أَرْضٍ بِهَا نَخْلٌ، فَإِذَا هِيَ الْمَدِينَةُ يَثُرِبُ» فَذَهَبَ وَهَلِي إِلَى أَنَّهَا الْيَمَامَةُ أَوْ هَجَرُ، فَإِذَا هِيَ الْمَدِينَةُ يَثُرِبُ»

٣٨٩٧ - حَدَّثَ نَا الْحُمَيْدِيُّ حَدَّثَ نَا اسْفَيَانُ حَدَّثَ نَا الْأَعْمَشُ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا وَاثِلِ يَقُولُ: عُدْنَا حَبَّابًا فَقَالَ: هَاجَرْنَا مَعَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ثُرِيدُ وَجْهَ اللَّهِ، فَوَقَعَ أَجُرُنَا عَلَى اللَّهِ، فَمِنَّا مَنْ مَضَى لَمْ يَأْخُذُ مِنْ أَجْرِهِ شَيْئًا، مِنْهُمْ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ قُتِلَ يَوْمَ أُحُدٍ وَتَرَكَ نَمِرَةً، فَكُنَّا إِذَا غَطَيْنَا بِهَا رَأْسَهُ يَأْخُذُ مِنْ أَجْرِهِ شَيْئًا، مِنْهُمْ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ قُتِلَ يَوْمَ أُحُدٍ وَتَرَكَ نَمِرَةً، فَكُنَّا إِذَا غَطَيْنَا بِهَا رَأْسَهُ وَنَجْعَلَ عَلَى بَدَتْ رِجْلاهُ، وَإِذَا خَطَيْنَا رَجْلَيْهِ بَدَّا رَأْسُهُ، فَأَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ أَنْ نُغَطِّيَ رَأْسَهُ وَنَجْعَلَ عَلَى رَجْلَيْهِ شَيْئًا مِنْ إِذْ خِرٍ، وَمِنَّا مَنْ أَيْنَعَتْ لَهُ ثَمَرَتُهُ فَهُو يَهْدِبُهَا.

[تقدم في: ١٢٧٦، الأطراف: ٣٩١٣، ٤٠٨٧، ٤٠٤٨، ٢٤٣٢، ٦٤٤٨]

777

٣٨٩٨ حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا حَمَّادٌ هُوَ ابْنُ زَيْدِ عَنْ يَحْيَى عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ عَنْ عَلْقَمَةَ ابْنِ وَقَاصٍ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ أَراه يَقُولُ: «الأَعْمَالُ بِالنَيِّةِ، ابْنِ وَقَاصٍ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ ﷺ أَراه يَقُولُ: «الأَعْمَالُ بِالنَيِّةِ، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ . إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﷺ .

[تقدم في: ١، الأطراف: ٥٤، ٢٥٢٩، ٥٠٧٠، ٦٦٨٩، ٦٦٨٦]

٣٨٩٩ حَدَّثِنِي إِسْحَاقُ بْنُ يَزِيدَ الدِّمَشْقِيُّ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَمْزَةَ قَالَ: حَدَّثِنِي أَبُو عَمْرٍو الأُوْزَاعِيُّ عَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا الأُوْزَاعِيُّ عَنْ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا كَانَ يَقُولُ: لا هِجْرَةَ بَعْدَ الْفَتْح.

[الحديث: ٣٨٩٩، أطرافه في: ٤٣٠٩، ٤٣١٠، ٤٣١٠]

٣٩٠٠ قَالَ يَحْيَى بْنُ حَمْزَةَ: وَحَدَّثِنِي الأوْزَاعِيُّ عَنْ عَطَاءِ بْنِ أَبِي رَبَاحٍ قَالَ: زُرْتُ عَائِشَةَ مَعَ عُبَيْدِ بْنِ عُمَيْرِ اللَّيْثِيِّ فَسَأَلَنَاهَا عَنِ الْهِجْرَةِ، فَقَالَتْ: لا هِجْرَةَ الْيَوْمَ، كَانَ الْمُؤْمِنُونَ يَفِرُ أَحَدُهُمْ بِدِينِهِ إِلَى اللَّهِ تَعَالَى وَإِلَى رَسُولِهِ ﷺ مَخَافَةَ أَنْ يُفْتَنَ عَلَيْهِ، فَأَمَّا الْيَوْمَ فَقَدْ أَظُهَرَ اللَّهُ الْإِسْلامَ، وَالْيَوْمَ يَعْبُدُ رَبَّهُ حَيْثُ شَاءَ، وَلَكِنْ جِهَادٌ وَنِيَّةٌ.

[تقدم في: ٣٠٨٠، الأطراف: ٤٣١٢]

ُ وَقَالَ أَبَانُ بْنُ يَزِيدَ: حَدَّثَـنَا هِشَامٌ عَنْ أَبِيهِ أَخْبَرَ تِٰنِي عَائِشَةُ: مِنْ قَوْمٍ كَذَّبُوا نَبِيَّكَ وَأَخْرَجُوهُ مِنْ قُرَيْش.

[تقدم في: ٤٦٣)، الأطراف ٢٨١٣، ٢١١٧ ، ٤١٢٢]

٣٩٠٢ حَدَّثِنِي مَطَرُبْنُ الفَضْلِ حَدَّثَنَا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةَ حَدَّثَنَا هِشَامٌ حَدَّثَنَا عِكْرِمَةُ عَنِ ابن عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: بُعِثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لأرْبَعِينَ سَنَةً، فَمَكَثَ بِمَكَّةَ ثَلاثَ عَشْرَةً سَنَةً يُوحَىٰ إلَيْهِ، ثُمَّ أُمِرَ بِالهِجْرَةِ فَهَاجَرَ عَشْرَ سِنِينَ، وَمَاتَ وَهُوَ ابْنُ ثَلاثٍ وَسِتِينَ.

[تقدم في: ٣٨٥١، الأطراف: ٣٩٠٣، ٢٤٤٥، ٤٩٧٩]

٣٩٠٣ حَدَّثَنِنِي مَطَرُ بْنُ الْفَضْلِ حَدَّثَنَا رَوْحُ بْنُ عُبَادَةَ حَدَّثَنَا زَكَرِيَّاءُ بْنُ إِسْحَاقَ حَدَّثَنَا

عمرُ و بن دِينارِ عن ابنِ عباسِ قَالَ : مَكَثَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَكَّةَ ثَلَاثَ عَشَرَةً ؛ وتُونُقِيَ وهو ابْنُ ئَلاثِ وستَّينَ.

[تقدم في: ٥ ٣٨٥، الأطراف: ٢٠٩٣، ٢٤٤٥، ٩٧٩٤]

٣٩٠٤ حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: حَدَّثِنِي مَالِكٌ عَنْ أَبِي النَّضْرِ مُولَى عُمَرَ بْن عُبَيْدِ اللَّهِ عَنْ عُبَيْدٍ - يَعْنِنِي ابْنَ حُنَيْنِ عَنَ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيُّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ جَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ فَقَالَ ﴿ إِنَّ عَبِنَا خَيْرًا اللَّهُ بِينَ أَنْ يُؤْتِيهُ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا مَا شَاءَ وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ فَاخْتَارَمَا عِنْدُهُ». فَبَكَى ٱبُوْبَكُو وَقَالَ فَ فَدَيْنَاكَ بِآبَائِنَا وَأُمَّهَاتِنَا. فَعَجبْنَا لَهُ، وَقَالَ النَّاسُ: انْظُرُوا إِلَى هَذَا الشَّيْخِ، يُخْبِرُ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ عَبْدِ خَيَّرَهُ اللَّهُ بَيْنَ أَنْ يُؤْتِيَهُ مِنْ زَهْرَةِ الدُّنْيَا وَبَيْنَ مَا عِنْدَهُ وَهُوَ يَقُولُ فَدَيْنَاكَ بِآبَاثِنَا وَأُمَّهَاتِنَا، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ هُوَ الْمُخَيِّرَ، وَكَانَ أَبُو بَكْرٍ هُوَ أَعْلَمَنَا بِهِ. وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: ﴿إِنَّ مِنْ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي صُحْبَتِهِ وَمَالِهِ أَبَا بَكْرٍ ، وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِذًا خَلِيلًا مِنْ أُمَّتِي لاتَّخَذْتُ أَبَابِكُرِ إِلا خُلَّةَ الإسلامِ، لا يَبْقَيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ خَوْخَةُ إِلا خَوْخَةُ أَبِي بكرٍ».

[تقدم في: ٢٦٦، الأطراف: ٣٦٥٤]

قوله: (باب هجرة النبي على وأصحابه إلى المدينة) أما النبي على فجاء عن ابن عباس أنه أذن له في الهجرة إلى المدينة بقوله تعالى: ﴿ وَقُل رَّبِّ أَدَّخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُغْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِّي مِن لَّدُنكَ سُلْطُكنًا نَصِيرًا ۞ ۗ[الإسراء: ٨٠] أخرجه الترمذي وصححه هو والحاكم، وذكر الحاكم أن خروجه على من مكة كان بعد بيعة العقبة بثلاثة أشهر أو قريبًا منها ، وجزم ابن إسحاق بأنه خرج أول يوم من ربيع الأول، فعلى هذا يكون بعد البيعة بشهرين وبضعة عشر يومًا، وكذا جزم به الأموي في المغازي عن ابن إسحاق فقال: كان مخرجه من مكة بعد العقبة بشهرين وليال، قال وخرج لهلال ربيع الأول وقدم المدينة لاثنتي عشرة خلت من ربيع الأول. قلت: وعلى هذا خرج يوم الخميس، وأما أصحابه فتوجه معه منهم أبو بكر الصديق وعامر بن فهيرة، وتوجه قبل ذلك بين العقبتين جماعة منهم ابن أم مكتوم، ويقال إن أول من هاجر إلى المدينة  $\frac{V}{V}$  أبو سلمة بن عبد الأشهل المخزومي زوج أم سلمة، وذلك/ أنه أوذي لما رجع من الحبشة، فعزم على الرجوع إليها، فبلغه قصة الاثني عشر من الأنصار فتوجه إلى المدينة، ذكر ذلك ابن إسحاق.

وأسند عن أم سلمة وأن أل سلمة أخذها معه فردها قومها فحبسوها سنة، ثم انطلقت فتوجهت. . . ا في قصة طُويلة وفيها افقدم أبو سلمة المدينة بكرة، وقدم بعده عامر بن ربيعة

حليف بني عدي عشية» ثم توجه مصعب بن عمير كما تقدم آنفًا ليفقه من أسلم من الأنصار، ثم كان أول من هاجر بعد بيعة العقبة عامر بن ربيعة حليف بني عدي على ما ذكر ابن إسحاق، وسيأتي ما يخالفه في الباب الذي يليه وهو قول البراء: «أول من قدم علينا من المهاجرين مصعب بن عمير . . . » إلخ، ثم توجه باقي الصحابة شيئًا فشيئًا كما سيأتي في الباب الذي يليه، ثم لما توجه النبي على واستقر بها خرج من بقي من المسلمين، وكان المشركون يمنعون من قدر واعلى منعه منهم، فكان أكثرهم يخرج سرًا إلى أن لم يبق منهم بمكة إلا من غلب على أمره من المستضعفين.

ثم ذكر المصنف في الباب أحاديث: الأول والثاني:

قوله: (وقال عبد الله بن زيد وأبو هريرة: عن النبي على: لولا الهجرة لكنت امرةًا من الأنصار) أما حديث عبد الله بن زيد فيأتي موصولاً في غزوة حنين (١) ، وأما حديث أبي هريرة فتقدم موصولاً في مناقب الأنصار (٢) ، وقوله: «من الأنصار» أي كنت أنصاريًا صرفًا فما كان لي مانع من الإقامة بمكة ، لكنني اتصفت بصفة الهجرة ، والمهاجر لا يقيم بالبلد الذي هاجر منها مستوطنًا ، فينبغي أن يحصل لكم الطمأنينة بأني لا أتحول عنكم ، وذلك أنه إنما قال لهم ذلك في جواب قولهم: أما الرجل فقد أحب الإقامة بموطنه ، وسيأتي لذلك مزيد في غزوة حنين (٣) إن شاء الله تعالى .

## الحديث الثالث:

قوله: (وقال أبو موسى...) إلخ، يأتي شرحه مستوفى في غزوة أحد<sup>(٤)</sup>، وقوله فيه: (فذهب وهلي) بفتح الواو والهاء أي ظني، يقال: وهل بالفتح يهل بالكسر وهلا بالسكون إذا ظن شيئًا فتبين الأمر بخلافه، وقوله: (أو هجر) بفتح الهاء والجيم بلد معروف من البحرين وهي من مساكن عبد القيس، وقد سبقوا غيرهم من القرى إلى الإسلام كما سبق بيانه في كتاب الإيمان<sup>(٥)</sup>، ووقع في بعض نسخ أبي ذر «أو الهجر» بزيادة ألف ولام والأول أشهر، وزعم بعض الشراح أن المراد بهجر هنا قرية قريبة من المدينة، وهو خطأ فإن الذي يناسب أن يهاجر

<sup>(</sup>١) (٩/ ٥٥٨)، كتاب المغازي، باب٥٦، ح٤٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٤٨٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢، ح ٣٧٧٩.

<sup>(</sup>٣) (٩/ ٤٥٥)، كتاب المغازى، باب ٥٦، ح ٤٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) (٩/ ١٠٨)، كتاب المغازي، باب ١٧.

<sup>(</sup>٥) (١/ ١٢٢)، كتاب الإيمان، باب١٠، ح١٧.

إليه لابدوأن يكون بلدًا كبيرًا كثير الأهل، وهذه القرية التي قيل إنها كانت قرب المدينة يقال لها هجر لا يعرفها أحد، وإنما زعم ذلك بعض الناس في قوله: «قلال هجر» أن المراد بها قرية كانت قرب المدينة كان يصنع بها القلال، وزعم آخرون بأن المراد بها هجر التي بالبحرين، كأن القلال كانت تعمل بها و تجلب إلى المدينة وعملت بالمدينة على مثالها، وأفاد ياقوت أن هجر أيضًا بلد باليمن، فهذا أولى بالتردد بينها وبين اليمامة لأن اليمامة بين مكة واليمن.

الحديث الرابع: حديث خباب «هاجرنا مع النبي على» أي بإذنه، وإلا فلم يرافق النبي على المحديث الرابع: حديث خباب «هاجرنا مع النبي المحديث أي بإذنه، وإلا فلم يرافق النبي على المحديث أبي بكر وعامر بن فهيرة كما تقدم، وقد أعاد/ المصنف هذا الحديث في هذا الباب، وستأتي الإشارة إليه بعد بضعة عشر حديثًا (۱)، وسيأتي شرح هذا الحديث مستوفى في كتاب الجنائز (۳).

الحديث الخامس: حديث عمر «الأعمال بالنية» أورده مختصرًا، وقد تقدم شرحه مستوفى في أول الكتاب (أ)، ويحيى هو ابن سعيد الأنصاري، وهو الذي لا يثبت هذا الحديث إلا من طريقه.

الحديث السادس:

قوله: (حدثني إسحاق بن يزيد الدمشقي) هو إسحاق بن إبراهيم بن يزيد الفراديسي

779

<sup>(</sup>١) (٨/٧٠٧)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩١٤.

<sup>(</sup>٢) (١٤/ ١٤)، كتاب الرقاق، باب٧، ح ٦٤٣٢.

<sup>(</sup>٣) (١٣/٤)، كتاب الجنائز، بأب ٢٧، - ١٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) (١/ ٣٠)، كتاب بدء الوحي، باب ١، ح١.

الدمشقي أبو النضر، نسبه هنا إلى جده، وكذلك في الزكاة (١) وفي الجهاد (٢)، وجزم بأنه الفراديسي الكلاباذي (٣) وآخرون، وتفرد الباجي (٤) فأفرده بترجمة ونسبه خراسانيًا، ولم يعرف من حاله زيادة على ذلك، وقول الجماعة أولى.

قوله: (عن عبدة بن أبي لبابة) بضم اللام والموحدتين الأولى خفيفة الأسدي كوفي نزل دمشق وكنيته أبو القاسم، ولا يعرف اسم أبيه، قال الأوزاعي: لم يقدم علينا من العراق أفضل منه.

قوله: (أن عبد الله بن عمر كان يقول: لا هجرة بعد الفتح) هذا موقوف، وسيأتي شرحه في الذي بعده.

## الحديث السابع:

قوله: (قال يحيى بن حمزة: وحدثني الأوزاعي) هو معطوف على الذي قبله، وقد أفردهما في أواخر غزوة الفتح<sup>(٥)</sup>، وأورد كل واحد منهما عن إسحاق بن يزيد المذكور بإسناده، وأخرج ابن حبان الثاني من طريق الوليد بن مسلم عن الأوزاعي قال: «سألته عن انقطاع فضيلة الهجرة إلى الله ورسوله فقال. . . » فذكره .

قوله: (عن عطاء) في رواية ابن حبان «حدثنا عطاء».

قوله: (زرت عائشة مع عبيد بن عمير الليثي) تقدم في أبواب الطواف<sup>(٦)</sup> من الحج أنها كانت حينئذ مجاورة في جبل ثبير .

قوله: (فسألها عن الهجرة) أي التي كانت قبل الفتح واجبة إلى المدينة ثم نسخت بقوله: «لا هجرة بعد الفتح»، وأصل الهجرة هجر الوطن، وأكثر ما يطلق على من رحل من البادية إلى القرية، ووقع عند الأموي في المغازي من وجه آخر عن عطاء «فقالت إنما كانت الهجرة قبل فتح مكة والنبي ﷺ بالمدينة».

<sup>(</sup>١) (٤/٧١٤)، كتاب الزكاة، باب٤، ح١٤٠٥

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٤٢٠)، كتاب المغازي، باب٥٣، ح١ ٤٣١.

<sup>(</sup>٣) لم يذكر الكلاباذي في الهداية والإرشاد (١/ ٧١، ت٦٧) الفراديسي، وإنما قال: أبو النضر الشامي الدمشقر.

<sup>(</sup>٤) التعديل والتجريح (١/ ٣٨٣، ت ٩١).

<sup>(</sup>٥) (٩/ ٤٢٠، ٤٢١)، كتاب المغازي، باب٥٣، ح١ ٤٣١.

<sup>(</sup>٦) (٤/ ٥٤٨)، كتاب الحج، باب ٦٤، ح١٦١٨.

قوله: (لا هجرة اليوم) أي بعد الفتح.

قوله: (كان المؤمنون يفر أحدهم بدينه . . . ) إلخ، أشارت عائشة إلى بيان مشروعية الهجرة وأن سببها خوف الفينة، والحكم يدور مع علته، فمُقتضاه أن من قدر على عبادة الله في أي موضع اتفق لم تجبُّ عليه الهجرة منه وإلا وجبت، ومن ثم قال الماوردي: إذا قدر على إظهار الدين في بلد من بلاد الكفر فقد صارت البلد به دار إسلام، فالإقامة فيها أفضل من الرحلة منها لما يترجى من وخول غيره في الإسلام. وقد تقدمت الإشارة إلى ذلك في أواثل الجهاد(١١). في «باب وجونب النقير» في الجمع بين حديث أبن عباس «لا هجرة بعد الفتح»، وحديث عبد الله بن السعدي (لا تنقطع الهجرة)، وقال الخطابي (٢): كانت الهجرة \_ أي إلى النبي على اول الإسلام مطلوبة ، ثم افترضت لما هاجر إلى المدينة إلى حضرته للقتال معه وتعلم شرائع الدين، وقد أكد الله ذلك في عدة آيات حتى قطع الموالاة بين من هاجر ومن لم يهاجر فقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ مُمْنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُر مِن وَلَيَتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُواْ ﴾ [الأنفال: ٧٧] فلما فتحت مكة ودخل الناس في الإسلام من جميع القبائل سقطت الهجرة الواجبة وبقي

وقال البغوي في أشرح السنة! : يحتمل الجمع بينهما بطريق أخرى، بقوله: ﴿لا هجرة بعد الفتح؛ أي من مكة إلى المدينة، وقوله: «لا تنقطع» أي من دار الكفر في حق من أسلم إلى دار الإسلام. قال: ويحتمل وجهّا آخر وهو أن قوله: ﴿لا هجرةٌ اللهِ النبي عَلَيْهُ حيث كان بنية عدم الرجوع إلى الوطن المهاجر منه إلا بإذن، وقوله: «لا تنقطع» أي هجرة من هاجر على غير هذا الوصف من الأعراب ونحوهم. قلت: الذي يظهر أن المراد بالشق الأول وهو المنفي ما ذكره في الاحتمال الأخير ، وبالشَّق الآخر المثبت ما ذكره في الاحتمال الذي قبله ، وقد أفصَّح · ابن عمر بالمراد فيما أخرجه/ الإسماعيلي بلفظ «انقطعت الهجرة بعد الفتح إلى رسول الله على ، ولا تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار، أي ما دام في الدنيا دار كفر، فالهجرة واجبة منها على من أسلم وخشي أن يفتن عن دينه ، ومفهومه أنه لو قدر أن يبقى في الدنيا دار كفر أن الهجرة تنقطع لانقطاع موجبها. والله أعلم وأطلق ابن التين أن الهجرة من مكة إلى المدينة كانت واجبة وأن من أقام بمكة بعد هجرة النبي علم إلى المدينة بغير عذر كان كافرًا، وهو إطلاق مردود. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) (۷/ ۹۱)، كتاب الجهاد، باب ۲۷، ح ۲۸۲۰.

معالم السنن (٢/ ٢٠٣)، بأب هل انقطعت الهجرة.

الحديث الثامن:

قوله: (عن هشام) هو ابن عروة.

قوله: (أن سعدًا) هو ابن معاذ، وسيأتي شرح هذا في غزوة بني قريظة (١)، وأورده هنا مختصرًا لما يتعلق بقريش الذين أحوجوا النبي ﷺ إلى الخروج عن وطنه.

قوله: (وقال أبان بن يزيد هو العطار . . ) إلخ ، يعني أن أبان وافق ابن نمير في روايته عن هشام لهذا الحديث وأفصح بتعيين القوم الذين أبهموا وأنهم قريش ، وزعم الداودي أن المراد بالقوم قريظة ، ثم قال في الرواية المعلقة : هذا ليس بمحفوظ . وهو إقدام منه على رد الروايات الثابتة بالظن الخائب ، وذلك أن في رواية ابن نمير أيضًا ما يدل على أن المراد بالقوم قريش ، وإنما تفرد أبان بذكر قريش في الموضع الأول ، وإلا فسيأتي في المغازي (٢) في بقية هذا الحديث من كلام سعد وقال : «اللهم فإن كان بقي من حرب قريش شيء فأبقني له »الحديث ، وأيضًا ففي الموضع الذي اقتصر الداودي ، على النظر فيه ما يدل على أن المراد قريش ؛ لأن فيه «من قوم كذبوا رسولك وأخرجوه» فإن هذه القصة مختصة بقريش لأنهم الذين أخرجوه ، وأما قريظة فلا .

الحديث التاسع : حديث ابن عباس.

قوله: (حدثنا هشام) هو ابن حسان.

قوله: (فمكث بمكة ثلاث عشرة) هذا أصح مما أخرجه أحمد عن يحيى بن سعيد عن هشام بن حسان بهذا الإسناد قال: «أنزل على النبي على وهو ابن ثلاث وأربعين، فمكث بمكة عشرًا»، وأصح مما أخرجه مسلم من وجه آخر عن ابن عباس «أن إقامة النبي على بمكة كانت خمس عشرة سنة» وقد تقدم بيان ذلك في كتاب المبعث (٣)، وسيأتي بقية الكلام عليه في الوفاة (٤) إن شاء الله تعالى.

وقوله هنا: (فهاجر عشر سنين) أي أقام مهاجرًا عشر سنين، وهو كقوله تعالى: ﴿ فَأَمَاتَهُ اللَّهُ مِائَةً عَامِ ﴾ [البقرة: ٢٥٩].

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۲۱۲، ۲۱۳)، کتاب المغازي، باب ۳۰، ح۲۱۲۲.

<sup>(</sup>٢) (٩/ ٢١٢، ٢١٣)، كتاب المغازي، باب ٣٠، ح٢١٢٤.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٢٠٠)، كتاب المناقب، باب ٢٣، -٢٥٤٧، ٣٥٤٨.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ١٩٣)، كتاب المناقب، باب ١٩، ح ٣٥٣٦.

الحديث العاشر: حديث أبي سعيد، تقدم شرحه في «مناقب أبي بكر» مستوفى. وقوله فيه: (فقال النامن اتظروا إلى هذا الشيخ) في حديث ابن عباس عند البلاذري في نحو هذه القصة «فقال له أبو سعيد الخدري: يا أبا بكر ما يبكيك؟» فذكر الحديث.

777

لَهُ. فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: فَإِنِّي أَرُدُّ إِلَيْكَ جِوَارِكَ وَأَرْضَى بِجِوَارِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ.

وَالنَّبِيُ ﷺ يَوْمَئِذِ بِمَكَّةَ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ لِلْمُسْلِمِينَ: «إِنِّي أُرِيتُ دَارَ هِجْرَتِكُمْ ذَاتَ نَحْلِ بيَّنَ لابَتَيْنِ، وَهُمَا الْحَرَّتَانِ». فَهَاجَرَ مَنْ هَاجَرَ قِبَلَ الْمَدِينَةِ، وَرَجَعَ عَامَّةُ مَنْ كَانَ هَاجَرَ بأَرْض الْحَبَشَةِ إِلَى الْمَدِينَةِ، وَتَجَهَّزَ أَبُو بَكْرِ قِبَلَ الْمَدِينَةِ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «عَلَى رِسْلِكَ، فَإِنِّي **أَرْجُو أَنْ يُؤْذَنَ لِي»، فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: ۚ وَهَلْ تَرْجُو ذَلِكَ بِأَبِي أَنْتَ؟ قَالَ: «نَعَمْ»، فَحَبَسَ أَبُو بَكْرْ** نَفْسَهُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ لِيَصْحَبَهُ ، وَعَلَفَ رَاحِلَتَيْنِ كَأَنَتَاعِنْدَهُ وَرَقَ السَّمُر - وَهُوَ الْخَبَطُ - أَرْبَعَةً أَشْهُر. قَالَ ابْنُ شِهَابِ: قَالَ عُرْوَةٌ: قَالَتْ عَائِشَةُ: فَبَيْنَمَا نَحْنُ يَوْمًا جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرِ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ قَالَ قَائِلٌ لَأَبِي بَكْرِ: هَذَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مُتَقَنِّعًا فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِينَا فِيهَا .. فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: فِدَاءٌ لَهُ أَبِي وَأُمِّي، وَاللَّهِ مَاجَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلا أَمْرٌ.

قَالَتْ: فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ فَاسْتَأْذَنَ، فَأُذِنَ لَهُ، فَدَخَلَ، فَقَالَ النَّبِي ﷺ لأبي بَكْر: «أُخْرِجْ مَنْ عِنْدَكَ»، فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: إِنَّمَا هُمْ أَهْلُكَ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: «فَإِنِّي قَدْ أَذِنَ لِي فِي الْخُرُوجِ»، فَقَالَ أَبُو بَكْرِ: الصَّحَابَةُ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: "نَعَمْ»، قَالَ أَبُو بَكْرِ : فَخُذْ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ إِحْدَى رَاحِلَتَيَّ هَاتَيْن . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «بِالشَّمَن» ابو بحر. فحد بِبِي المَّذِي رَسُولُ حَدِيمٍ مِنْ عَنَا لَهُمَا سُفْرَةٌ فِي جِرَابٍ، فَقَطَعَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ <del>٧</del> قَالَتْ عَائِشَةُ: فَجَهَّزْنَاهُمَا/ أَحَثَّ الْجِهَازِ، وَصَنَعْنَا لَهُمَا سُفْرَةٌ فِي جِرَابٍ، فَقَطَعَتْ أَسْمَاءُ بِنْتُ ٢٣٢ أَبِي بَكْرٍ قِطْعَةً مِنْ نِطَاقِهَا فَرَبَطَتْ بِهِ عَلَى فَمِ الْجِرَابِ، فَبِذَلِكَ سُمِّيَتْ ذَاتَ النَّطَاقَيْنِ.

قَالَتْ: ثُمَّ لَحِقَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَبُو بَكْرِ بِغَارِ فِي جَبَلِ ثَوْرٍ، فَكَمَّنَا فِيهِ ثَلاثَ لَيَالِ، يَبِيتُ عِنْدَهُمَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي بَكْرِ وَهُوَ غُلامٌ شَابٌ ثَقِفٌ لَّقِنٌ ، فَيُذَٰلِجُ مِنْ عِنْدِهِمَا بِسَحَرٍ ، فَيُصْبِحُ مَعَ قُرَيْشِ بِمَكَّةَ كَبَائِتٍ، ۚ فَلا يَسْمَعُ أَمْرًا يُكْتَادَانِ بِهِ إِلا وَعَاهُ حَتَّى يَأْتِيَهُمَا بِخَبَرَ ذَلِكَ حِينَ يَخْتَلِطُ الظَّلَّامُ، وَيَرْعَى عَلَيْهِمَا عَامِرُ بْنُ فُهَيْرَةَ مَوْلَى أَبِي بَكْرٍ مِنْحَةً مِنْ غَنَمٍ، فَيُرِيحُهَا عَلَيْهِمَا حِينَ تَذْهَبُ سَاعَةٌ مِنَ الْعِشَاءِ، فَيَبِيتَانِ فِي رِسْلٍ - وَهُوَ لَبَنُ مِنْحَتِهِمَا وَرَضِيفِهِمَا - حَتَّى يَنْعِقَ بِهَا عَامِرُ ابْنُ فُهَيْرَةَ بِغَلَسٍ، يَفْعَلُ ذَلِكَ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ تِلْكَ اللَّيَالِي الثَّلاثِ، وَاسْتَأْجَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ رَجُلًا مِنْ يَنِي الدِّيلِ وَهُوَ مِنْ يَنِي عَبْدِ بْنِ عَدِيٌّ هَادِيًّا خِرِّيتًا وَالْخِرِّيتُ الْمَاهِرُ بِالْهِدَايَةِ ـ قَدْ غَمَسَ حِلْقًا فِي آلِ الْعَاصِ بْنِ وَاثِلِ السَّهْمِيِّ وَهُوَ عَلَى دِينِ كُفَّارِ قُرَيْشٍ، فَأَمِنَاهُ فَدَفَعَا إِلَيْهِ رَاحِلَتَيْهِمَا وَوَاعَدَاهُ غَارَ ثَوْرٍ بَعْدَ ثَلاثِ لَيَالٍ بِرَاحِلَتَيْهِمَا صُبْحَ ثَلاثٍ، وَانْطَلَقَ مَعَهُمَا عَامِرُ بْنُ فُهَيْرَةَ وَالدَّلِيلُ، فَأَخَذَ بِهِمْ طَرِيقَ السَّوَاحِلِ.

[تقدم في: ٢٧٦، الأطراف: ٢١٦، ٢١٣٨، ٢٢٦٢، ٢٢٦٢، ٢٢٩٧، ٩٣٠، ٥٨٠٧]

الحديث الحادي عشر:

قوله: (لم أعقل أبوي) يعيني أبابكر وأم رومان.

قوله: (يدينان الدين) بالنصب على نزع الخافض أي يدينان بدين الإسلام، أو هو مفعول به على التجوز.

قوله: (فلما ابتلي المسلمون) أي بأذى المشركين لما حصروا بني هاشم والمطلب في شعب أبي طالب وأذن النبي المسلمون الهجرة إلى الحبشة كما تقدم بيانه.

قوله: (خرج أبو بكر مهاجر انحو أرض الحبشة) أي ليلحق بمن سبقه إليها من المسلمين، وقد قدمت أن الذين هاجروا إلى الحبشة أولاً ساروا إلى جدة وهي ساحل مكة ليركبوا منها البحر إلى الحبشة.

قوله: (برك الغماد) أما برك فهو بفتح الموحدة وسكون الراء بعدها كاف وحكي كسر أوله، وأما الغماد فهو بكسر المعجمة وقد تضم وبتخفيف الميم، وحكى ابن فارس فيها ضم الغين، موضع على خمس ليال من مكة إلى جهة اليمن، وقال البكري (١): هي أقاصي هجر. وحكى الهمداني في أنساب اليمن: هو في أقصى اليمن. والأول أولى، وقال ابن خالويه: حضرت مجلس المحاملي وفيه زهاء ألف، فأملى عليهم حديثاً فيه: «فقالت الأنصار: لو دعوتنا إلى برك الغماد» قالها بالكسر، فقلت للمستملي: هو بالضم، فذكر له ذاك، فقال لي: وما هو؟ قلت: سألت ابن دريد عنه فقال: هو بقعة في جهنم، فقال المحاملي: وكذا في كتابي على المغين ضمة. قال ابن خالويه وأنشد ابن دريد:

وإذا تنكرت البلاد فأولها كنف البعاد واجعل مقامك أو مقر كجانبي برك الغماد لست ابن أم القاطني من ولا ابن عم للبلاد

قال ابن خالویه: وسألت أبا عمر ـ یعنی غلام ثعلب ـ فقال: هو بالکسر والضم موضع بالیمن، قال: وموضع بالیمن أوله بالکسر لکن آخره راء مهملة، وهو عند بئر برهوت الذی \_\_\_\_\_\_ يقال إن أرواح الكفار تكون فيها. انتهى. / واستبعد بعض المتأخرين ما ذكره ابن دريد فقال: \_\_\_\_\_\_\_ القول بأنه موضع بالیمن أنسب؛ لأن النبی ﷺ لا يدعوهم إلى جهنم، وخفی عليهم أن هذا بطريق المبالغة فلا يراد به الحقيقة، ثم ظهر لي أن لا تنافي بين القولين، فيحمل قوله: جهنم بطريق المبالغة فلا يراد به الحقيقة، ثم ظهر لي أن لا تنافي بين القولين، فيحمل قوله: جهنم

<sup>(</sup>۱) معجم ما استعجم (۱/۲۶۳).

على مجاز المجاورة بناء على القول بأن برهوت مأوى أرواح الكفار وهم أهل النار.

قوله: (ابن الدغنة) بضم المهملة والمعجمة وتشديد النون عند أهل اللغة، وعند الرواة بفتح أوله وكسر ثانيه وتخفيف النون، قال الأصيلي: وقرأه لنا المروزي بفتح الغين، وقيل: إن ذلك كان لاسترخاء في لسانه والصواب الكسر، وثبت بالتخفيف والتشديد من طريق، وهي أمه وقيل أم أبيه وقيل دابته، ومعنى الدغنة المسترخية وأصلها الغمامة الكثيرة المطر، واختلف في اسمه فعند البلاذري من طريق الواقدي عن معمر عن الزهري أنه الحارث بن يزيد، وحكى السهيلي أن اسمه مالك، ووقع في «شرح الكرماني» (١) أن ابن إسحاق سماه ربيعة بن رفيع وهو وهم من الكرماني فإن ربيعة المذكور آخريقال له ابن الدغنة أيضًا لكنه سلمي، والمذكور هنا من القارة فاختلفا، وأيضًا السلمي إنما ذكره ابن إسحاق في غزوة حنين وأنه صحابي قتل دريد بن الصمة، ولم يذكره ابن إسحاق في قصة الهجرة. وفي الصحابة ثالث يقال له ابن الدغنة لكن اسمه حابس وهو كلبي، له قصة في سبب إسلامه وأنه رأى شخصًا من الجن فقال له: «يا حابس بن دغنة ياحابس» في أبيات، وهو مما يرجح رواية التخفيف في الدغنة .

قوله: (وهو سيد القارة) بالقاف وتخفيف الراء، وهي قبيلة مشهورة من بني الهون، بالضم والتخفيف، ابن خزيمة بن مدركة بن إلياس بن مضر، وكانوا حلفاء بني زهرة من قريش، وكانوا يضرب بهم المثل في قوة الرمي، قال الشاعر:

قد أنصف القارة من راماها .

قوله: (أخرجني قومي) أي تسببوا في إخراجي.

قوله: (فأريد أن أسيح) بالمهملتين، لعل أبا بكر طوى عن ابن الدغنة تعيين جهة مقصده لكونه كان كافرًا، وإلا فقد تقدم أنه قصد التوجه إلى أرض الحبشة، ومن المعلوم أنه لا يصل إليها من الطريق التي قصدها حتى يسير في الأرض وحده زمانًا فيصدق أنه سائح، لكن حقيقة السياحة أن لا يقصد موضعًا بعينه يستقر فيه .

قوله: (وتكسب المعدوم) في رواية الكشميهني «المعدم»، وقد تقدم شرح هذه الكلمات في حديث بدء الوحي (٢) أول الكتاب، وفي موافقة وصف ابن الدغنة لأبي بكر بمثل ما وصفت به خديجة النبي على عظيم فضل أبي بكر واتصافه بالصفات البالغة في أنواع الكمال.

<sup>(118/10) (1</sup> 

<sup>(</sup>٢) (١/ ٥٨، ٥٧)، كتاب بدء الوحى، باب٣، ح٣.

قوله: (وأنا لك جار) أي مجير أمنع من يؤذيك.

قوله: (فرجع) أي أبو بكر (وارتحل معه ابن الدغنة) وقع في الكفالة «وارتحل ابن الدغنة فرجع مع أبي بكر» والمراد في الروايتين مطلق المصاحبة، وإلا فالتحقيق ما في هذا الباب.

قوله: (لا يخرج مثله) أي من وطنه باختياره على نية الإقامة في غيره مع ما فيه من النفع المتعدي لأهل بلده (ولا يخرج) أي ولا يخرجه أحد بغير اختياره للمعنى المذكور، واستنبط بعض المالكية من هذا أن من كانت فيه منفعة متعدية لا يمكن من الانتقال عن البلد إلى غيره بغير ضرورة راجحة.

قوله: (فلم تكذب قريش) أي لم تردعليه قوله في أمان أبي بكر، وكل من كذبك فقد رد قولك، فأطلق التكذيب وأراد لازمه، وتقدم في الكفالة (١) بلفظ «فأنفذت قريش جوار ابن الدغنة وآمنت أبا بكر»، وقد استشكل هذا مع ما ذكر ابن إسحاق في قصة خروج النبي الله إلى الطائف وسؤاله حين رجع الأخنس بن شريق أن يدخل في جواره فاعتذر بأنه حليف، وكان أيضًا من حلفاء بني زهرة، ويمكن الجواب بأن ابن الدغنة رغب في إجارة أبي بكر، والأخنس لم يرغب فيما التمس منه فلم يثرب النبي النبي عليه.

قوله: (بجوار) بكسر الجيم وبضمها، وقد تقدم بيان المرادمنه في كتاب الكفالة (٢).

قوله: / (مرأبا بكر فليعبد ربه) دخلت الفاء على شيء محذوف لا يخفى تقديره.

377

قوله: (فلبث أبو بكر) تقدم في الكفالة (٣) بلفظ «فطفق» أي جعل، ولم يقع لي بيان المدة التي أقام فيها أبو بكر على ذلك.

قوله: (ثمبدا لأبي بكر) أي ظهر له رأي غير الرأي الأول.

قوله: (بفناء داره) بكسر الفاء وتخفيف النون وبالمد، أي أمامها.

قوله: (فيتقذف) بالمثناة والقاف والذال المعجمة الثقيلة، تقدم في الكفالة بلفظ «فيتقصف» أي يزدحمون عليه حتى يسقط بعضهم على بعض فيكاد ينكسر، وأطلق يتقصف مبالغة، قال الخطابي (٤): هذا هو المحفوظ، وأما يتقذف فلا معنى له إلا أن يكون من القذف أي يتدافعون

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٨١)، كتاب الكفالة، باب ٤، ح٢٢٩٧.

<sup>(</sup>۲) (۲/ ۸۲)، كتاب الكفالة، باب ٤، - ۲۲۹۷.

<sup>(</sup>٣) (٦/ ٨١)، كتاب الكفالة، باب ٤، ح ٢٢٩٧.

 <sup>(</sup>٤) الأعلام (٣/ ١٦٩٠).

فيقذف بعضهم بعضًا فيتساقطون عليه فيرجع إلى معنى الأول. وللكشميهني بنون وسكون القاف وكسر الصادأي يسقط.

قوله: (بكّاء) بالتشديد أي كثير البكاء.

قوله: (لا يملك عينيه) أي لا يطيق إمساكهما عن البكاء من رقة قلبه. وقوله: (إذا قرأ) إذا ظرفية والعامل فيه لا يملك، أو هي شرطية والجزاء مقدر.

قوله: (فأفزع ذلك) أي أخاف الكفار لما يعلمونه من رقة قلوب النساء والشباب أن يميلوا إلى دين الإسلام.

قوله: (فقدم عليهم) في رواية الكشميهني «فقدم عليه» أي على أبي بكر.

قوله: (أن يفتن نساءنا) بالنصب على المفعولية وفاعله أبو بكر ، كذا لأبي ذر ، وللباقين «أن يفتن» بضم أوله «نساؤنا» بالرفع على البناء للمجهول .

قوله: (أجرنا) بالجيم والراء للأكثر، وللقابسي بالزاي أي أبحنا له، والأول أوجه، والألف مقصورة في الروايتين.

قوله: (فاسأله) في رواية الكشميهني «فسله».

قوله: (ذمتك) أي أمانك له.

قوله: (نخفرك) بضم أوله وبالخاء المعجمة وكسر الفاء أي نغدر بك، يقال خفره إذا حفظه، وأخفره إذا غدر به.

قوله: (مقرين لأبي بكر الاستعلان) أي لا نسكت عن الإنكار عليه للمعنى الذي ذكروه من الخشية على نسائهم و أبنائهم أن يدخلوا في دينه .

قوله: (وأرضى بجوار الله) أي أمانه وحمايته، وفيه جواز الأخذ بالأشد في الدين، وقوة يقين أبي بكر.

قوله: (والنبي ﷺ يومثذ بمكة) في هذا الفصل من فضائل الصديق أشياء كثيرة قد امتاز بها عمن سواه ظاهرة لمن تأملها.

قوله: (بين لابتين وهما الحرتان) هذا مدرج في الخبر وهو من تفسير الزهري، والحرة أرض حجارتها سود، وهذه الرؤيا غير الرؤيا السابقة أول الباب من حديث أبي موسى التي تردد فيها النبي على كما سبق، قال ابن التين: كأن النبي على أري دار الهجرة بصفة تجمع المدينة وغيرها، ثم أرى الصفة المختصة بالمدينة فتعينت.

قوله: (ورجع عامة من كان هاجر بأرض الحبشة إلى المدينة) أي لما سمعوا باستيطان

المسلمين المدينة رجعوا إلى مكة فهاجر إلى أرض المدينة معظمهم لا جميعهم؛ لأن جعفرًا ومن معه تخلفوا في الحبشة، وهذا السبب في مجيء مهاجرة الحبشة غير السبب المذكور في مجيء من رجع منهم أيضًا في الهجرة الأولى؛ لأن ذاك كان بسبب سجود المشركين مع النبي والمسلمين في سورة النجم فشاع أن المشركين أسلموا وسجدوا فرجع من رجع من الحبشة فوجدوهم أشد ماكانواكما سيأتي شرحه وبيانه في تفسير سورة النجم (١).

قوله: (وتجهز أبو بكر قبل المدينة) بكسر القاف وفتح الموحدة أي جهة، وتقدم في الكفالة بلفظ «وخرج أبو بكر مهاجرًا» وهو منصوب على الحال المقدرة، والمعنى أراد المخروج طالبًا للهجرة، وفي رواية هشام بن عروة عن أبيه عند ابن حبان «استأذن أبو بكر النبي على الخروج من مكة».

قوله: (على رسلك) بكسر أوله أي على مهلك، والرسل السير الرفيق، وفي رواية ابن حبان «فقال اصبر».

قوله: (وهل ترجو ذلك بأبي أنت؟) لفظ «أنت» مبتدأ وخبره «بأبي» أي مفدى بأبي، ويحتمل أن يكون أنت تأكيدًا لفاعل ترجو وبأبي قسم.

قوله: (فحبس نفسه) أي منعها من الهجرة، وفي رواية ابن حبان «فانتظره أبو/ بكر رضي الله عنه».

قوله: (ورق السمر) بفتح المهملة وضم الميم.

قوله: (وهو الخبط) مدرج أيضًا في الخبر، وهو من تفسير الزهري، ويقال السمر شجرة أم غيلان، وقيل: كل ماله ظل تخين، وقيل: السمر ورق الطلح والخبط بفتح المعجمة والموحدة ما يخبط بالعصا فيسقط من ورق الشجر قاله ابن فارس.

قوله: (أربعة أشهر) فيه بيان المدة التي كانت بين ابتداء هجرة الصحابة بين العقبة الأولى والثانية وبين هجرته على أول الباب أن بين العقبة الثانية وبين هجرته على التحرير.

قوله: (قال ابن شهاب. . . ) إلخ، هو بالإسناد المذكور أولاً وقد أفرده ابن عائذ في المغازي من طريق الوليد بن محمد عن الزهري، ووقع في رواية هشام بن عروة عند ابن حبان مضمومًا إلى ما قبله، وعند موسى بن عقبة «وكان رسول الله على لا يخطئه يوم إلا أتى منزل

<sup>(</sup>١) (٢٥١/١٠٠)، كتاب النفسير النجم، بأب ٤.

أبي بكر أول النهار وآخره».

قوله: (في نحر الظهيرة) أي أول الزوال وهو أشد ما يكون في حرارة النهار، والغالب في أيام الحر القيلولة فيها، وفي رواية ابن حبان «فأتاه ذات يوم ظهرًا»، وفي حديث أسماء بنت أبي بكر عند الطبراني «كان النبي عَنَيْ يأتينا بمكة كل يوم مرتين بكرة وعشية، فلما كان يوم من ذلك جاءنا في الظهيرة، فقلت: يا أبت هذا رسول الله عَنِيْ .

قوله: (هذا رسول الله متقنعًا) أي مغطيًا رأسه، وفي رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب «قالت عائشة: وليس عند أبي بكر إلا أنا وأسماء» قيل: فيه جواز لبس الطيلسان، وجزم ابن القيم بأن النبي على للسله ولا أحد من أصحابه، وأجاب عن الحديث بأن التقنع يخالف التطيلس، قال: ولم يكن يفعل التقنع عادة بل للحاجة، وتُعقب بأن في حديث أنس «أن النبي على كان يكثر التقنع» أخرجه به، وفي طبقات ابن سعد مرسلاً «ذكر الطيلسان لرسول الله على فقال: هذا ثوب لا يؤدى شكره».

قوله: (فدّاله) بكسر الفاء وبالقصر، وفي رواية الكشميهني «فداء» بالمد.

قوله: (ما جاء به) في رواية يعقوب بن سفيان «إن جاء به» (إن) هي النافية بمعنى (ما)، وفي رواية موسى بن عقبة «فقال أبو بكر: يا رسول الله ما جاء بك إلا أمر حدث».

قوله: (إنما هم أهلك) أشار بذلك إلى عائشة وأسماء كما فسره موسى بن عقبة، ففي روايته قال: «أخرج من عندك. قال: لا عين عليك، إنما هما ابنتاي»، وكذلك في رواية هشام ابن عروة.

قوله: (فإني) في رواية الكشميهني «فإنه».

قوله: (الصحابة) بالنصب أي أريد المصاحبة، ويجوز الرفع على أنه خبر مبتدأ محذوف.

قوله: (نعم) زاد ابن إسحاق في روايته «قالت عائشة: فرأيت أبا بكر يبكي، وماكنت أحسب أن أحدًا يبكي من الفرح»، وفي رواية هشام «فقال: الصحبة يا رسول الله. قال: الصحبة».

قوله: (إحدى راحلتي هاتين. قال: بالثمن) زادابن إسحاق «قال: لا أركب بعيرًا ليس هو لي. قال: فهو لك. قال: لا ولكن بالثمن الذي ابتعتها به. قال: أخذتها بكذا وكذا. قال: أخذتها بذلك. قال: هي لك»، وفي حديث أسماء بنت أبي بكر عند الطبر اني «فقال: بثمنها يا

أبا بكر. فقال: بثمنها إن شئت، ونقل السهيلي في «الروض» عن بعض شيوخ المغرب أنه سئل عن امتناعه من أخذ الراحلة مع أن أبا بكر أنفق عليه ماله، فقال: أحب أن لا تكون هجرته إلا من مال نفسه، وأفاد الواقدي أن الثمن ثمانمائة وأن التي أخذها رسول الله على من أبي بكر هي القصواء، وأنها كانت من نعم بني قشير، وأنها عاشت بعد النبي على قليلاً وماتت في خلافة أبي بكر، وكانت مرسلة ترعى بالبقيع، وذكر ابن إسحاق أنها الجذعاء، وكانت من إبل بني الحريش، وكذا في رواية أخرجها ابن حبان من طريق هشام عن أبيه عن عائشة أنها الجذعاء.

قوله: (وصنعنا لهما سفرة في جراب) أي زادًا في جراب؛ لأن أصل السفرة في اللغة الزاد الذي يصنع للمسافر، ثم استعمل في وعاء الزاد، ومثله المزادة للماء، وكذلك الراوية، فاستعملت السفرة في هذا الخبر على أصل اللغة، وأفاد الواقدي أنه كان في السفرة شاة مطبوخة.

قوله: (ذات النطاق) يكسر النون، وللكشميهني النطاقين بالتثنية، والنطاق ما يشد به الوسط، وقيل: هو إزار فيه تكة، وقيل: هو ثوب تلبسه المرأة ثم تشد وسطها بحبل ثم ترسل الأعلى على الأسفل. قاله أبو عبيدة الهروي، قال: وسميت ذات النطاقين لأنها كانت تجعل نطاقًا على نطاق، وقيل: كان لها نطاقان تلبس أحدهما وتجعل في الآخر الزاد. انتهى. والمحفوظ كما سيأتي بعد هذا الحديث أنها شقت نطاقها نصفين فشدت بأحدهما الزاد واقتصرت على الآخر، فمن ثم قيل لها ذات النطاق وذات النطاقين، فالتثنية والإفراد بهذين الاعتبارين، وعند ابن سعد من حديث الباب «شقت نطاقها فأوكأت بقطعة منه الجراب وشدت فم القربة بالباقي فسميت ذات النطاقين».

قوله: (قالت: ثم لحق رسول الله على وأبو بكر بغار في جبل ثور) بالمثلثة، ذكر الواقدي أنهما خرجا من خوخة في ظهر بيت أبي بكر، وقال الحاكم تواترت الأخبار أن خروجه كان يوم الاثنين ودخوله المدينة كان يوم الاثنين، إلا أن محمد بن موسى الخوارزمي قال: إنه خرج من مكة يوم الخميس، قلت: يجمع بينهما بأن خروجه من مكة كان يوم الخميس وخروجه من الغار كان ليلة الاثنين؛ لأنه أقام فيه ثلاث ليال، فهي ليلة الجمعة وليلة السبت وليلة الأحد

وخرج في أثناء ليلة الاثنين، ووقع في رواية هشام بن عروة عندابن حبان «فركباحتي أتيا الغار\_ وهو ثور \_ فتواريا فيه»، وذكر موسى بن عقبة عن ابن شهاب قال: «فرقد على على فراش رسول الله ﷺ يوري عنه، وباتت قريش تختلف وتأتمر أيهم يهجم على صاحب الفراش فيوثقه، حتى أصبحوا فإذا هم بعلي، فسألوه، فقال: لاعلم لي. فعلموا أنه فر منهم».

وذكر ابن إسحاق نحوه وزاد «أن جبريل أمره لا يبيت على فراشه، فدعا عليًا فأمره أن يبيت على فراشه ويسجى ببرده الأخضر، ففعل، ثم خرج النبي ﷺ على القوم ومعه حفنة من تراب، فجعل ينثرها على رءوسهم وهو يقرأ ﴿ يسَّ ﴾ إلى ﴿ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [يس: ٩]. وذكر أحمد من حديث ابن عباس بإسناد حسن في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ الآية [الأنفال: ٣٠]، قال: «تشاورت قريش ليلة بمكة ، فقال بعضهم: إذا أصبح فأثبتوه بالوثاق ، يريدون النبي عليه وقال بعضهم: بل اقتلوه، وقال بعضهم: بل أخرجوه، فأطلع الله نبيه على ذلك فبات على على فراش النبي ﷺ تلك الليلة، وخرج النبي ﷺ حتى لحق بالغار، وبات المشركون يحرسون عليًا يحسبونه النبي ﷺ، يعني ينتظرونه حتى يقوم فيفعلون به ما اتفقوا عليه، فلما أصبحوا ورأوا عليًا رد الله مكرهم فقالوا: أين صاحبك هذا؟ قال: لا أدري، فاقتصوا أثره، فلما بلغوا الجبل اختلط تُعليهم، فصعدوا الجبل فمروا بالغار فرأوا على بابه نسج العنكبوت فقالوا: لو دخل هاهنا لم يكن نسج العنكبوت على بابه. فمكث فيه ثلاث ليال».

وذكر نحو ذلك موسى بن عقبة عن الزهري قال: «مكث رسول الله ﷺ بعد الحج بقية ذي الحجة والمحرم وصفر، ثم إن مشركي قريش اجتمعوا. . . » فذكر الحديث وفيه «وبات على على فراش النبي على عنه، وباتت قريش يختلفون ويأتمرون أيهم يهجم على صاحب الفراش فيوثقه، فلما أصبحوا إذا هم بعلى»، وقال في آخره: «فخرجوا في كل وجه يطلبونه»، وفي مسند أبي بكر الصديق لأبي بكر بن على المروزي شيخ النسائي من مرسل الحسن في قصة نسج العنكبوت نحوه، وذكر الواقدي أن قريشًا بعثوا في أثرهما قائفَيْن: أحدهما كرز بن علقمة، فرأى كرز بن/ علقمة على الغار نسج العنكبوت فقال: هاهنا انقطع الأثر. ولم يسم \_ الآحر، وسماه أبو نعيم في «الدلائل» من حديث زيد بن أرقم وغيره سراقة بن جعشم، وقصة سراقة مذكورة في هذا الباب، وقد تقدم في «مناقب أبي بكر» (١) حديث أنس عن أبي بكر.

قوله: (فكمنافيه) بفتح الميم ويجوز كسرها، أي اختفيا.

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب ٢، ح٣٦٥٣.

قوله: (ثلاث ليال) في رواية عروة بن الزبير «ليلتين» فلعله لم يحسب أول ليلة، وروى أحمد والحاكم من رواية طلحة النضري قال: «قال رسول الله على: لبثت مع صاحي \_ يعني أبا بكر \_ في الغار بضعة عشر يومًا ما لنا طعام إلا ثمر البرير» قال الحاكم: معناه مكثنا مختفين من المشركين في الغار وفي الطريق بضعة عشر يومًا، قلت: لم يقع في رواية أحمد ذكر الغار، وهي زيادة في الخبر من بعض رواته، ولا يصح حمله على حالة الهجرة لما في الصحيح كما تراه من أن عامر بن فهيرة كان يروح عليهما في الغار باللبن، ولما وقع لهما في الطريق من لقي الراعي كما في حديث البراء في هذا الباب، ومن النزول بخيمة أم معبد وغير ذلك، فالذي يظهر أنها قصة أخرى. والله أعلم، وفي «دلائل النبوة للبيهقي» من مرسل محمد بن سيرين «أن أبا بكر ليلة انطلق مع رسول الله على الخار كان يمشي بين يديه ساعة ومن خلفه ساعة، فسأله فقال: أذكر الطلب فأمشي خلفك، وأذكر الرصد فأمشي أمامك. فقال: لو كان شيء أحببت أن تقتل دوني؟ قال: أي والذي بعثك بالحق، فلما انتهيا إلى الغار قال: مكانك يا رسول الله حتى أستبرىء لك الغار، فاستبرأه»، وذكر أبو القاسم البغوي من مرسل ابن أبي مليكة نحوه، وذكر أستبرىء لك الغار، فاستبرأه»، وذكر أبو القاسم البغوي من مرسل ابن أبي مليكة نحوه، وذكر أبن هشام من زياداته عن الحسن البصري بلاغًا نحوه.

قوله: (عبدالله بن أبي بكر) وقع في نسخة «عبد الرحمن» وهو وهم.

قوله: (ثقف) بفتح المثلثة وكسر القاف ويجوز إسكانها وفتحها وبعدها فاء: الحاذق، تقول ثقفت الشيء إذا أقمت عوجه.

قوله: (لقن) بفتح اللام وكسر القاف بعدها نون اللقن: السريع الفهم.

قوله: (فيدلج) بتشديد الدال بعدها جيم أي يخرج بسحر إلى مكة.

قوله: (فيصبح مع قريش بمكة كبائت) أي مثل البائت، يظنه من لا يعرف حقيقة أمره لشدة رجوعه بغلس.

قوله: (يكتادان به) في رواية الكشميهني «يكادان به» بغير مثناة أي يطلب لهما فيه المكروه، وهو من الكيد.

قوله: (عامر بن فهيرة) تقدم ذكره في «باب الشراء من المشركين» من كتاب البيوع (١)، وذكر موسى بن عقبة عن ابن شهاب أن أبا بكر اشتراه من الطفيل بن سخبرة، فأسلم، فأعتقه.

<sup>(</sup>۱) (٥/ ٦٩٣)، كتاب البيوع، باب ٩٩، ح٢١٦.

قوله: (منحة) بكسر الميم وسكون النون بعدها مهملة، تقدم بيانها في الهبة (١)، وتطلق أيضًا على كل شاة، وفي رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب أن الغنم كانت لأبي بكر، فكان يروح عليهما الغنم كل ليلة فيحلبان، ثم تسرح بكرة فيصبح في رعيان الناس فلا يفطن له.

قوله: (في رسل) بكسر الراء بعدها مهملة ساكنة: اللبن الطرى.

قوله: (ورضيفهما) بفتح الراء وكسر المعجمة بوزن رغيف أي اللبن المرضوف أي التي وضعت فيه الحجارة المحماة بالشمس أو النار لينعقد وتزول رخاوته، وهو بالرفع ويجوز الجر.

قوله: (حتى ينعق بها عامر) ينعق بكسر العين المهملة أي يصيح بغنمه، والنعيق صوت الراعي إذا زجر الغنم ووقع في رواية أبي ذر «حتى ينعق بهما» بالتثنية أي يسمعهما صوته إذا زجر غنمه، ووقع في حديث ابن عباس عند ابن عائذ في هذه القصة «ثم يسرح عامر بن فهيرة فيصبح في رعيان الناس كبائت فلا يفطن به»، وفي رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب «وكان عامر أمينًا مؤتمنًا حسن الإسلام».

قوله: (من بني الديل) بكسر الدال وسكون التحتانية، وقيل: بضم أوله وكسر ثانيه مهموز.

قوله: (من بني عبد بن عدي) أي ابن الديل بن بكر بن عبد مناة بن كنانة، ويقال من بني عدي بن عمرو بن خزاعة، ووقع في سيرة ابن إسحاق تهذيب ابن هشام اسمه/ عبد الله بن \_ أرقد، وفي رواية الأموي عن ابن إسحاق ابن أريقد، كذا رواه الأموي في المغازي بإسناد مرسل في غير هذه القصة، قال: وهو دليل رسول الله على المدينة في الهجرة، وعند موسى ابن عقبة أريقط بالتصغير أيضًا لكن بالطاء وهو أشهر، وعند ابن سعد عبد الله بن أريقط، وعن مالك اسمه رقيط حكاه ابن التين وهو في «العتبية».

قوله: (هاديًا خريتًا) بكسر المعجمة وتشديد الراء بعدها تحتانية ساكنة ثم مثناة .

قوله: (والخريت الماهر بالهداية) هو مدرج في الخبر من كلام الزهري بينه ابن سعد، ولم يقع ذلك في رواية الأموي عن ابن إسحاق، قال ابن سعد وقال الأصمعي: إنما سمي خريتًا لأنه يهدي بمثل خرت الإبرة أي ثقبها. وقال غيره: قيل له ذلك لأنه يهتدي لإخرات المفازة وهي طرقها الخفية.

777

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٤٨٧)، كتاب الهبة، باب ٣٥، ح ٢٦٢٩.

قوله: (قد غمس) بفتح الغين المعجمة والميم بعدها مهملة (حلفًا) بكسر المهملة وسكون اللام أي كان حليفًا، وكانوا إذا تحالفوا غمسوا أيمانهم في دم أو خلوق أو في شيء يكون فيه تلويث فيكون ذلك تأكيدًا للحلف.

قوله: (فأمناه) بكسر الميم.

قوله: (فأتاهما براحلتيهما صبح ثلاث) زاد مسلم بن عقبة عن ابن شهاب «حتى إذا هدأت عنهما الأصوات جاء صاحبهما ببعيرهما فانطلقا معهما بعامر بن فهيرة يخدمهما ويعينهما يردفه أبو بكر ويعقبه ليس معهما غيره.

قوله: (فأخذ بهم طريق الساحل) في رواية موسى بن عقبة «فأجاز بهما أسفل مكة ثم مضى بهما حتى جاء بهما الساحل أسفل من عسفان، ثم أجاز بهما حتى عارض الطريق»، وعند الحاكم من طريق ابن إسحاق «حدثني محمد بن جعفر بن الزبير عن عروة عن عائشة» نحوه وأتم منه وإسناده صحيح، وأخرج الزبير بن بكار في «أخبار المدينة» مفسرًا منزلة منزلة إلى قباء، وكذلك ابن عائذ من حديث ابن عباس، وقد تقدم في «علامات النبوة» (١) وفي «مناقب أبي بكر» (٢) ما اتفق لهما حين خرجا من الغار من لقيهما راعي الغنم وشربهما من اللبن.

٣٩٠٦ قَالَ ابْنُ شَهَابِ: وَأَخْبَرَنِي عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ مَالِكِ الْمُدْلِجِيُّ وَهُوَ ابْنُ أَجِي سُرَاقَةَ ابْنِ مَالِكِ بْنِ جُعْشُم يَقُولُ: جَاءَنَا رُسُلُ كُفَّارِ فُرَيْشٍ ابْنِ مَالِكِ بْنِ جُعْشُم يَقُولُ: جَاءَنَا رُسُلُ كُفَّارِ فُرَيْشٍ يَجْعَلُونَ فِي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرِ دِيةَ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا لِمَنْ قَتَلَهُ أَوْ أَسَرَهُ، فَبَيْنَمَا أَنَا جَالِسٌ فِي يَجْعَلُونَ فِي رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ دِيةَ كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا لِمَنْ قَتَلَهُ أَوْ أَسَرَهُ، فَبَيْنَمَا أَنَا جَالِسٌ فِي مَجْلِسٍ مِنْ مَجَالِسٍ قَوْمِي يَنِي مُدُلِجٍ إِذَ أَقْبَلَ رَجُلٌ مِنْهُمْ حَتَّى قَامَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ جُلُوسٌ، فَقَالَ: يَا سُرَاقَةُ إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ أَنِفًا أَسْوِدَةً بِالسَّاحِلِ أُرَاهَا مُحَمَّدًا وَأَصْحَابَهُ. قَالَ سُرَاقَةُ: فَعَرَفْتُ أَنَّهُمْ هُمْ، سُرَاقَةُ إِنِّي قَدْ رَأَيْتُ أَنْهُ السَّاحِلِ أُرَاهَا مُحَمَّدًا وَأَصْحَابَهُ. قَالَ سُرَاقَةُ: فَعَرَفْتُ أَنَهُمْ هُمْ، فَقُلْتُ لَهُ: إِنَّهُمْ لَيْسُوا بِهِمْ، وَلَكِنَّكَ رَأَيْتَ فُلانًا وَفُلانًا انْطَلَقُوا بِأَعْيُنِنَا. ثُمَّ لَبِيثُ فِي الْمَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَذَخَلْتُ فَأَمُونَ جُارِيَتِي أَنْ تَخْرُجَ بِفَرَسِي وَهِي مِنْ وَرَاءِ أَكَمَةٍ فَيَعْشُونَ فِي الْمَجْلِسِ سَاعَةً، ثُمَّ قُمْتُ فَذَخَلْتُ فَأَمُونَ عُنْ إِلللَّهُ وَلَيْكِ مَ فَلَا الْمُؤْلُونَ عُنْ وَرَاءٍ أَكَمَةٍ فَتَكُونَ عَلَى الْمَعْمُ فَيْنَا الْمَالِقُوا بِأَعْيُونَا . ثُمَّ لَلْمُولِ الْمَهُولِ الْمَعْمُ فَلَى اللَّهُ وَيْنَ وَرَاءٍ أَكَمَةٍ فَتَوْمَ الْوَلَامَ الْوَالْمُ وَيْكُ وَلَا عَلَى اللْهُ وَيْنَ عُنْهُ اللْمَالِقُولُونَ فِي فَرَاتِ فَي وَلَوْلَ الْمَالُولُ مِنْ عَلَى اللْهُ الْمَلْكُونُ وَيَعْنَى الْولَامُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَ اللْهُ الْمُولُونَ فِي وَلَوْمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْحَالِي اللّهُ الللللّهُ وَيْنَتُ يَدِي إِلَى كِنَانَتِي فَاسْتَعْمَا مُولِكُونَ أَلْولُولُ الللللْولِ الْمُعْلِقُ الللللّهُ الللللللْولَةُ اللللللللّهُ اللللللْولُولُ اللللللْولِ اللللللْولُ اللللللْولِ الللللللْولُولُ الللللللْولِ اللللللْولِي اللل

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۹۰)، کتاب المناقب، باب ۲۵، ح ۳۲۱۵.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب، ح٣٦٥٢.

744

فَخَرَجَ الَّذِي أَكْرَهُ، فَرَكِبْتُ فَرَسِي/ وَعَصَيْتُ الأزْلامَ ـ تُقَرِّبُيِي.

حَتَّى إِذَا سَمِعْتُ قِرَاءَةَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُو لا يَلْتَقِتُ، وَأَبُو بَكْرٍ يُكْثِرُ الالْتِفَاتَ، سَاخَتْ يَدَا فَرَسِي فِي الأَرْضِ حَتَّى بَلَغَتَا الرُّكْبَتَيْنِ، فَخَرَرْتُ عَنْهَا، ثُمَّ زَجَرْتُهَا، فَنَهَضَتْ فَلَمْ تَكَدْ تُخْرِجُ يَدَيْهَا فَلَمَّ السَّمَاءِ مِثْلُ الدُّخَانِ، فَاسْتَقْسَمْتُ يَدَيْهَا فَلَازُلامِ، فَخَرَجَ الَّذِي أَكْرَهُ، فَنَادَيْتُهُمْ بِالأَمَانِ، فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي بِالأَرْلامِ، فَخَرَجَ الَّذِي أَكْرَهُ، فَنَادَيْتُهُمْ بِالأَمَانِ، فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي بِالأَرْلامِ، فَخَرَجَ الَّذِي أَكْرَهُ، فَنَادَيْتُهُمْ بِالأَمَانِ، فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي بِالأَرْلامِ، فَخَرَجَ اللَّذِي أَكْرَهُ، فَنَادَيْتُهُمْ إِلاَمَانِ، فَوَقَفُوا، فَرَكِبْتُ فَرَسِي حَتَّى جِئْتُهُمْ، وَوَقَعَ فِي بَالأَرْلامِ، فَخَرَجَ اللَّذِي أَكْرَهُ مِنَ الْحَبْسِ عَنْهُمْ أَنْ سَيَظْهَرُ أَمْرُ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِمُ الزَّادَ وَالْمَتَاعَ فَلَمْ قَدْ جَعَلُوا فِيكَ الدَّيَةَ . وَأَخْبَرْتُهُمْ أَخْبَارَ مَا يُرِيدُ النَّاسُ بِهِمْ، وَعَرَضْتُ عَلَيْهِمُ الزَّادَ وَالْمَتَاعَ فَلَمْ يَرْزَانِي، وَلَمْ يَسْأَلانِي إِلا أَنْ قَالَ: «أَخْفِ عَنَا». فَسَأَلْتُهُ أَنْ يَكْتُبَ لِي كِتَابَ أَمْنٍ، فَأَمَرَ عَامِرَ بْنَ فُهُ مُنْ تَسْمَعُ مِنْ أَدِيم، ثُمَّ مَضَى رَسُولُ اللَّهِ وَعِيْقٍ.

قَالَ ابْنُ شِهَابِ: فَأَخْبَرَنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ لَقِي الزُّبَيْرَ فِي رَكْبِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ كَانُوا تِجَارًا قَافِلِينَ مِنَ الشَّامِ، فَكَسَا الزُّبَيْرُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ وَأَبَا بَكْرٍ ثِيَابَ بَيَاضٍ، وَسَمِعَ الْمُسْلِمُونَ بِالْمَدِينَةِ مَخْرَجَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ مِنْ مَكَّةَ، فَكَانُوا يَغْدُونَ كُلَّ غَدَاةٍ إِلَى الْحَرَّةِ فَيَنْتَظِرُونَهُ حَتَّى يَرُدَّهُمْ حَرُّ الظَّهِيرَةِ، فَانْقَلَبُوا يَوْمَا بَعْدَ مَا أَطَالُوا انْتِظَارَهُمْ، فَلَمَّا أَوَوْا إِلَى بُيُوتِهِمْ فَيَنْتَظِرُونَهُ حَتَّى يَرُدُهُمْ عَرُّ الظَّهِيرَةِ، فَانْقَلَبُوا يَوْمَا بَعْدَ مَا أَطَالُوا انْتِظَارَهُمْ، فَلَمَّا أَوَوْا إِلَى بُيُوتِهِمْ أَوْفَى رَجُلٌ مِنْ يَهُودَ عَلَى أُطُم مِنْ آطَامِهِمْ لأَمْرٍ يَنْظُرُ إِلَيْهِ، فَبَصُرَ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ وَأَصْحَابِهِ مُبْتَضِينَ يَزُولُ بِهِمُ السَّرَابُ، فَلَمْ يَمْلِكِ الْيَهُودِيُ أَنْ قَالَ بِأَعْلَى صَوْتِهِ: يَا مَعَاشِرَ الْعَرَبِ هَذَا مُنَامِ اللَّهِ عَلَيْهُ بِطَهْدِ الْحَرَّةِ، فَعَدَلَ مَتَظُرُونَ . فَثَارَ الْمُسْلِمُونَ إِلَى السِّلاحِ فَتَلَقُوا رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْ بِظَهْدِ الْحَرَّةِ، فَعَدَلَ بَهِمْ ذَاتَ الْيَمِينِ حَتَّى نَزَلَ بِهِمْ فِي يَنِي عَمْرِو بْنِ عَوْفٍ، وَذَلِكَ يَوْمَ الاَثُنَيْنِ مِنْ شَهْدِ رَبِيعِ الْأَولِ.

فَقَامَ أَبُو بَكُو لِلنَّاسِ، وَجَلَسَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ صَامِتًا، فَطَفِقَ مَنْ جَاءَ مِنَ الأَنْصَارِ مِمَّنْ لَمْ يَرَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ وَيَحِي أَبَا بَكُو حَتَّى أَصَابَتِ الشَّمْسُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ ، فَأَقْبَلَ أَبُو بَكُو حَتَّى ظَلَلَ عَلَيْهِ بِرِ دَائِهِ ، فَعَرَفَ النَّاسُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ عِنْدَ ذَلِكَ ، فَلَبِثَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي يَنِي عَمْرِ وبْنِ عَوْفِ عَلَيْهِ بِرِ دَائِهِ ، فَعَرَفَ النَّاسُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ عِنْدَ ذَلِكَ ، فَلَبِثَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ فِي يَنِي عَمْرِ وبْنِ عَوْفِ بِضْعَ عَشْرَةَ لَيْلَةً ، وَأُسِّسَ الْمَسْجِدُ الَّذِي أُسِّسَ عَلَى التَّقُوى ، وَصَلَّى فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ ، ثُمَّ رَكِبَ رَاحِلَتَهُ فَسَارَ يَمْشِي مَعَهُ النَّاسُ حَتَّى بَرَكَتْ عِنْدَ مَسْجِدِ الرَّسُولِ عَلَيْ إِالْمَدِينَةِ وَهُو يَصلِّى فِيهِ يَوْمَئِلُ وَسَهْلِ غُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي حَجْرِ سْعَدِ بْنِ زُرَارَةَ ، وَأَلْ مَنْ الْمُسْلِمِينَ ، وَكَانَ مِرْبَدًا لِلتَّمْ لِلسُهَيْلِ وَسَهْلٍ غُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي حَجْرِ سْعَدِ بْنِ زُرَارَةَ ، وَقَالَ رَسُولُ اللَّهُ عَلِيْ حِينَ بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ : «هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ الْمَنْزِلُ» ، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ عَلَى رَسُولُ اللَّهُ عَلَيْ عَبْلَ عَلَى بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ : «هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ الْمَنْزِلُ» ، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللَّه يَعِيْهِ عِينَ بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ : «هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ الْمَنْزِلُ» ، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللَّه عَلَيْهِ عِينَ بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ : «هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ الْمَنْزِلُ» ، ثُمَّ دَعَا رَسُولُ اللَّه عَلَيْهُ وَلَا يَلْهُ الْمُنْوِلِ عَلَيْهِ عِينَ بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلَتُهُ : «هَذَا إِنْ شَاءَ اللَّهُ الْمَنْوِلُ عَلَى اللَّهُ الْمَنْوِلُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْوِلِ عَلَى اللَّهُ الْمُعْوِلُ عَلَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُعْتِينَ الْمُؤْمِلُ عَلَى الْمُعْلِي الللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ عَلَى اللَّهُ الْمُعْتَعِلَ الللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُعْرِفِي الْمُؤْمِلُ عَلَا اللَّهُ الْمُؤْمِلُ اللْهُ الْمُؤْمُولُ اللْهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُعْرِقُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ

الْغُلامَيْنِ فَسَاوَمَهُمَا بِالْمِرْبَدِ لِيَتَّخِذَهُ مَسْجِدًا، فَقَالا: لا بَلْ نَهَبُهُ لَكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ. فَأَبَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُمَا مِنْهُمَا، ثُمَّ بَنَاهُ مَسْجِدًا، وَطَفِقَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْ يَتُقُلُ مَعْهُمُ اللَّهِ عَلَيْهُمَا مَعُهُمُ اللَّهِ وَيَقُولُ - وَهُو يَنْقُلُ اللَّهِ مَا .:

هَذَا الْحِمَالُ لاحِمَالَ خَيْبَرَ

اللَّهُمَّ إِنَّ الأَجْرَ أَجْرُ الآخِرَة

هَــذَا أَبَـرُورَبُنَـا وَأَطْهَـرُ

وَيَقُولُ:

فَارْحَم الأنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَهُ

فَتَمَثَّلَ بِشِعْرِ رَجُلٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ لَمْ يُسَمَّ لِي.

قَالَ ابْنُ شِهَابٍ: وَلَمْ يَبُلُغُنَا وَيِي الْأَحَادِيثِ - أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ تَمَثَّلَ بِبَيْتِ شِعْرٍ تَامٌ غَيْرَ هَذِهِ الْأَبْيَاتِ.

الابيابِ. ٣٩٠٧ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ أَبِي شَيْبَةَ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ حَدَّثَنَا هِشَامٌ عَنْ أَبِيهِ وَفَاطِمَةَ عَنْ أَسِمَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: صَنَعْتُ سُفْرَةً لِلنَّبِي ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ حِينَ أَرَادَا الْمَدِينَةَ فَقُلْتُ لأبِي مَا أَجِدُ شَيْعًا أَرْبِطُهُ إِلا نِطَاقِي. قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَسْمَاءُ ذَاتَ النَّطَاقَيْنِ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَسْمَاءُ ذَاتَ النَّطَاقَيْنِ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَسْمَاءُ ذَاتَ النَّطَاقَيْنِ. وَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: أَسْمَاءُ ذَاتَ النَّطَاقِ.

[تقدم في: ٣٩٧٩، الأطراف: ٥٣٨٨]

٣٩٠٨ - حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بِنُ بَشَارِ حَدَّثَنَا غُندَرٌ حَدَّثَنَا شُغبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: لَمَّا أَقْبَلَ النَّبِيُ عَلَيْ إِلَى الْمَدِينَةِ تَبِعَهُ سُرَاقَةُ بْنُ مَالِكِ بْنِ جُعْشُم، فَدَعَا عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّهِ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّبِيُ عَلَيْهِ النَّهِ فَرَسُهُ، قَالَ: اذْعُ اللَّهَ لِي وَلا أَضُوكَ. فَدَعَا لَهُ، قَالَ: فَعَطِشَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ، فَمَرَّ بِرَاعٍ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ: فَأَخَذْتُ قَدَحًا فَحَلَبْتُ فِيهِ كُثبُةً مِنْ لَبَنِ، فَأَتَيْتُهُ فَشَرِبَ حَتَّى رَضِيتُ.

[تقدم في: ٢٤٣٩، الأطراف: ٣٦١٥، ٣٦٥٢، ٣٩١٧، ٥٦٠٥]

الحديث الثاني عشر: حديث سراقة بن جعشم.

قوله: (قال ابن شهاب) هو موصول بإسناد حديث عائشة، وقد أفرده البيهقي في «الدلائل» وقبله الحاكم في «الإكليل» من طريق ابن إسحاق «حدثني محمد بن مسلم هو الزهري به»، وكذلك أورده الإسماعيلي منفردًا من طريق معمر والمعافى في الجليس من طريق صالح بن كيسان كلاهماعن الزهري.

قوله: (المدلجي) بضم الميم وسكون المهملة وكسر اللام ثم جيم من بني مدلج بن مرة بن

عبد مناة بن كنانة ، وعبد الرحمن بن مالك هذا اسم جده مالك بن جعشم ، ونسب أبوه في هذه الرواية إلى جده كما سنبينه في سراقة، وأبوه مالك بن جعشم له إدراك، ولم أر من ذكره في الصحابة بل ذكره ابن حبان في التابعين، وليس له ولا لأخيه سراقة ولا لابنه عبد الرحمن في البخاري غير هذا الحديث.

قوله: (ابن أخي سراقة بن جعشم) في رواية أبي ذر «ابن أخي سراقة بن مالك بن جعشم»، ثم قال: «إنه سمع سراقة بن جعشم»، والأول هو المعتمد، وحيث جاء في الروايات سراقة بن جعشم يكون نسب إلى جده، وسيأتي في حديث البراء بعدها بقليل أنه سراقة بن مالك بن جعشم ولم يختلف عليه فيه، وجعشم بضم الجيم والشين المعجمة بينهما عين مهملة هو ابن مالك بن عمرو وكنية سراقة أبو سفيان، وكان ينزل قديدًا وعاش إلى خلافة عثمان.

قوله: (دية كل واحد) أي مائة من الإبل، وصرح بذلك موسى بن عقبة وصالح بن كيسان في روايتهما عن الزهري، وفي حديث أسماء بنت أبي بكر عند الطبراني «وخرجت قريش حين فقدوهما/ في بغائهما، وجعلوا في النبي ﷺ مائة ناقة، وطافوا في جبال مكة حتى انتهوا ۖ ۖ إلى الجبل الذي فيه رسول الله ﷺ، فقال أبو بكر: يا رسول الله إن هذا الرجل ليرانا ـ وكان مواجهه .. فقال: كلا إن ملائكة تسترنا بأجنحتها. فجلس ذلك الرجل يبول مواجهة الغار، فقال النبي ﷺ: لوكان يرانا ما فعل هذا».

قوله: (رأيت آنفًا) أي في هذه الساعة .

قوله: (أسودة) أي أشخاصًا، في رواية موسى بن عقبة وابن إسحاق «لقد رأيت ركبة ثلاثة إنى لأظنه محمدًا وأصحابه ، ونحوه في رواية صالح بن كيسان .

قوله: (رأيت فلانًا وفلانًا انطلقوا بأعيننا) أي في نظرنا معاينة يبتغون ضالة لهم، في رواية موسى بن عقبة وابن إسحاق «فأومأت إليه أن اسكت، وقلت: إنما هم بنو فلان يبتغون ضالة لهم. قال: لعل، وسكت»، ونحوه في رواية معمر، وفي حديث أسماء «فقال سراقة: إنهما راكبان ممن بعثنا في طلب القوم».

قوله: (فأمرت جاريتي) لم أقف على اسمها، وفي رواية موسى بن عقبة وصالح بن كيسان وأمرت بفرسي فقيد إلى بطن الوادي وزاد: ثم أخذت قداحي \_ بكسر القاف أي الأزلام \_ فاستقسمت بها، فخرج الذي أكره، لا تضر، وكنت أرجو أن أرده فآخذ المائة ناقة».

قوله: (فخططت) بالمعجمة، وللكشميهني والأصيلي بالمهملة أي أمكنت أسفله.

فقال لي: لاحاجة لنا في إبلك، ودعاله».

قوله: (أخف عنا) لم يذكر جوابه، ووقع في رواية البراء «فدعا له فنجا، فجعل لا يلقي أحدًا إلا قال له: قد كفيتم ما هاهنا، فلا يلقى أحدًا إلا رده» قال: «ووفي لنا»، وفي حديث أنس «فقال: يا نبى الله مرنى بما شئت. قال: فقف مكانك لا تتركن أحدًا يلحق بنا. قال: فكان أول النهار جاهدًا على رسول الله ﷺ، وكان آخر النهار مسلحة له» أي حارسًا له بسلاحه ، وذكر ابن سعد «أنه لما رجع قال لقريش: قد عرفتم بصري بالطريق وبالأثر، وقد استبرأت لكم فلم أر شيئًا، فرجعوا».

قوله: (كتاب أمن) بسكون الميم، وفي رواية الإسماعيلي «كتاب موادعة»، وفي رواية إسحاق «كتابًا يكون آية بيني وبينك».

قوله: (فأمر عامر بن فهيرة فكتب في رقعة من أدم) وفي رواية ابن إسحاق «فكتب لي كتابًا في عظم \_ أو ورقة أو خرقة ـ ثم ألقاه إلى، فأخذته فجعلته في كنانتي ثم رجعت»، وفي رواية موسى بن عقبة نحوه، وعندهما «فرجعت فسئلت فلم أذكر شيئًا مماكان، حتى إذا فرغ من حنين بعد فتح مكة خرجت لألقاه ومعى الكتاب، فلقيته بالجعرانة حتى دنوت منه فرفعت يدي بالكتاب فقلت: يا رسول الله هذا كتابك، فقال: يوم وفاء وبر، ادن. فأسلمت، وفي رواية صالح بن كيسان نحوه، وفي رواية الحسن عن سراقة قال: «فبلغني أنه يريد أن يبعث خالدبن الوليد إلى قومي، فأتيته فقلت: أحب أن توادع قومي، فإن أسلم قومك أسلموا وإلا أمنت منهم. ففعل ذلك، قال: ففيهم نزلت ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيِّنكُمْ وَبَيِّنَهُم مِّيثَقُّ ﴾ الآية[النساء: ٩٠]». قال ابن إسحاق: قال أبوجهل لما بلغه ما لقي سراقة لامه في تركهم، فأنشده:

نبي وبرهان فمن ذايكاتمه

أب حكم واللات لوكنت شاهدًا لأمر جوادي إذ تسيخ قوائمه / عجبت ولم تشكك بأن محمدًا

وذكر ابن سعد أن سراقة عارضهم يوم الثلاثاء بقديد.

الحديث الثالث عشر:

قوله: (قال ابن شهاب : فأخبرني عروة بن الزبير أن رسول الله على لقي الزبير في ركب) هو متصل إلى ابن شهاب بالإسناد المذكور أولاً ، وقد أفرده الحاكم من وجه آخر عن يحيي بن بكير بالإسناد المذكور، ولم يستخرجه الإسماعيلي أصلًا وصورته مرسل، لكنه وصله الحاكم أيضًا من طريق معمرٌ عن الزُّهري قال: «أخبرني عروة أنه سمع الزبير» به، وأفاد أن قوله:

724

«وسمع المسلمون. . . إلخ» من بقية الحديث المذكور، وأخرجه موسى بن عقبة عن ابن شهاب به وأتم منه وزاد «قال: ويقال لما دنا من المدينة كان طلحة قدم من الشام، فخرج عائدًا إلى مكة إما متلقيًا وإما معتمرًا، ومعه ثياب أهداها لأبي بكر من ثياب الشام، فلما لقيه أعطاه فلبس منها هو وأبو بكر». انتهى.

وهذا إن كان محفوظًا احتمل أن يكون كل من طلحة والزبير أهدى لهما من الثياب، والذي في السير هو الثاني، ومال الدمياطي إلى ترجيحه على عادته في ترجيح ما في السير على ما في الصحيح، والأولى الجمع بينهما وإلا فما في الصحيح أصح ؛ لأن الرواية التي فيها طلحة من طريق ابن لهيعة عن أبي الأسود عن عروة، والتي في الصحيح من طريق عقيل عن الزهري عن عروة، ثم وجدت عند ابن أبي شيبة من طريق هشام بن عروة عن أبيه نحو رواية أبي الأسود، وعند ابن عائذ في المغازي من حديث ابن عباس «خرج عمر والزبير وطلحة وعثمان وعياش بن ربيعة نحو المدينة، فتوجه عثمان وطلحة إلى الشام» فتعين تصحيح القولين.

قوله: (وسمع المسلمون بالمدينة) في رواية معمر «فلما سمع المسلمون».

قوله: (يغدون) بسكون الغين المعجمة أي يخرجون غدوة، وفي رواية الحاكم من وجه آخر عن عروة عن عبد الرحمن بن عويم بن ساعدة عن رجال من قومه قال: «لما بلغنا مخرج النبي عليه المدرحتى تغلبنا عليه الشمس ثم نرجع إلى رحالنا».

قوله: (حتى يردهم) في رواية معمر «يؤذيهم»، وفي رواية ابن سعد «فإذا أحرقتهم الشمس رجعوا إلى منازلهم»، ووقع في رواية أبي خليفة في حديث أبي البراء «حتى أتينا المدينة ليلاً».

قوله: (فانقلبوا يومًا بعدما طال انتظارهم) في رواية عبد الرحمن بن عويم «حتى إذا كان اليوم الذي جاء فيه جلسنا كما كنا نجلس حتى إذا رجعنا جاء».

قوله: (أوفى رجل من يهود) أي طلع إلى مكان عال فأشرف منه، ولم أقف على اسم هذا اليهودي.

قوله: (أطم) بضم أوله وثانيه هو الحصن، ويقال كان بناء من حجارة كالقصر.

قوله: (مبيضين) أي عليهم الثياب البيض التي كساهم إياها الزبير أو طلحة، وقال ابن التين: يحتمل أن يكون معناه مستعجلين، وحكي عن ابن فارس يقال بايض أي مستعجل.

قوله: (يزول بهم السراب) أي يزول السراب عن النظر بسبب عروضهم له، وقيل: معناه

ظهرت حركتهم للعين.

قوله: (يا معاشر العرب) في رواية عبد الرحمن بن عويم «يا بني قيلة» وهو بفتح القاف وسكون التحتانية وهي الجدة الكبرى للأنصار والدة الأوس والخزرج، وهي قيلة بنت كاهل ابن عذرة.

قوله: (هذا جدكم) بفتح الجيم أي حظكم وصاحب دولتكم الذي تتوقعونه، وفي رواية معمر «هذا صاحبكم».

قوله: (حتى نزل بهم في بني عمرو بن عوف) أي ابن مالك بن الأوس بن حارثة ومنازلهم \ \ \ \ بقباء، وهي على فرسخ من المسجد النبوي/ بالمدينة، وكان نزوله على كلثوم بن الهرم، وقيل: كان يومئذ مشركًا، وجزم به محمد بن الحسن بن زبالة في «أخبار المدينة».

قوله: (وذلك يوم الأثنين من شهر ربيع الأول) وهذا هو المعتمد وشذ من قال يوم منه، الجمعة، في رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب "قدمها لهلال ربيع الأول" أي أول يوم منه، وفي رواية جرير بن حازم عن ابن إسحاق "قدمها لليلتين خلتا من شهر ربيع الأول"، ونحوه عند أبي معشر، لكن قال: "ليلة الاثنين"، ومثله عن ابن البرقي، وثبت كذلك في أواخر صحيح مسلم، وفي رواية إبراهيم بن سعد عن ابن إسحاق "قدمها لاثنتي عشرة ليلة خلت من ربيع الأول"، وعند أبي سعيد في "شرف المصطفى" من طريق أبي بكر بن حزم "قدم لثلاث عشرة من ربيع الأول"، وهذا يجمع بينه وبين الذي قبله بالحمل على الاختلاف في رؤية الهلال، وعنده من حديث عمر "ثم نزل على بني عمرو بن عوف يوم الاثنين لليلتين بقيتا من ربيع الأول" كذا فيه، ولعله كان فيه "خلتا" ليوافق رواية جرير وابن حازم، وعند الزبير في خبر المدينة عن ابن فيه، ولعله كان فيه «بيع الأول"، وقيل: كان قدومه في سابعه.

وجزم ابن حزم بأنه خرج من مكة لثلاث ليال بقين من صفر، وهذا يوافق قول هشام بن الكلبي: إنه خرج من الغار ليلة الاثنين أول يوم من ربيع الأول. فإن كان محفوظًا فلعل قدومه قباء كان يوم الاثنين ثامن ربيع الأول، وإذا ضم إلى قول أنس: «إنه أقام بقباء أربع عشرة ليلة» خرج منه أن دخوله المدينة كان لاثنين وعشرين منه، لكن الكلبي جزم بأنه دخلها لاثنتي عشرة خلت منه، فعلى قوله تكون إقامته بقباء أربع ليال فقط، وبه جزم ابن حبان فإنه قال: «أقام بها الثلاثاء والأربعاء والخميس» يعني وخرج يوم الجمعة، فكأنه لم يعتد بيوم الخروج، وكذا قال موسى بن عقبة إنه أقام قيهم ثلاث ليال، فكأنه لم يعتد بيوم الخروج، ولا الدخول، وعن قوم

من بني عمرو بن عوف أنه أقام فيهم اثنين وعشرين يومًا، حكاه الزبير بن بكار، وفي مرسل عروة بن الزبير ما يقرب منه كما يذكر عقب هذا، والأكثر أنه قدم نهارًا، ووقع في رواية مسلم ليلاً، ويجمع بأن القدوم كان آخر الليل فدخل نهارًا.

قوله: (فقام أبوبكر للناس) أي يتلقاهم.

قوله: (فطفق) أي جعل (من جاء من الأنصار ممن لم ير رسول الله على يحيي أبا بكر) أي يسلم عليه، قال ابن التين: إنما كانوا يفعلون ذلك بأبي بكر لكثرة تردده إليهم في التجارة إلى الشام فكانوا يعرفونه، وأما النبي على فلم يأتها بعد أن كبر. قلت: ظاهر السياق يقتضي أن الذي يحيي ممن لا يعرف النبي على يظنه أبا بكر فلذلك يبدأ بالسلام عليه، ويدل عليه قوله في بقية الحديث: «فأقبل أبو بكر يظلل عليه بردائه، فعرف الناس رسول الله على وقع بيان ذلك في رواية موسى بن عقبة عن ابن شهاب قال: «وجلس رسول الله على صامتًا، فطفق من جاء من الأنصار ممن لم يكن رآه يحسبه أبا بكر، حتى إذا أصابته الشمس أقبل أبو بكر بشيء أظله به»، ولعبد الرحمن بن عويم في رواية ابن إسحاق «أناخ إلى الظل هو وأبو بكر، والله ما أدري أيهما هو، حتى رأينا أبا بكر ينحاز له عن الظل فعر فناه بذلك».

قوله: (فلبث رسول الله ﷺ في بني عمرو بن عوف بضع عشرة ليلة) في حديث أنس<sup>(۱)</sup> الآتي في الباب الذي يليه أنه أقام فيهم أربع عشرة ليلة، وقد ذكرت قبله ما يخالفه. والله أعلم.

قال موسى بن عقبة عن ابن شهاب «أقام فيهم ثلاثًا»، قال: وروى ابن شهاب عن مجمع بن حارثة «أنه أقام اثنين وعشرين ليلة»، وقال ابن إسحاق، أقام فيهم خمسًا، وبنو عمرو بن عوف يزعمون أكثر من ذلك. قلت: ليس أنس من بني عمرو بن عوف، فإنهم من الأوس وأنس من الخزرج، وقد جزم بما ذكرته فهو أولى بالقبول من غيره.

قوله: (وأسس المسجد الذي أسس/ على التقوي) أي مسجد قباء، وفي رواية عبد الرزاق 750 عن معمر عن ابن شهاب عن عروة قال: الذين بني فيهم المسجد الذي أسس على التقوى هم بنو عمرو بن عوف. وكذا في حديث ابن عباس عند ابن عائذ ولفظه «ومكث في بني عمرو بن عوف ثلاث ليال واتخذ مكانه مسجدًا فكان يصلي فيه، ثم بناه بنو عمرو بن عوف فهو الذي أسس على التقوى»، وروى يونس بن بكير في «زيادات المغازي» عن المسعودي عن الحكم بن عتيبة قال: «لما قدم النبي على فنزل بقباء قال عمار بن ياسر: ما لرسول الله على بدمن أن يجعل له مكانًا

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۷۲۵)، باب ۶۸، ح۲۸.

يستظل به إذا استيقظ ويصلي فيه. فجمع حجارة فبنى مسجد قباء، فهو أول مسجد بني يعني بالمدينة، وهو في التحقيق أول مسجد صلى النبي على فيه بأصحابه جماعة ظاهرًا، وأول مسجد بني لجماعة المسلمين عامة، وإن كان قد تقدم بناء غيره من المساجد لكن لخصوص الذي بناها كما تقدم في حديث عائشة في بناء أبي بكر مسجده. وروى ابن أبي شيبة عن جابر قال: «لقد لبثنا بالمدينة قبل أن يقدم علينا رسول الله على بسنين نعمر المساجد ونقيم الصلاة».

وقد اختلف في المراد بقوله تعالى: ﴿ لَمُسَجِدُ أُسِّسَ عَلَى التَّقُويٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ [التوبة: ١٠٨] فالجمهور على أن المراد به مسجد قباء هذا وهو ظاهر الآية ، وروى مسلم من طريق عبد الرحمن بن أبي سعيد عن أبيه هسألت وسول الله على عن المسجد الذي أسس على التقوى فقال: هو مسجدكم هذا »، ولأحمد والترمذي من وجه آخر عن أبي سعيد «اختلف رجلان في المسجد الذي أسس على التقوى ، فقال أحدهما: هو مسجد النبي على ، وقال الآخر: هو مسجد قباء . فأتيا رسول الله عن ذلك فقال: هو هذا ، وفي ذلك \_ يعني مسجد قباء \_ خير كثير » ، ولأحمد عن سهل بن سند نحوه ، وأخرجه من وجه آخر عن سهل بن سعد عن أبي بن كعب مرفوعًا . قال القرطبي (١٠): هذا السؤال صدر ممن ظهرت له المساواة بين المسجدين في اشتراكهما في أن كلاً منهمه بناه النبي الله عنه فأجاب بأن المراد مسجده ، وكأن المزية المني اقتضت تعيينه دون مسجد قباء لكون مسجد قباء لم يكن بناؤه بأمر حزم من الله لنبيه ، أو كان رأيًا رآه بخلاف مسجده ، أو كان حصل له أو لأصحابه فيه من الأحوال القلبية ما لم يحصل لغيره . انتهى .

ويحتمل أن تكون المزية لما اتفق من طول إقامته على بمسجد المدينة ، بخلاف مسجد قباء فما أقام به إلا أيامًا قلائل ، وكفى بهذا مزية من غير حاجة إلى ما تكلفه القرطبي ، والحق أن كلاً منهما أسس على التقوى ، وقوله تعالى في بقية الآية : ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنطَهَ رُواً ﴾ منهما أسس على التقوى ، وقوله تعالى في بقية الآية : ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنطَهَ رُواً ﴾ في أهل قباء » ، وعلى هذا فالسر عن النبي على قال : «نزلت ﴿ فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنطَهَ رُواً ﴾ في أهل قباء » ، وعلى هذا فالسر في جوابه على بأن المسجد الذي أسس على التقوى مسجده رفع توهم أن ذلك خاص بمسجد قباء . والله أعلم . قال الداودي وغيره : ليس هذا اختلافًا ؛ لأن كلاً منهما أسس على التقوى . وكذا قال السهيلي ، وزاد غيره أن قوله تعالى : ﴿ مِنْ أَوْل يَوْمٍ ﴾ يقتضي أنه مسجد قباء ؛ لأن

<sup>.(9 · /</sup>٤) (1)

تأسيسه كان في أول يوم حل النبي على بدار الهجرة. والله أعلم.

قوله: (ثم ركب راحلته) وقع عند ابن إسحاق وابن عائذ أنه ركب من قباء يوم الجمعة فأدركته الجمعة في بني سالم بن عوف فقالوا: يا رسول الله هلم إلى العدد والعدد والقوة ، انزل بين أظهرنا. وعند أبي الأسود عن عروة نحوه وزاد: وصاروا يتنازعون زمام ناقته. وسمى ممن سأله النزول عندهم: عتبان بن مالك في بني سالم، وفروة بن عمرو في بني بياضة، وسعد بن عبادة والمنذر بن عمرو وغيرهما في بني ساعدة ، وأبا سليط وغيره ، في بني عدي ، يقول لكل منهم: «دعوها فإنها مأمورة»، وعند الحاكم من طريق إسحاق بن أبي طلحة عن أنس «جاءت الأنصار فقالوا: إلينا يا رسول الله . / فقال: دعو اللناقة فإنها مأمورة . فبركت على باب أبي أيوب» . عدي المحاد المحاد المحاد المامورة . فبركت على باب أبي أيوب» . عدي المحاد المحاد المحاد المحاد المحاد المحاد المحاد المحاد المامورة . فبركت على باب أبي أيوب» . عدد المحاد المحاد

قوله: (حتى بركت عند مسجد الرسول على بالمدينة) في حديث البراء عن أبي بكر «فتنازعه القوم أيهم ينزل عليه، فقال: إني أنزل على أخوال عبد المطلب أكرمهم بذلك»، وعند ابن عائذ عن الوليد بن مسلم وعند سعيد بن منصور كلاهما عن عطاف بن خالد «أنها استناخت به أولاً، فجاءه ناس فقالوا: المنزل يا رسول الله. فقال دعوها. فانبعثت حتى استناخت عند موضع المنبر من المسجد، ثم تحلحلت فنزل عنها، فأتاه أبو أيوب فقال: إن منزلي أقرب المنازل فأذن لي أن أنقل رحلك. قال: نعم. فنقل وأناخ الناقة في منزله»، وذكر ابن سعد أن أبا أيوب لما نقل رحل النبي الله إلى منزله قال النبي المرء مع رحله»، وأن سعد بن زرارة جاء فأخذ ناقته فكانت عنده، قال: وهذا أثبت. وذكر أيضًا أن مدة إقامته عند أبي أيوب كانت سبعة أشهر.

قوله: (وكان) أي موضع المسجد (مربدًا) بكسر الميم وسكون الراء وفتح الموحدة، هو الموضع الذي يجفف فيه التمر، وقال الأصمعي: المربد كل شيء حبست فيه الإبل أو الغنم، وبه سمى مربد البصرة لأنه كان موضع سوق الإبل.

قوله: (لسهيل وسهل) زاد ابن عيينة في جامعه عن أبي موسى عن الحسن «وكانا من الأنصار»، وعند الزبير بن بكار في «أخبار المدينة» أنهما أتيا رافع بن عمرو. وعند ابن إسحاق أن النبي على سأل: «لمن هذا؟ فقال له معاذ بن عفراء: هو لسهيل وسهل ابني عمرو، يتيمان لى، وسأرضيهما منه».

قوله: (في حجر سعدبن زرارة) كذا لأبي ذر وحده، وفي رواية الباقين «أسعد» بزيادة ألف وهو الوجه، وكان أسعد من السابقين إلى الإسلام من الأنصار، ويكنى أبا أمامة، وأما أخوه

سعد فتأخر إسلامه، ووقع في مرسل ابن سيرين عند أبي عبيد في «الغريب» أنهما كانا في حجر معاذ بن عفراء، وحكى الزبير أنهما كانا في حجر أبي أيوب، والأول أثبت، وقد يجمع باشتراكهما أو بانتقال ذلك بعد أسعد إلى من ذكر واحدًا بعد واحد، وذكر ابن سعد أن أسعد بن زرارة كان يصلي فيه قبل أن يقدم النبي على .

قوله: (فساومهما) في رواية ابن عيينة فكلم عمهما أي الذي كانا في حجره أن يبتاعه منهما فطلبه منهما فقالا ما تصنع به فلم يجدبدًا من أن يصدقهما . ووقع لأبي ذر عن الكشميهني «فأبى أن يقبله منهما».

قوله: (حتى ابتاعه منهما) ذكر ابن سعد عن الواقدي عن معمر عن الزهري «أن النبي على أمر أبا بكر أن يعطيهما ثمنه»، قال: وقال غير معمر: أعطاهما عشرة دنانير، وتقدم في أبواب المساجد (۱) من حديث أنس أن النبي على قال: «يا بني النجار ثامنوني بحائطكم. قالوا: لا والله لا نطلب ثمنه إلا إلى الله»، ويأتي مثله في آخر الباب الذي يليه، ولا منافاة بينهما، فيجمع بأنهم لما قالوا: «لا نطلب ثمنه إلا إلى الله» سأل عمن يختص بملكه منهم فعينوا له الغلامين فابتاعه منهما، فحينئذ يحتمل أن يكون الذين قالوا له: «لا نطلب ثمنه إلا إلى الله» تحملوا عنه للغلامين بالثمن. وعند الزبير أن أبا أيوب أرضاهما عن ثمنه.

قوله: (وطفق رسول الله على أي جعل (ينقل معهم اللبن) أي الطوب المعمول من الطين الذي لم يحرق، وفي رواية عطاف بن خالد عند ابن عائذ: أنه صلى فيه وهو عريش اثني عشر يومًا، ثم بناه وسقفه. وعند الزبير في خبر المدينة من حديث أنس أنه بناه أولاً بالجريد ثم بناه باللبن بعد الهجرة بأربع سنين.

قوله: (هذا الحمال) بالمهملة المكسورة وتخفيف الميم أي هذا المحمول من اللبن (أبر) عند الله، أي أبقى ذخرًا وأكثر ثوابًا وأدوم منفعة وأشد طهارة من حمال خيبر، أي التي يحمل منها التمر والزبيب ونحو ذلك، ووقع في بعض النسخ في رواية المستملي «هذا الجمال» بفتح الجيم، وقوله: «ربنا» منادى مضاف.

قوله: (اللهم إن الأجر أجر الآخرة، فارحم الأنصار والمهاجرة) كذا/ في هذه الرواية، ويأتي في حديث أنس في الباب الذي بعده (٢). «اللهم إنه لا خير إلا خير الآخرة، فانصر

<sup>(</sup>١) (٢/ ١٥٨)، كتاب الصلاة، باب ٤٨، ح ٤٢٨.

<sup>(</sup>۲) (۸/۲۷)، باب۶۱، ۲۳۳۳.

الأنصار والمهاجرة»، وجاء في غزوة الخندق<sup>(۱)</sup> بتغيير آخر من حديث سهل بن سعد، ونقل الكرماني أنه ﷺ كان يقف على (الآخرة) و(المهاجرة) بالتاء محركة فيخرجه عن الوزن. ذكره في أوائل كتاب الصلاة ولم يذكر مستنده، والكلام الذي بعدهذا يرد عليه.

قوله: (فتمثل بشعر رجل من المسلمين لم يسم لي) قال الكرماني (٢): يحتمل أن يكون المراد الرجز المذكور، ويحتمل أن يكون شعرًا آخر. قلت: الأول هو المعتمد، ومناسبة الشعر المذكور للحال المذكور واضحة، وفيها إشارة إلى أن الذي ورد في كراهية البناء مختص بما زاد على الحاجة، أو لم يكن في أمر ديني كبناء المسجد.

قوله: (قال ابن شهاب: ولم يبلغنا أن النبي على تمثل ببيت شعر تام غير هذه الأبيات) زاد ابن عائذ في آخره «التي كان يرتجز بهن وهو ينقل اللبن لبناء المسجد». قال ابن التين: أنكر على الزهري هذا من وجهين: أحدهما: أنه رجز وليس بشعر، ولهذا يقال لقائله راجز، ويقال أنشد رجزًا، ولا يقال له شاعر ولا أنشد شعرًا، والوجه الثاني: أن العلماء اختلفوا هل ينشد النبي على شعرًا أم لا؟ وعلى الجواز هل ينشد بيتًا واحدًا أو يزيد؟ وقد قيل: إن البيت الواحد ليس بشعر، وفيه نظر. انتهى. والجواب عن الأول أن الجمهور على أن الرجز من أقسام الشعر إذا كان موزونًا. وقد قيل إنه كان بي إذا قال ذلك لا يطلق القافية بل يقولها متحركة التاء، ولا يشت ذلك، وسيأتي من حديث سهل بن سعد في غزوة الخندق بلفظ «فاغفر للمهاجرين والأنصار»، وهذا ليس بموزون. وعن الثاني بأن الممتنع عنه في إنشاؤه لا إنشاده، ولا دليل على منع إنشاده متمثلًا، وقول الزهري «لم يبلغنا» لا اعتراض عليه فيه ولو ثبت عنه وأن أن سعد روى عن عنه ما نا يكون بلغه، ولم يطلق النفي المذكور، على أن ابن سعد روى عن عنه ما يله هذا» كذا قال، وقد قال غيره: إن الشعر المذكور لعبد الله بن رواحة قبله أو يروى عن غيره إلا هذا» كذا قال، وقد قال غيره: إن الشعر المذكور لعبد الله بن رواحة فكأنه لم يبلغه، وما في الصحيح أصح، وهو قوله: «شعر رجل من المسلمين».

وفي الحديث جواز قول الشعر وأنواعه خصوصًا الرجز في الحرب، والتعاون على سائر الأعمال الشاقة، لما فيه من تحريك الهمم وتشجيع النفوس وتحركها على معالجة الأمور الصعبة، وذكر الزبير من طريق مجمع بن يزيد: قال قائل من المسلمين في ذلك:

<sup>(</sup>۱) (۹/ ۱۸۲)، كتاب المغازي، باب۲۹، ح۹۸ .

<sup>(</sup>۲) (۱۲۳/۱۵).

# لتن قعدنا والنبي يعمل ذاك إذا للعمل المضلل

ومن طريق أخرى عن أم سلمة نحوه وزاد: قال: وقال علي بن أبي طالب:

لا يستوي من يعمر المساجدا يدأب فيها قائمًا وقاعدا ومن يرى عن التراب حائدا وسيأتي كيفية نزوله على أبي أيوب إلى أن أكمل المسجد في حديث أنس في هذا الباب إن شاء الله تعالى.

(تنبيه): أخرج المصنف هذا الحديث بطوله في «التاريخ الصغير» بهذا السند فزاد بعد قوله هذه الأبيات: «وعن ابن شهاب قال: كان بين ليلة العقبة \_ يعني الأخيرة \_ وبين مهاجر النبي على الأثة أشهر أو قريب منها»، قلت: هي ذو الحجة والمحرم وصفر، لكن كان مضى من ذي الحجة عشرة أيام، ودخل المدينة بعد أن استهل ربيع الأول فمهما كان الواقع أنه اليوم الذي دخل فيه من الشهر يعرف منه القدر على التحرير، فقد يكون ثلاثة سواء وقد ينقص وقد يزيد؛ لأن أقل ما قيل إنه دخل الثاني عشر منه.

# الحديث/ الرابع عشر:

437

قوله: (عن أبيه) هو عروة، وفاطمة هي امر أته بنت المنذر بن الزبير، وأسماء جدتهما جميعًا.

قوله: (فقلت الأبي) أي قالت الأبي بكر الصديق.

قوله: (أربطه) أي المتاع الذي في السفرة أو رأس السفرة، أو ذكرت باعتبار الظرف لأنه مذكر، ويستفاد من هذا أن الذي أمرها بشق نطاقها لتربط به السفرة هو أبوها، وتقدم تفسير النطاق في حديث عائشة قبل.

## الحديث الخامس عشر:

قوله: (وقال ابن عباس أسماء ذات النطاق) وصله في تفسير براءة (١) في أثناء حديث، وسيأتي إن شاء الله تعالى.

الحديث السادس عشر: حديث البراء (٢) في قصة الهجرة، أورده مختصرًا، وقد تقدم مطولاً في علامات النبوة (٣) وفي مناقب أبي بكر (٤) مع شرحه، وذكر هنا أوله عن البراء، وإنما

<sup>(</sup>۱) (۱۷۸/۱۰)، كتاب التفسير، «براءة»، باب ٩، ح ٤٦٦٥.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٦٨٦)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٨.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٢٩٠)، كتاب المناقب، باب ٢٥، ح ٣٦١٥.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٥٢.

هو عنده عن أبي بكر كما تقدم بيانه، وفي آخر هذا الحديث هنا ما يشير إلى ذلك، ثم أعاده المصنف في هذا الباب، كما سيأتي بعد أبواب<sup>(١)</sup> من وجه آخر عن البراء أتم مما هنا كما سأنبه عليه .

٣٩٠٩ حدَّ ثَنِي زَكَرِيًّا عُبْنُ يَحْيَى عَنْ أَبِي أُسَامَةَ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَسْمَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّهَا حَمَلَتْ بِعَبْدِ اللَّهِ بْنِ الزُّبَيْرِ قَالَتْ: فَخَرَجْتُ وَأَنَا مُتِمِّ، فَأَتَيْتُ الْمَدِينَةَ، فَنَزَلْتُ بِقُبَاءِ فَوَلَدْتُهُ بِقُبَاءِ، ثُمَّ أَتَيْتُ بِهِ النَّبِيَّ عَيَّ فَوَضَعْتُهُ فِي حَجْرِهِ، ثُمَّ دَعَا بِتَمْرَةٍ فَمَضَغَهَا، ثُمَّ تَفَلَ فِي فِيهِ، فَكَانَ أَوَّلَ شَيْءٍ دَخَلَ جَوْفَهُ رِيقُ رَسُولِ اللَّهِ عَيْدٍ، ثُمَّ حَنَّكَهُ بِتَمْرَةٍ، ثُمَّ دَعَا لَهُ وَبَرَّكَ عَلَيْهِ، وَكَانَ أَوَّلَ مَوْلُودٍ وُلِدَ فِي الإسلام.

تَابَعَهُ خَالِدُ بْنُ مَخْلَدٍ عَنْ عَلِيٍّ بْنِ مُسْهِرٍ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَسْمَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا: أَنَّهَا هَاجَرَتْ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ وَهِيَ حُبْلَى .

[الحديث: ٣٩٠٩، طرفه في: ٥٤٦٩]

٣٩١٠ حَدَّثَنَا قُتَيْبَةُ عَنْ أَبِي أُسَامَةَ عَنْ هِشَامِ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: أَوَّلُ مَوْلُودٍ وُلِدَ فِي الإسْلامِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ الزُّبَيْرِ، أَتَوْا بِهِ النَّبِيَّ ﷺ، فَأَخَذَ النَّبِيُ ﷺ تَمْرَةً فَلاكَهَا، ثُمَّ أَدْخَلَهَا فِي فِيهِ، فَأَوَّلُ مَا دَخَلَ بَطْنَهُ رِيقُ النَّبِيِّ ﷺ.

الحديث السابع عشر: حديث أسماء بنت أبي بكر أنها حملت بعبد الله بن الزبير، يعني مكة.

قوله: (وأنا متم) أي قد أتممت مدة الحمل الغالبة وهي تسعة أشهر، ويطلق «متم» أيضًا على من ولدت لتمام.

قوله: (فنزلت بقباء فولدته بقباء) هذا يشعر بأنها وصلت إلى المدينة قبل أن يتحول النبي على الله من قباء، وليس كذلك.

قوله: (ثم أتيت به النبي ﷺ) أي المدينة.

قوله: (ثم تفل) بمثناة ثم فاء تقدم بيانه في أبواب المساجد (٢).

قوله: (ثم حنكه) أي وضع في فيه التمرة، ودلك حنكه بها.

<sup>(</sup>١) (٨/ ٧٠٩)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤٥، ح٣٩١٧.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ١٣٥)، كتاب الصلاة، باب ٣٥، ح١١٦.

قوله: (وبرك عليه) أي قال: بارك الله فيه، أو اللهم بارك فيه.

قوله: (وكان أول مولود ولد في الإسلام) أي بالمدينة من المهاجرين، فأما من ولد بغير المدينة من المهاجرين فقيل عبد الله بن جعفر بالحبشة، وأما من الأنصار بالمدينة فكان أول مولود ولد لهم بعد الهجرة مسلمة بن مخلد كما رواه ابن أبي شيبة، وقيل: النعمان بن بشير، وفي الحديث أن مولد عبد الله بن الزبير كان في السنة الأولى وهو المعتمد، بخلاف ما جزم به الواقدي ومن تبعه بأنه ولد في السنة الثانية بعد عشرين شهرًا من الهجرة، ووقع عند الإسماعيلي الواقدي ومن تبعه بأنه ولد في السنة الثانية بعد عشرين شهرًا من الهجرة، وقع عند الإسماعيلي فرحًا شديدًا؛ لأن اليهود كانوا يقولون: سحرناهم حتى لا يولد لهم»، وأخرج الواقدي ذلك بسند له إلى سهل بن أبي حثمة، وجاء عن أبي الأسود عن عروة نحوه، ويرده أن هجرة أسماء وعائشة وغيرهما من آل الصديق كانت بعد استقرار النبي على المدينة، فالمسافة قريبة جدًا لا تحتمل تأخر عشرين شهرًا، بل ولا عشرة أشهر.

قوله: (تابعه خالد بن مخلد) وصله الإسماعيلي (١) من طريق عثمان بن أبي شيبة عن خالد ابن مخلد بهذا السند ولفظه «إنها هاجرت وهي حبلي بعبدالله، فوضعته بقباء فلم ترضعه حتى أتت به النبي عليه أخوه، وزاد في آخره «ثم صلى عليه أي دعا له وسماه عبدالله».

الحديث الثامن عشر: حديث عائشة في المعنى، هو محمول على أنه عن عروة عن أمه أسماء وعن خالته عائشة، فقد أخرجه المصنف من رواية أبي أسامة عن هشام على الوجهين كما ترى، وفي رواية أسماء زيادة تختص بها، وقد ذكر المصنف لحديث أسماء متابعًا وهي الرواية المعلقة التي فرغنا منها، وذكر أبو نعيم لحديث عائشة متابعًا من رواية عبد الله بن محمد ابن يحيى عن هشام، وأخرج مسلم من طريق أبي خالد عن هشام مختصرًا نحوه، وأخرج مسلم من طريق شعيب بن إسحاق عن هشام ما يقتضي أنه عند عروة عن أمه وخالته، ولفظه عن هشام الزبير، قالت: فقدمت قباء فنفست به، ثم خرجت أسماء حين هاجرت وهي حبلي بعبد الله بن الزبير، قالت: فقدمت قباء فنفست به، ثم خرجت فأخذه رسول الله المحديث، فهذا الحديث فيه البيان أنه عند عروة عنهما جميعًا.

وزاد في آخر هذا الطريق «وسماه عبد الله» ثم جاء وهو ابن سبع سنين أو ثمان ليبايع

<sup>(</sup>١) تغليق التعليق (٤/ ٩٦).

رسول الله ﷺ، وأمره بذلك الزبير، فتبسم وبايعه»، وقد ذكر ابن إسحاق «أن النبي ﷺ لما قدم المدينة بعث زيد بن حارثة فأحضر زوجته سودة بنت زمعة وبنتيه فاطمة وأم كلثوم وأم أيمن زوج زيد بن حارثة وابنها أسامة، وخرج معهم عبد الله بن أبي بكر ومعه أمه أم رومان وأختاه عائشة وأسماء، فقدموا والنبي ﷺ يبني مسجده» ومجموع هذا مع قولها: «فولدته بقباء» يدل على أن عبد الله بن الزبير ولد في السنة الأولى من الهجرة كما تقدم.

قوله: (أتوابه) ، يؤخذ من الذي قبله أن أمه هي التي أتت به، ويحتمل أن يكون معها غيرهاكزوجها أو أختها.

قوله: (فلاكها) أي مضغها.

قوله: (ثم أدخلها في فيه) قال ابن التين: ظاهره أن اللوك كان قبل أن يدخلها في فيه، والذي عند أهل اللغة أن اللوك في الفم، قلت: وهو فهم عجيب، فإن الضمير في قوله: «في فيه» يعود على ابن الزبير أي لاكها النبي ﷺ في فمه ثم أدخلها في في ابن الزبير، وهو واضح لمن تأملها.

٣٩١١ حَدَّثِنِي مُحَمَّدٌ حَدَّثَنَا عَبُدُ الصَّمَدِ حَدَّثَنَا أَبِي حَدَّثَنَا عَبُدُ الْعَزِيزِ بْنُ صُهَيْبٍ حَدَّثَنَا أَنِي اللَّهِ عَلَيْ إِلَى الْمَدِينَةِ وَهُوَ مُرْدِفٌ أَبَا بَكْرٍ ، وَأَبُو بَكْرٍ أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَقْبَلَ نَبِي اللَّهِ عَلَيْ إِلَى الْمَدِينَةِ وَهُو مُرْدِفٌ أَبَا بَكْرٍ ، وَأَبُو بَكْرٍ شَيْخٌ يُعْرَفُ، وَنَبِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الرَّجُلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُعَلَّى الْمُعْلَى الْم

وَ فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ جَانِبَ الْحَرَّةِ ثُمَّ بَعَثَ إِلَى الْأَنْصَارِ ، فَجَاءُوا إِلَى نَبِيِّ اللَّهِ ﷺ وَأَبِي بَكْرٍ ، فَسَلَّمُوا عَلَيْهِمَا ، وَقَالُوا: ارْكَبَا آمِنَيْنِ مُطَاعَيْنِ . فَرَكِبَ نَبِيُّ اللَّهِ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ وَحَقُوا دُونَهُمَا بِالسَّلاحِ ، فَقِيلَ فِي الْمَدِينَةِ : جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ ، جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ ﷺ . فَأَشْرَفُوا يَنْظُرُونَ وَيَقُولُونَ : جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ ، جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ ، خَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ ، فَإِنَّهُ لَيُحَدِّثُ أَهْلَهُ إِذْ سَمِعَ بِهِ عَبْدُ اللَّهِ بْنُ سَلَامٍ وَهُو فِي نَخْلٍ لأَهْلِهِ يَخْتَرِفُ لَهُمْ ، فَعَجِلَ أَنْ يَضَعَ الَّذِي يَخْتَرِفُ لَهُمْ فِيهَا فَجَاءَ وَهِيَ مَعَهُ ،

فَسَمِعَ مِنْ نَبِيِّ اللَّهِ ﷺ ثُمَّ رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ، فَقَالَ نَبِيُّ اللَّهِ ﷺ: «أَيُّ بَيُوتِ أَهْلِنَا أَقْرَبُ»، فَقَالَ أَبُو أَيُّوبَ: أَنَا يَا نَبِيَّ اللَّهِ، هَذِهِ وَارِي وَهَذَا بَابِي. قَالَ: «فَانْطَلِقْ فَهَيِّيْ لَنَا مَقِيلاً»، قَالَ: قُومَا عَلَى بَرَكَةِ اللَّهِ.

فَلَمَّا جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ بَنُ سَلامٍ فَقَالَ: أَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللَّهِ، وَأَنْكُ جَنْتَ بِحَقّ، وَقَدْ عَلِمَتْ يَهُودُ أَنِّي سَيِّدُهُمْ وَابْنُ سَيِّدِهِمْ، وَأَعْلَمُهُمْ وَابْنُ أَعْلَمُهِمْ وَابْنُ أَعْلَمُهِمْ وَابْنُ أَعْلَمُهِمْ وَابْنُ أَعْلَمُهِمْ وَابْنُ أَعْلَمُوا أَنِّي مَعْلَمُوا أَنِي مَا لَيْسَ فِي . عَنِي مَعْلَمُوا أَنِي مَعْلَمُوا أَنِي مَا لَيْسَ فِي . فَالْرُسَلَ نَبِيُّ اللَّهِ عَلَيْهُ وَأَنْ اللَّهِ عَلَيْهُمْ إِنْ يَعْلَمُوا أَنِّي مَعْسَرَ الْبَهُودِ، وَيُلْكُمْ ، فَأَنْ اللَّهِ عَلَّا وَأَنِي لِا إِلَهُ إِلا هُوَ إِنَّكُمْ لَتَعْلَمُونَ أَنِي رَسُولُ اللَّهِ عَلَّا وَأَنِي عَلَيْهُمْ بِحَقّ، فَوَاللَّهِ اللَّهِ عَلَّا وَأَنْ اللَّهِ عَلَّا وَأَنْ اللَّهِ عَلَّا وَأَنْ اللَّهِ عَلَى وَسُولُ اللَّهِ عَلَّالَ وَأَنْ اللَّهُ بِحَقّ، فَوَاللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا كَانَ اللَّهُ مَا كَانَ الْمُعْلَمُ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا كَانَ الْمُسْلِمَ ؟ »، قَالُوا: حَاشَا لِلَّهُ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ ؟ »، قَالُوا: حَاشَا لِلَّهُ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ ؟ »، قَالُوا: حَاشَا لِلَّهُ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ . قَالُ : «أَفَرَأَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ؟ »، قَالُوا: حَاشَا لِلَّهُ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ . قَالَ : «أَفَرَأَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ؟ »، قَالُوا: كَانَا لِيُسْلِمَ الْمَالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

[تقدم في: ٣٣٢٩، الأطراف: ٣٩٢٨، ٤٤٨٠]

# الحديث التاسع عشر:

قوله: (حدثني محمد) هو ابن سلام، وقال أبو نعيم في «المستخرج» أظنه أنه محمد بن المثنى أبو موسى .

قوله: (حدثنا عبد الصمد) هو ابن عبد الوارث بن سعيد.

قوله: (مردف أبا بكر) قال الداودي: يحتمل أنه مرتدف خلفه على راحلته، ويحتمل أن يكون على راحلة أخرى، قال الله تعالى: ﴿ بِأَلْفِ مِنَ ٱلْمَلَتَمِكَةِ مُرَّدِفِيرَ ﴾ [الأنفال: ٩] أي يتلو بعضهم بعضًا، ورجع ابن التين الأول، وقال: لا يصح الثاني لأنه يلزم منه أن يمشي أبو بكر بين يدي النبي على . قلت: إنما يلزم ذلك لو كان الخبر جاء بالعكس كأن يقول: والنبي على مرتدف خلف أبي بكر، فأما ولفظه «وهو مردف أبا بكر» فلا، وسيأتي في الباب الذي بعده (١) من وجه

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۲۹۴)، باب۲۶۰ خ۲۹۴.

آخر عن أنس "فكأني أنظر إلى النبي ﷺ على راحلته وأبو بكر ردفه".

قوله: (وأبو بكر شيخ) يريد أنه قد شاب، وقوله: «يعرف» أي لأنه كان يمر على أهل المدينة في سفر التجارة، بخلاف النبي على أهل أمرين فإنه كان بعيد العهد بالسفر من مكة، ولم يشب، وإلا ففي نفس الأمر كان هو عليه الصلاة والسلام أسن من أبي بكر، وسيأتي في هذا الباب من حديث أنس/ أنه لم يكن في الذين هاجروا أشمط غير أبي بكر.

قوله: (ونبي الله شاب لا يعرف) ظاهره أن أبابكر كان أسن من النبي على وليس كذلك، وقد ذكر أبو عمر من رواية حبيب بن الشهيد عن ميمون بن مهران عن يزيد بن الأصم «أن النبي على قال لأبي بكر: أيما أسن أنا أو أنت؟ قال: أنت أكرم يارسول الله مني وأكبر، وأنا أسن منك» قال أبو عمر: هذا مرسل، ولا أظنه إلا وهما. قلت: وهو كما ظن، وإنما يعرف هذا للعباس، وأما أبو بكر فثبت في صحيح مسلم عن معاوية أنه عاش ثلاثًا وستين سنة، وكان قد عاش بعد النبي على الصحيح في سن أبي بكر أن يكون أصغر من النبي على بأكثر من سنتين وأشهرًا، فيلزم على الصحيح في سن أبي بكر أن يكون أصغر من النبي المنافق من سنتين.

قوله: (يهديني السبيل) بين سبب ذلك ابن سعد في رواية له «أن النبي على قال الأبي بكر: أله الناس عني. فكان إذا سئل من أنت؟ قال: باغي حاجة، فإذا قيل: من هذا معك؟ قال: هاد يهديني»، وفي حديث أسماء بنت أبي بكر عند الطبراني «وكان أبو بكر رجلاً معروفًا في الناس فإذا لقيه لاق يقول لأبي بكر: من هذا معك؟ فيقول: هاد يهديني» يريد الهداية في الدين ويحسبه الآخر دليلاً.

قوله: (فقال: يا رسول الله هذا فارس) وهو سراقة، وقد تقدم شرح قصته في الحديث الحادي عشر (۱) ووقع للنبي على وأبي بكر في سفرهم ذلك قضايا: منها نزولهم بخيمتي أم معبد، وقصتها أخرجها ابن خزيمة والحاكم مطولة، وأخرج البيهقي في «الدلائل» من طريق عبدالرحمن ابن أبي ليلى عن أبي بكر الصديق شبيهًا بأصل قصتها في لبن الشاة المهزولة دون ما فيها من صفته على لكنه لم يسمها في هذه الرواية ولا نسبها، فاحتمل التعدد. ومر بعبد يرعى غنمًا، وقد تقدم في حديث البراء عن أبي بكر (۲)، وروى أبو سعيد في «شرف المصطفى» من طريق إياس بن مالك بن الأوس الأسلمي قال: «لما هاجر رسول الله على وأبو بكر مروا بإبل لنا

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۱۸٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٣٩٠٦.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۲۹۰)، کتاب المناقب، باب ۲۰، ح ۳۶۱۵.

بالجحفة، فقالا: لمن هذه؟ قال: لرجل من أسلم. فالتفت إلى أبي بكر فقال: سلمت. قال: ما اسمك؟ قال: مسعود. فالتفت إلى أبى بكر فقال: سعدت».

ووصله ابن السكن والطبراني عن إياس عن أبيه عن جده أوس بن عبد الله بن حجر فذكر نحوه مطولاً وفيه: «أن أوسًا أعطاهما فحل إبله، وأرسل معهما غلامه مسعودًا، وأمره أن لا يفارقهما حتى يصلا المدينة»، وتحديث أنس بقصة سراقة من مراسيل الصحابة، ولعله حملها عن أبي بكر الصديق، فقد تقدم في مناقبه (۱) أن أنسًا حدث عنه بطرف من حديث الغار وهو قوله: «قلت: يا رسول الله لو أن أحدهم نظر إلى قدميه لأبصرنا!» الحديث، وقوله فيه: «فصرعه عن فرسه ثم قامت تحمحم» قال ابن التين: فيه نظر؛ لأن الفرس إن كانت أنثى فلا يجوز «فصرعه» وإن كان ذكرًا فلا يقال: «ثم قامت»، قلت: وإنكاره من العجائب، والجواب أنه ذكر باعتبار لفظ الفرس وأنث باعتبار ما في نفس الأمر من أنها كانت أنثى.

قوله: (ثم بعث إلى الأنصار فجاءوا إلى نبي الله على الله الله على الله على الله المواعليهما وقالوا: اركبا آمنين مطاعين، فركبا) طوى في هذا الحديث قصة إقامته عليه الصلاة والسلام هنا، وقد تقدم بيانه في الحديث الثالث عشر (٢)، وتقدير الكلام: فنزل جانب الحرة فأقام بقباء المدة التي أقامها وبنى بها المسجد ثم بعث . . . إلخ .

قوله: (حتى نزل جانب دار أبي أيوب) تقدم بيانه مستوفى في الحديث الثالث عشر (٣)، وقال البخاري في «التاريخ الصغير»: حدثنا موسى بن إسماعيل حدثنا سليمان بن المغيرة عن ثابت عن أنس قال: «إني لأسعى مع الغلمان إذ قالوا: جاء محمد، فننطلق فلا نرى شيئًا، حتى أقبل وصاحبه، فكمنا في بعض خرب المدينة وبعثنا رجلًا من أهل البادية يؤذن بهما، فاستقبله زهاء خمسمائة من الأنصار فقالوا: انطلقا آمنين مطاعين» الحديث.

قوله: (فإنه ليحدث أهله) الضمير للنبي ﷺ.

- قوله: (إذ سمع به عبد الله بن سلام) بالتخفيف ابن الحويرث/ الإسرائيلي يكنى أبا يوسف المتعلق ا

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۳۲۰)، كتاب فضائل الصحابة، باب ۲، ح٣٦٥٣.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٦٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح٥٩٠٦.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ١٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح١٩٠٦.

قوله: (فجاء وهي معه) أي الثمرة التي اجتناها، وفي بعضها «وهو» أي الذي اجتناه.

قوله: (فسمع من نبي الله على أمله) وقع عند أحمد والترمذي وصححه هو والحاكم من طريق زرارة بن أوفى «عن عبد الله بن سلام قال: لما قدم رسول الله على المدينة انجفل الناس إليه، فجئت في الناس لأنظر إليه، فلما استبنت وجهه عرفت أن وجهه ليس بوجه كذاب» الحديث، قال العماد بن كثير: ظاهر هذا السياق يعني سياق أحمد لحديث عبد الله بن سلام ولفظه «لما قدم رسول الله على المدينة انجفل الناس لقدومه فكنت فيمن انجفل» أنه اجتمع به لما قدم قباء، وظاهر حديث أنس أنه اجتمع به بعد أن نزل بدار أبي أيوب، قال: فيحمل على أنه اجتمع به مرتين. قلت: ليس في الأول تعيين قباء، فالظاهر الاتحاد وحمل المدينة هنا على داخلها.

قوله: (أي بيوت أهلنا أقرب) تقدم بيان ذلك في أواخر الحديث الثالث عشر، وأطلق عليهم أهله لقرابة ما بينهم من النساء؛ لأن منهم والدة عبد المطلب جده وهي سلمى بنت عوف من بني مالك بن النجار، ولهذا جاء في حديث البراء أنه على أخواله أو أجداده من بني النجار.

قوله: (فهيىء لنا مقيلاً) أي مكانًا تقع فيه القيلولة (قال قوما) فيه حذف تقديره: فذهب فهيأ، وقد وقع صريحًا في رواية الحاكم وأبي سعيد قال: «فانطلق فهيأ لهما مقيلاً ثم جاء»، وفي حديث أبي أيوب عند الحاكم وغيره «أنه أنزل النبي في السفل ونزل هو وأهله في العلو، ثم أشفق من ذلك، فلم يزل يسأل النبي شيخ حتى تحول إلى العلو ونزل أبو أيوب إلى السفل»، ونحوه في طريق عبد العزير بن صهيب عن أنس عند أبي سعيد في «شرف المصطفى»، وأفاد ابن سعد أنه أقام بمنزل أبي أيوب سبعة أشهر حتى بنى بيوته، وأبو أيوب هو خالد بن زيد بن كليب من بني النجار، وبنو النجار من الخزرج بن حارثة، ويقال إن تبعًا لما غزا الحجاز واجتاز يثرب خرج إليه أربعمائة حبر فأخبروه بما يجب من تعظيم البيت، وأن نبيًا الحجاز واجتاز يثرب، فأكر مهم وعظم البيت بأن كساه، وهو أول من كساه، وكتب كتابًا وسلمه لرجل من أولئك الأحبار، وأوصاه أن يسلمه للنبي في إن أدركه، فيقال إن أبا أيوب من ذرية ذلك الرجل. حكاه ابن هشام في «التيجان»، وأورده ابن عساكر في ترجمة تبع.

قوله: (فلما جاء رسول الله ﷺ) أي إلى منزل أبي أيوب (جاء عبد الله بن سلام) أي إليه (فقال أشهد أنك رسول الله) زاد في رواية حميد عن أنس كما سيأتي قريبًا قبل كتاب

المغازي (۱) أنه سأله عن أشياء، فلما أعلمه بها أسلم، ولفظه «فأتاه يسأله عن أشياء، فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي: ما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة؟ وما بال الولد ينزع إلى أبيه أو إلى أمه؟ فلما ذكر له جواب مسائله قال: أشهد أنك رسول الله على. ثم قال: إن اليهود قوم بهت. . . الحديث، وعند البيهقي من طريق عبد الله بن رسول الله على من عبد الله بن سلام قال: إن اليهود قوم بهت وحيل من آل عبد الله بن سلام عن عبد الله بن سلام قال: أسمعت برسول الله على وقت صفته واسمه، فكنت مسرًا لذلك حتى قدم المدينة، فسمعت به وأنا على رأس نخلة؛ فكبرت، فقالت لي عمتي خالدة بنت الحارث: لو كنت سمعت بموسى ما زدت. فقلت: والله هو أخو موسى، بعث بما بعث به فقالت لي: يا ابن أخي هو الذي كنا نخبر أنه سيبعث مع نفس الساعة؟ قلت: نعم. قالت: فذاك إذًا. ثم خرجت إليه فأسلمت، ثم جئت إلى أهل بيتي فأمرتهم فأسلموا، ثم جئت إلى رسول الله على فقلت: إن اليهود قوم بهت . . الحديث.

قوله: (ولقد علمت/ يهود أني سيدهم) في الرواية الآتية قريبًا: «قال: يا رسول الله إن اليهود قوم بهت»، وسيأتي شرح ذلك ثَمَّ (٢).

قوله: (قالوافيَّ ماليس فيَّ) في الرواية الآتية عند أبي نعيم «بهتوني عندك».

قوله: (فأرسل نبي الله ﷺ) أي إلى اليهود فجاءوا.

قوله: (فدخلوا عليه) أي بعد أن اختبأ لهم عبد الله بن سلام كما سيأتي بيانه هناك، وفي رواية يحيى بن عبد الله المذكور «فأدخلني في بعض بيوتك ثم سلهم عني، فإنهم إن علموا بذِلك بهتوني وعابوني. قال: فأدخلني بعض بيوته».

قوله: (سيدنا وابن سيدنا، وأعلمنا وابن أعلمنا) في الرواية الآتية «خيرنا وابن خيرنا، وأفضلنا وابن أفضلنا وابن أفضلنا وابن أفضلنا وابن أفضلنا وابن أفضلنا»، وفي ترجمة آدم «أخيرنا» بصيغة أفعل، وفي رواية يحيى بن عبدالله «سيدنا، وأخيرنا، وعالمنا» ولعلهم قالواجميع ذلك أو بعضه بالمعنى.

قوله: (فقالوا: شرنا) وفي رواية يحيى بن عبدالله «فقالوا كذبت ثم وقعوا في».

قوله: (فقالوا: كذبت فأخرجهم رسول الله ﷺ) في رواية يحيى بن عبد الله «فقلت: يا رسول الله ألم أخبرك أنهم قوم بهت أهل غدر وكذب وفجور»، وفي الرواية الآتية «فنقصوه فقال: هذا ما كنت أخاف يا رسول الله».

<sup>(</sup>۱) (۸/ ۷۳۲)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٥١، ح٣٩٣٨.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٧٣٦)، كتاب مناقب الكنصار، باب ٥١ م ٣٩٣٨.

٣٩١٢ حدَّ ثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ مُوسَى أَخْبَرَنَا هِشَامٌ عَنِ ابْنِ جُرَيْجِ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ عَنْ نَافِعِ عَنْ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كَانَ فَرَضَ لِلْمُهَاجِرِينَ الأَوَّلِينَ أَرْبَعَةَ النَّهِ فِي أَرْبَعَةٍ، وَفَرَضَ لابْنِ عُمَرَ ثَلاثَةَ آلافٍ وَخَمْسَمِائَةٍ. فَقِيلَ لَهُ: هُوَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ، فَلِمَ لَقُصْتَهُ مِنْ أَرْبَعَةٍ آلافٍ؟ فَقَالَ: إِنَّمَا هَاجَرَبِهِ أَبُواهُ. يَقُولُ لَيْسَ هُو كَمَنْ هَاجَرَ بِنَفْسِهِ.

٣٩١٣ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرٍ أَخْبَرَنَا سُفْيَانُ عَنِ الْأَعْمَشِ عَنْ أَبِي وَائِلٍ عَنْ خَبَّابٍ قَالَ: هَاجَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ . . . ح .

[تقدم في: ٢٧٧٦ ، الأطراف: ٣٨٩٧، ٣٩١٤ ، ٤٠٤٧ ، ٢٤٣٢ ، ٨٤٤٢]

٣٩١٤ و حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَحْيَى عَنِ الأَعْمَشِ قَالَ: سَمِعْتُ شَقِيقَ بْنَ سَلَمَةَ قَالَ: حَدَّثَنَا خَبَّابٌ قَالَ: هَاجَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ نَبْتَغِي وَجْهَ اللَّهِ وَوَجَبَ أَجْرُنَا عَلَى اللَّهِ، فَمِنَّا مَنْ مَضَى لَمْ يَأْكُلْ مِنْ أَجْرِهِ شَيْئًا نُكَفِّنُهُ فِيهِ إِلا مَضَى لَمْ يَأْكُلْ مِنْ أَجْرِهِ شَيْئًا نُكَفِّنُهُ فِيهِ إِلا نَمْ مَنْ أَكُنُ وَيَعَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُمْرَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللللَّهُ الللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللَّةُ اللللللَّةُ الللللللْمُ الللللللَّةُ اللللللْمُ الللللللللللللللللللللللللللللللَ

[تقدم في: ٢٧٦٦ ، الأطراف: ٣٨٩٧، ٣٩١٣، ٤٠٤٧ ، ٢٨٦٢ ، ٢٤٤٢ ، ٦٤٤٢]

#### الحديث العشرون:

قوله: (أخبرنا هشام) هو ابن يوسف الصنعاني.

قوله: (عن عمر كان فرض للمهاجرين) هذا صورته منقطع ؟ لأن نافعًا لم يلحق عمر ، لكن سياق الحديث يشعر بأن نافعًا حمله عن ابن عمر ، ووقع في رواية غير أبي ذر هنا "عن نافع يعني عن ابن عمر » ولعلها من إصلاح بعض الرواة ، واغتر بها شيخنا ابن الملقن فأنكر على ابن التين قوله أن الحديث مرسل ، وقال : لعل نسخته التي وقعت له ليس فيها ابن عمر ، وقد روى الدراوردي عن عبيد الله بن عمر فقال : "عن نافع عن ابن عمر قال : فرض عمر لأسامة أكثر مما فرض لي . . . » فذكر / قصة أخرى شبيهة بهذه أخرجها أبو نعيم في \_ المستخرج » هنا .

قوله: (المهاجرين الأولين) هم الذين صلوا للقبلتين أو شهدو ابدراً.

قوله: (أربعة آلاف في أربعة) كذا للأكثر، وسقطت لفظة «في» من رواية النسفي وهو الوجه أي لكل واحد أربعة آلاف، ولعلها بمعنى اللام والمراد إثبات عدد المهاجرين المذكورين. قوله: (إنما هاجر به أبواه. يقول ليس هو كمن هاجر بنفسه) وفي رواية الدراوردي المذكورة «قال عمر لابن عمر: إنما هاجر بك أبواك»، والمراد أنه كان حينئذ في كنف أبيه، فليس هو كمن هاجر بنفسه، وكان لابن عمر حين الهجرة إحدى عشرة سنة، ووهم من قال اثنتا عشرة وكذا ثلاث عشرة، لما ثبت في الصحيحين أنه عرض يوم أحد وهو ابن أربع عشرة، وكانت أحد في شوال سنة ثلاث.

(تنبيه): أعاد المصنف هنا حديث خباب بعد أن ذكره في أوّائل الباب، فأورده من وجهين ساقه على لفظ الرواية الثانية وهي رواية مسدد، وسأذكر شرحه في غزوة أحد<sup>(١)</sup>. إن شاء الله تعالى.

٣٩١٥ - حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ بِشْرِ حَدَّثَنَا رَوْحٌ حَدَّثَنَا عَوْفٌ عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ قُرَّةَ قَالَ : حَدَّثِنِي أَبُو بُرُدَة بْنُ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِي قَالَ ! قَالَ لِي عَبْدُ اللَّهِ بْنُ عُمَرَ: هَلْ تَدْدِي مَا قَالَ أَبِي لَابِيكَ؟ قَالَ : قُلْتُ : لا. قَالَ : فَإِنَّ أَبِي قَالَ لَا بِيكَ : يَا أَبَا مُوسَى هَلْ يَسُرُكَ إِسْلامُنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ وَهِجْرَتُنَا مُعَهُ وَحَمَّلُنَا كُلُّهُ مُعَمِّنَ وَعُمِلُنَا مُعَلَّ وَمُ مُنَا وَعُمِلُنَا مَعَهُ وَحَمَّلُنَا كُلُّهُ مُعَمِّنَ بَوْرَدَلْنَا، وَأَنَّ كُلَّ عَمَلٍ عَمِلْنَاهُ بَعْدَهُ نَجُونَا مِنْهُ كَفَافًا وَأَسَابِرَ أُسِ؟ مَعَهُ وَجَمَّدُنَا بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَصَلَّيْنَا وَصُمْنَا وَعَمِلْنَا خَيْرًا كَثِيرًا، وَأَسْلَمُ فَقَالَ أَبِي: لا وَاللَّهِ قَدْ جَاهَدُنَا بَعْدَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهُ وَصَلَّيْنَا وَصُمْنَا وَعَمِلْنَا خَيْرًا كَثِيرًا، وَأَسْلَمَ عَلَى أَيْدِينَا بَشَرٌ كَثِيرٌ، وَإِنَّا لَنَوْجُو ذَلِكَ. فَقَالَ أَبِي: لَكِنِّي أَنَا وَالَّذِي نَفْسُ عُمَرَ بِيدِهِ لَوَدِدْتُ أَنَّ كُلُ مَرَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَنْ أَنَا وَالَذِي نَفْسُ عُمَرَ بِيدِهِ لَوَدِدْتُ أَنَّ فَلَكَ بَرَدُ لَنَا، وَأَنَّ كُلَّ شَيْء عَمِلْنَاهُ بَعْدُ نَجَوْنَا مِنْهُ كَفَافًا رَأْسًا بِرَأْسٍ. فَقُلْتُ : إِنَّ أَبِاكَ وَاللَّهِ خَيْرٌ فَلْكَ بَرَدُ لَنَا، وَأَنَّ كُلَّ شَيْء عَمِلْنَاهُ بَعْدُ نَجَوْنَا مِنْهُ كَفَافًا رَأْسًا بِرَأْسٍ. فَقُلْتُ : إِنَّ أَبِاكَ وَاللَّهِ خَيْرٌ

# الحديث الحادي والعشرون:

قوله: (قال لي عبد الله بن عمر: هل تدري) وقعت في هذا الحديث زيادة من رواية سعيد ابن أبي بردة عن أبيه قال: «صليت إلى جنب ابن عمر، فسمعته حين سجد يقول» فذكر ذكرًا وفيه «ما صليت صلاة منذ أسلمت إلا وأنا أرجو أن تكون كفارة، وقال لأبي بردة: علمت أن أبي . . . » فذكر حديث الباب رويناه في الجزء السادس من «فوائد أبي محمد بن صاعد».

قوله: (برد) بفتح الموحدة والراء (لنا) أي ثبت لنا ودام، يقال برد لي على الغريم حق أي ثبت، وفي رواية سعيد بن أبي بردة «خلص» بدل برد وقوله: «كفافًا» أي سواء بسواء؛ والمراد

<sup>(</sup>١) (٩/ ١٥٤)، كتاب المغازي، باب ٢٦، - ٢٠٨٢.

لاموجبًا ثوابًا ولا عقابًا ، وفي رواية سعيدبن أبي بردة «لا لك ولا عليك».

قوله: (قال أبي: لا والله) كذا وقع فيه، والصواب «قال أبوك»؛ لأن ابن عمر هو الذي يحكي لأبي بردة ما دار بين عمر وأبي موسى، وهذا الكلام الأخير كلام أبي موسى، وقد وقع في رواية النسفي على الصواب ولفظه «فقال أبوك: لا والله... إلخ»، ووقع عند القابسي والمستملي «فقال إي والله» بكسر الهمزة بعدها تحتانية ساكنة بمعنى نعم معها القسم، مثل قوله: ﴿ قُلْ إِي وَرَبِي ﴾ [يونس: ١٠] وعند عبدوس «إني والله» بنون ثقيلة بعد الهمزة المكسورة ثم تحتانية، وكله تصحيف إلا رواية النسفي، ووقع في رواية داود بن أبي هند عن أبي بردة في «تاريخ الحاكم» هذا الحديث «قال/ أبو موسى: لا. قال: لم؟ قال: لأني قدمت على قوم ٧ جهال فعلمتهم القرآن والسنة فأرجو بذلك».

قوله: (فقال أبي: لكني والذي نفسي بيده) هذا كلام عمر رضي الله عنه .

قوله: (فقلت) القائل هو أبو بردة، وخاطب بذلك ابن عمر فأراد أن عمر خير من أبي موسى، وأراد من الحيثية المذكورة وإلا فمن المقرر أن عمر أفضل من أبي موسى عند جميع الطوائف، لكن لا يمتنع أن يفوق بعض المفضولين بخصلة لا تستلزم الأفضلية المطلقة، ومع هذا فعمر في هذه الخصلة المذكورة أيضًا أفضل من أبي موسى؛ لأن مقام الخوف أفضل من مقام الرجاء، فالعلم محيط بأن الآدمي لا يخلو عن تقصير ما في كل ما يريد من الخير، وإنما قال عمر ذلك هضمًا لنفسه، وإلا فمقامه في الفضائل والكلمات أشهر من أن يذكر.

قوله: (خير من أبي) في رواية سعيد بن أبي بردة «أفقه من أبي».

٣٩١٦ حدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ صَبَّاحٍ - أَوْ بَلَغَنِي عَنْهُ - حَدَّثَنَا إِسْمَاعِيلُ عَنْ عَاصِم عَنْ أَبِي عُنْمَانَ قَالَ: سَمِعْتُ ابْنَ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا إِذَا قِيلَ لَهُ هَا جَرَ قَبْلَ أَبِيهِ يَغْضَبُ. قَالَ: وَقَدِمْتُ أَنَا وَعُمَرُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَيِي فَوَجَدْنَاهُ قَائِلاً فَرَجَعْنَا إِلَى الْمَنْزِلِ، فَأَرْسَلِنِي عُمَرُ وَقَالَ: اذْهَبْ فَانْظُرْ هَلِ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَيِي فَوَجَدْنَاهُ قَائِلاً فَرَجَعْنَا إِلَى الْمَنْزِلِ، فَأَرْسَلِنِي عُمَرُ وَقَالَ: اذْهَبْ فَانْظُرُهُ هَلِ اسْتَيْقَظَ ؟ فَأَتَنْتُهُ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ فَبَايَعْتُهُ ، ثُمَّ انْظَلَقْنَا إِلَيْهِ لَهُ وَلَ هَرْوَلُهُ هَرُولُهُ هَرُولُهُ هَرُولُهُ هَرُولُهُ هَرُولُهُ هَرُولُهُ هَرُولَةً ، حَتَى دَخَلَ عَلَيْهِ فَبَايَعَهُ ثُمَّ بَايَعْتُهُ .

[الحديث: ٣٩١٦، طرفاه في: ١٨٦٤، ٢٩١٧]

٣٩١٧ حَدَّثَ نَا أَحْمَدُ بْنُ عُثْمَانَ حَدَّثَ نَا شُرَيْحُ بْنُ مَسْلَمَةَ حَدَّثَ نَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ يُوسُفَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ يُحَدُّثُ قَالَ: ابْتَاعَ أَبُو بَكْرٍ مِنْ عَاذِبٍ رَحْلًا فَحَمَلْتُهُ مَعَهُ، قَالَ: فَسَأَلُهُ عَازِبٌ عَنْ مَسِوِ مَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ قَالَ: أُخِذَ عَلَيْنَا بِالرَّصَدِ فَخَرَجْنَا لَيْلاً، فَاحْتَنَا لَيْلَتَنَا وَلَهَا شَيْءٌ مِنْ ظِلٌ، فَالَ: فَفَرَشْتُ وَيَوْمَنَا، حَتَّى قَامَ قَافِمُ الظَّهِيرَةُ، ثُمَّ أَضْطَجَعَ عَلَيْهَا النَّبِيُ عَلَيْهُ النَّبِي عَلَيْهَا اللَّهِ عَلَيْهَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَهُو اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ لَبَنِ وَمَعِي إِدَاوَةً مِنْ مَا عِلْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْعَلَيْ مَا عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ الْمَالُولُ اللَّهُ عَلَى اللَّه

[تقدم في: ٢٤٣٩، الأطراف: ٣٦١٥، ٣٦٥١، ١٩٩٨، ١٦٥٧]

٣٩١٨ - قَالَ الْبَرَاءُ: فَدَخَلْتُ مَعَ أَبِي بَكْرِ عَلَى أَهْلِهِ، فَإِذَا عَائِشَةُ ابْنَتُهُ مُضْطَجِعَةٌ قَدْ أَصَابَتْهَا حُمَّى، فَرَأَيْتُ أَبَاهَا يُقَبِّلَ خَدَّهَا، وَقَالَ: كَيْفَ أَنْتِ يَا بُنَيَّةُ؟

# / الحديث الثاني والعشرون:

قوله: (حدثني محمد بن الصباح أو بلغني عنه) أما «محمد» فهو محمد بن الصباح الدولابي البزاز \_ بمعجمتين ـ نزيل بغداد، متفق على توثيقه، وقد روى عنه البخاري في الصلاة (۱) وفي البيوع (۱) جازمًا بغير واسطة، وأما من بلغ البخاري عنه فيحتمل أن يكون هو عباد بن الوليد، فقد أخرجه أبو نعيم في «المستخرج» (۳) من طريقه عن محمد بن الصباح بلفظه، و «عباد» المذكور يكنى أبا بدر، وهو غبري ـ بضم المعجمة وفتح الموحدة الخفيفة ـ روى عنه ابن ماجه وابن أبي خاتم وقال: صدوق. ومات قبل سنة ستين أو بعدها، و «إسماعيل» شيخ محمد فيه هو ابن إبراهيم المعروف بابن علية، و «عاصم» هو ابن سليمان الأحول، و «أبو عثمان» هو النهدي، والإسناد كله بصريون.

قوله: (إذا قيل له هاجر قبل أبيه يغضب) يعني أنه لم يهاجر إلا صحبة أبيه كما تقدم، وأخرج الطبراني من وجه آخر عن ابن عمر أنه كان يقول: «لعن الله من يزعم أنني هاجرت قبل

<sup>(</sup>١) (٣٨/٣)، كتاب الأذان، باب ١٤٢، - ٨٢٣.

<sup>(</sup>٢) (٥/ ٥٨٠)، كتاب البيوع، باب٤٩، -٢١١٨.

<sup>(</sup>٣) تغليق التعليق (١/٤).

أبي، إنما قدمني في ثقله»، وهذا في إسناده ضعف، والجواب الذي أجاب به في حديث الباب أصح منه، وقد استشكل ذكر أبويه، فإن أمه زينب بنت مظعون كانت بمكة فيما ذكره ابن سعد.

قوله: (قدمت أنا وحمر على رسول الله على المدينة، والعلها بيعة الرضوان، وزعم الداودي أنها بيعة صدرت حين قدم النبي المدينة، وعندي في ذلك بعد؛ لأن ابن عمر لم يكن في سن من يبايع، وقد عرض على النبي الله بعد ذلك بثلاث سنين يوم أحد فلم يجزه، فيحتمل أن تكون البيعة حينئذ على غير القتال، وإنما ذكرها ابن عمر ليبين سبب وهم من قال إنه هاجر قبل أبيه، وإنما الذي وقع له أنه بايع قبل أبيه، فلما كانت بيعته قبل بيعة أبيه توهم بعض الناس أن هجرته كانت قبل هجرة أبيه، وليس كذلك، وإنما بادر إلى البيعة قبل حرصًا على تحصيل الخير، ولأن تأخيره لذلك لا ينفع عمر، أشار إلى ذلك الداودي، وعارضه ابن التين بأن مثله يرد في الهجرة التي أنكر كونها كانت سابقة، والجواب أنه أنكر وقوع ذلك لا كراهيته لو وقع، أو الفرق أن زمن البيعة يسير جدًا بخلاف زمن الهجرة، وأيضًا فلعل البيعة لم تكن عامة بخلاف الهجرة، فإن ابن عمر خشي أن تفوته البيعة فبادر إلى تحصيلها، ثم أسرع إلى أبيه فأخبره فسارع إلى البيعة فبايع، ثم أعاد ابن عمر البيعة ثاني مرة.

قوله: (نهرول) الهرولة ضرب من السير بين المشي على مهل والعدو.

(تنبيه): ذكر المصنف هنا حديث البراء عن أبي بكر في قصة الهجرة ، وقد تقدم التنبيه عليه في أوائل هذا الباب وساقه هنا أتم ، وقد تقدم شرحه في علامات النبوة (١) وفي مناقب أبي بكر (٢) وبقيته في أوائل الباب في حديث سراقة (٣) ، وقوله هنا: «فأحيينا ليلتنا» بتحتانيتين من الإحياء ، ولبعضهم بمثناة ثم مثلثة من الحث .

قوله: (ففرشت لرسول الله ﷺ فروة) فسرها صاحب النهاية بأنها الأرض اليابسة، وقيل: التبن اليابس، قال: وقيل: أراد بالفروة اللباس المعروفة. قلت: وهذا هو الراجح بل هو الظاهر من قوله: «فروة معي»، وقوله هنا: «قد روأتها» أي تأتيت بها حتى صلحت، تقول روأت في الأمر إذا نظرت فيه ولم تعجل.

قوله: (قال البراء: فدخلت مع أبي بكر على أهله فإذا بنته عائشة مضطجعة قد أصابتها

<sup>(</sup>۱) (۷۰۸/۸)، کتاب المناقب، باب۲۰، ح ۲۵۱۳.

<sup>(</sup>٢) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٥٢.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٦٨٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح٢٠٩٠.

حمى، فرأيت أباها يقبل مجدها، وقال: كيف أنت يا بنية؟) هذا القدر من الحديث لم يذكره المصنف إلا في هذا الموضع، وسأشير إليه في الباب الذي يليه، وكان دخول البراء على أهل أبي بكر قبل أن ينزل الحجاب قطعًا، وأيضًا فكان حيننذ دون البلوغ وكذلك عائشة.

٣٩١٩ \_ حَدَّثَنَا شُلَيْمَانُ بْنُ عَبْدِ الرَّحْمَنِ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ حِمْيَرَ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ أَبِي 

[الحديث: ٣٩١٩، طرفه في: ٣٩٢٠]

• ٣٩٢ \_ وَقَالَ دُحَيْمٌ : حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ حَدَّثَنَا الْأُوْزَاعِيُّ : حَدَّثَنِي أَبُو عُبَيْدٍ عَنْ عُقْبَةً بْنِ وَسَّاجٍ: حَدَّثِنِي أَنَسُ بْنُ مَالِكِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ النَّبِيُّ وَالْمَدِّينَةَ فَكَانَ أَسَنَّ أَصْحَابِهِ أَبُو بَكُرٍ، فَغَلَفَهَا بِالْحِنَّاءِ وَالْكَتَمِ حَتَّى قَنَا لَوْ نُهَا.

[تقدم في: ٣٩١٩]

٩٢١ ﴿ حَدَّثَنَا أَصْبَعُ حَدَّثَنَا ابْنُ وَهْبِ عَنْ يُونُسَ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ عُرُوءَ بْنِ الزُّبَيْرِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا : أَنَّ أَبَا بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ تَزَوَّجَ امْرَأَةً مِنْ كَلْبِ يُقَالُ لَهَا أُمُّ بَكْرٍ، فَلَمَّا هَا جَرَ أَبُو بَكْرِ طَلَّقَهَا، فَتَزَوَّجَهَا ابْنُ عَمِّهَا هَذَا الشَّاعِرُ الَّذِي قَالَ هَذِهِ الْقَصِيدَةَ رَبَّى كُفَّارَ قُرَيْشِ:

> وَمَاذَا بِالْقَلِيبِ قَلِيبِ بَدْدٍ مِنَ الشَّينَ يَ تُزَيَّنُ بِالسَّنَامِ وَمَاذَابِالْقَلِيبِ قَلِيبِ بَدُرٍ مِنْ الْقَيْنَاتِ وَالشَّرْبِ الْكِرَامَ وَهَلْ لِي بَعْدَ قَوْمِي مِنْ سَلام وَكَيْفَ حَيَىاةُ أَصْدَاءٍ وَهَامَ

تُحَيِّينَا السَّلامَة أَمُّ بَكْرِ يُحَدُّثُنَا الرَّسُولُ بِأَنْ سَنَحْيَا

٣٩٢٢ - حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَنَا هَمَّامٌ عَنْ ثَابِتٍ عَنْ أَنَسٍ عَنْ أَبِي بَكْرِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ عَلِي الْغَارِ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَإِذَا أَنَا بِأَقْدَامِ الْقَوْم، فَقُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ لَوْ أَنَّ بَعْضَهُمْ طَأْطَأَ بَصَرَهُ رَآنَا! قَالَ: «أَسْكُتْ يَا أَبَا بِكُرٍ، اثْنَانِ اللَّهُ قَالِبُهُمَا».

[تقدم في: ٤٦٦٣]

٣٩٢٣ \_ حَدَّثَنَا عَلِي بْنُ عَبْدِ اللَّهِ حَدَّثَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِم حَدَّثَنَا الْأَوْزَاعِيُّ. ح. وَقَالَ مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ: حَدَّثَنَا الأوْزَاعِيُّ حَدَّثَنَا الزُّهْرِيُّ قَالَ: حَدَّثَنِي عَطَاءُ بْنُ يَزِيدَ اللَّيْنِيُّ قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو سَعِيدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيٌّ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَسَأَلَهُ عَنِ الْهِجْرَةِ، فَقَالَ: «وَيْحَكَ، إِنَّ الْهِجْرَةَ شَأْنُهَا شَدِيدٌ، فَهَلْ لَكَ مِنْ إِبِلِ؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «فَتُعْطِي صَدَقَتَهَا؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «فَهَلْ تَمْنَحُ مِنْهَا؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «فتَحْلِبُهَا يَوْمَ وُرُودِهَا؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «فَاعْمَلْ مِنْ وَرَاءِ الْبِحَارِ ، فَإِنَّ اللَّهَ لَنْ يَتِرَكَ مِنْ عَمَلِكَ شَيئًا» .

[تقدم في: ١٤٥٢، الأطراف: ٢٦٣٣، ٢١٦٥]

### الحديث الثالث والعشرون:

قوله: (حدثنا محمد بن حمير) بكسر المهملة وسكون الميم وفتح التحتانية، ووقع في رواية القابسي عن أبي زيد بمعجمة مصغر وهو تصحيف(١)، وشيخه إبراهيم بن أبي عبلة قد سمع من أنس، وحدث عنه هنا بواسطة، واسم أبيه يقظان ضد النائم، وعقبة بن وساج بفتح وفتح التحتانية بعدها أخرى ثقيلة، ويقال حي بلفظ ضد ميت، وكان حاجب سليمان بن عبدالملك.

قوله: (فغلفها) بالمعجمة أي خضبها، والمراد اللحية وإن لم يقع لها ذكر.

قوله: (والكتم) بفتح الكاف والمثناة الخفيفة وحكى تثقيلها، ورق يخضب به كالآس من نبات ينبت في أصغر الصخور فيتدلى خيطانًا لطافًا، ومجتناه صعب ولذلك هو قليل، وقيل: إنه يخلط بالوشمة، وقيل: إنه الوشمة، وقيل: هو النيل، وقيل: هو حناء قريش وصبغه أصفر.

قوله \_ في الرواية الثانية \_: (وقال دحيم) هو عبد الرحمن بن إبراهيم الدمشقي، وصله الإسماعيلي <sup>(٢)</sup> عن الحسن بن سفيان عنه .

قوله: (فكان أسن أصحابه أبو بكر) أي الذين قدموا معه حينئذ وقبله كما تقدم.

قوله: (حتى قنأ) بفتح القاف والنون والهمزة أي اشتدت حمرتها، ستأتى زيادة في الكلام على خضاب الشعر في كتاب اللباس (٣) إن شاء الله تعالى .

## الحديث الرابع والعشرون:

قوله: (أن أبا بكر تزوج امرأة من كلب) أي من بني كلب، وهو كلب بن عوف بن عامر بن ليث بن بكر بن عبد مناة بن كنانة، ويدل عليه ما وقع في رواية الترمذي الحكيم من طريق

<sup>(</sup>١) نبه عليه الجياني في التقييد (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٩٧).

<sup>(</sup>١٣/ ١٧)، كتاب اللباس، باب ٦٧، ح ٨٩٩٥. (٣)

الزبيدي عن الزهري في هذا الحديث «ثم من بني عوف»، وأما الكلبي المشهور فهو من بني كلب بن وبرة بن تغلب بن قضاعة الم

قوله: (أم بكر) لم أقف على اسمها، وكأنه كنيتها المذكورة.

قوله: (فلما هاجر أبو بكر طلقها، فتزوجها ابن عمها هذا الشاعر) هو أبو بكر شداد بن الأسود بن عبد شمس بن مالك بن جعونة، ويقال له ابن شعوب بفتح المعجمة وضم المهملة وسكون الواو بعدها موحدة، قال ابن حبيب: هي أمه وهي خزاعية، لكن سماه عمرو بن شمر، وأنشد له أشعارًا كثيرة قالها في الكفر، قال: ثم أسلم، وذكر مثله ابن الأعرابي في «كتاب من نسب إلى أمه»، وزعم أبو عبيدة أنه ارتد بعد إسلامه، حكاه عنه ابن هشام في «زوائد السيرة»، والأول أولى، وزاد الفاكهي في هذا الحديث من الوجه الذي أخرجه منه البخاري «قالت عائشة: والله ما قال أبو بكر بيت شعر في الجاهلية ولا الإسلام، ولقد ترك هو وعثمان شرب الخمر في الجاهلية»، وهذا يضعف ما أخرجه الفاكهي أيضًا من طريق عوف عن أبي شرب الخمر في الجاهلية»، وهذا يضعف ما أخرجه الفاكهي أيضًا من طريق عوف عن أبي فغضب، فبلغ ذلك عمر فجاء فقال: نعوذ بالله من غضب رسول الله، والله لا تلج رءوسنا بعد هذا أبدًا»، قال: وكان أول من حرمها، فلهذا قد عارضه قول عائشة، وهي أعلم بشأن أبيها من غيرها، وأبو القموص لم يدرك أبا بكر، فالعهدة على الواسطة، فلعله كان من الروافض، ودل عائشة على أن لنسبة أبي بكر إلى ذلك أصلاً وإن كان غير ثابت عنه. والله أعلم.

قوله: (رثى كفار قريش) يعني يوم بدر لما قتلوا وألقاهم النبي ﷺ في القليب، وهي البئر التي لم تطو.

قوله: (من الشيزى) بكسر المعجمة وسكون التحتانية بعدها زاي مقصور، وهو شجر يتخذ منه الجفان والقصاع الخشب التي يعمل فيها الثريد، وقال الأصمعي: هي من شجر الجوز تسود بالدسم، والشيزى جمع شيز، والشيز يغلظ حتى ينحت منه، فأراد بالشيزى ما يتخذ منها وبالجفنة صاحبها كأنه قال: ماذا بالقليب من أصحاب الجفان الملأى بلحوم أسنمة الإبل، وكانوا يطلقون على الرجل المطعام «جفنة» لكثرة إطعامه الناس فيها، وأغرب الداودي فقال: الشيزى الجمال، قال: لأن الإبل إذا سمنت تعظم أسنمتها ويعظم جمالها. وغلطه ابن التين قال: وإنما أراد أن الجفنة من الثريد تزين بالقطع اللحم من السنام.

قوله: (القينات) جمع قينة \_ بفتح القاف وسكون التجتانية بعدها نون \_ هي المغنية،

V Y09 و تطلق أيضًا على الأمة مطلقًا، «والشرب» بفتح المعجمة وسكون الراء جمع شارب، وقيل: هو اسم جمع، وجزم ابن التين/ بالأول فقال: هو كمتجر وتاجر والمراد بهم الندامي.

قوله: (تحيينا) في رواية الكشميهني «تحييني» بالإفراد، وقوله: «فهل» في رواية الكشميهني «وهل لي» بالواو، وقوله: «من سلام» أي من سلامة، وفيه قوة لمن قال: المراد من السلام الدعاء بالسلامة أو الإخبار بها.

قوله: (أصداء) جمع صدى وهو ذكر البوم، و(هام) جمع هامة وهو الصدى أيضًا، وهو عطف تفسيري، وقيل الصدى الطائر الذي يطير بالليل، والهامة جمجمة الرأس وهي التي يخرج منها الصدى بزعمهم، وأراد الشاعر إنكار البعث بهذا الكلام كأنه يقول: إذا صار الإنسان كهذا الطائر كيف يصير مرة أخرى إنسانًا، وقال أهل اللغة: كان أهل الجاهلية يزعمون أن روح القتيل الذي لا يدرك بثأره تصير هامة فتزقو وتقول: اسقوني اسقوني، وإذا أدرك بثأره طارت فذهبت، قال الشاعر:

إنك إلا تذر شتمي ومنقصتي أضربك حتى تقول الهامة اسقوني

وقد أورد ابن هشام هذه الأبيات في «السيرة» بزيادة خمسة أبيات، ووقع عند الإسماعيلي من طريق أخرى عن ابن وهب، وعن عنبسة بن خالد أيضًا، كلاهما عن يونس بالإسناد المذكور «أن عائشة كانت تدعو على من يقول إن أبا بكر قال القصيدة المذكورة» فذكر الحديث والشعر مطولاً، وعند الترمذي الحكيم من طريق الزبيدي عن الزهري مثله وزاد «قالت عائشة فنحلها الناس أبا بكر الصديق من أجل امرأته أم بكر التي طلق، وإنما قائلها أبو بكر بن شعوب»، قلت: وابن شعوب المذكور هو الذي يقول فيه أبو سفيان:

ولو شئت نجتني كميت طمرّة ولم أحمل النعماء لابن شعوب

وكان حنظلة بن أبي عامر حمل يوم أحد على أبي سفيان فكاد أن يقتله، فحمل ابن شعوب على حنظلة من ورائه فقتله، فنجأ أبو سفيان، فقال في ذلك أبياتًا منها هذا البيت.

الحديث الخامس والعشرون: حديث أنس، تقدم شرحه في مناقب أبي بكر (١)، ومعنى قوله: «الله ثالثهما» أي معاونهما وناصرهما، وإلا فهو مع كل اثنين بعلمه كما قال: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَيْةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾ الآية [المجادلة: ٧].

الحديث السادس والعشرون: حديث أبي سعيد «جاء أعرابي إلى النبي عليه يسأله عن

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٢٠)، كتاب فضائل الصحابة، باب٢، ح٣٦٥٣.

الهجرة الحديث أورده من طريقين موصول ومعلق، والموصول أخرجه في كتاب الزكاة (١) والمعلق أخرجه في كتاب الزكاة (١) والمعلق أخرجه في كتاب الهبة (٢) بالإسنادين المذكورين هنا، ومر شرحه في كتاب الزكاة (١) والأعرابي ما عرفت اسمه، والهجرة المسئول عنها مفارقة دار الكفر إذ ذاك والتزام أحكام المهاجرين مع النبي ، وكأن ذلك وقع بعد فتح مكة لأنها كانت إذ ذاك فرض عين ثم نسخ ذلك بقوله على «لا هجرة بعد الفتح»، وقوله: «اعمل من وراء البحار» مبالغة في إعلامه بأن عمله لا يضيع في أي موضع كان. وقوله: «لن يترك» بفتح التحتانية وكسر المثناة ثم راء وكاف، أي ينقصك.

و المنابع مَقْدَم النَّبِيِّ عَلَيْهُ وَأَصْحَابِهِ الْمَدِينَةُ

٣٩٢٤ حَدَّثَنَا أَبُو الْوَلِيدِ حَدَّثَنَا شُعْبَهُ قَالَ: أَنْبَأَنَا أَبُو إِسْحَاقَ سَمِعَ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَوْا لِسُحَاقَ سَمِعَ الْبَرَاءَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَوَّلُ مَنْ قَدِمَ عَلَيْنَا عَمَّارُ بُنُ يَاسِرٍ وَبِلالٌ وَلِلالٌ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ.

مَّ ٣٩٢٥ - حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بَنُّ بَشَّارِ حَدَّثَنَا عُندَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ: سَمِعْتُ الْبَرَاءَ بْنَ عَازِبِ/ رَضِيَّ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَوَّلُ مَنْ قَدِمَ عَلَيْنَا مُضْعَبُ بْنُ عُمَيْرِ وَابْنُ أُمَّ مَكْتُومِ، وَكَانَا يُفْرِ ثَانِ النَّاسَ فَقَدِمَ بِلالٌ وَسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ، ثُمَّ قَدِمَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فِي عِشْرِينَ مِنْ وَكَانَا يُفْرِ ثَانِ النَّاسَ فَقَدِمَ بِلالٌ وَسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرٍ، ثُمَّ قَدِمَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فِي عِشْرِينَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ، ثُمَّ قَدِمَ النَّهِ عَلَيْهِ، فَمَا رَأَيْتُ أَهْلَ الْمَدِينَةِ فَرِحُوا بِشَيْءِ فَرَحَهُمْ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ، وَمَا وَلِي النَّابِي عَلَيْهِ، وَمُعْولِ اللَّهِ عَلَيْهِ، فَمَا قَدِمَ حَتَى قَرَأْتُ ﴿ سَيِّحِ السَّمَ رَبِّكُ وَتَعْلَى اللَّهُ عَلَى الْمَاءُ يَقُلُنَ : قَدِمَ مُنَ الْمُقَصَّلِ . وَمُولُ اللَّهِ عَلَى الْأَعْلَى ﴾ [الأعلى: ١] فِي سُورَدِمِنَ الْمُقَصَّلِ .

[الحديث: ٣٩٢٥، طرفاه في: ٤٩٤١، ٤٩٩٥]

قوله: (باب مقدم النبي على وأصحابه المدينة) تقدم بيان الاختلاف فيه في آخر شرح حديث عائشة الطويل في شأن الهجرة (٤٠)، ثم أخرج من طريق معتمر بن سليمان عن أبيه قال: «قدم رسول الله على وأبو بكر وعليهما ثياب بيض شامية، فمر على عبد الله بن أبي فوقف عليه ليدعوه

77.

<sup>(</sup>١) (٤/ ٢٨٦)، كتاب الزكاة، باب ٣٦، ح١٤٥٢.

<sup>(</sup>٢) (٢/ ٤٨٦)، كتاب الهبة، باب ٣٥، ح ٢٦٣٣.

<sup>(</sup>٣) (٤/ ٢٨٦)، كتاب الرّكاة، بأب ٣٦، ح١٤٥٢.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٢٧٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٤٥، ح ٥٠٩٠.

إلى النزول عنده، فنظر إليه فقال: انظر أصحابك الذين دعوك فانزل عليهم. فنزل على سعد بن خيشمة»، قال الحاكم: الأول أرجح، وابن شهاب أعرف بذلك من غيره. قلت: ويقوي قول ابن شهاب ما أخرجه أبو سعيد في «شرف المصطفى» من طريق الحاكم من طريق ابن مجمع «لما نزل رسول الله على كلثوم بن الهدم هو وأبو بكر وعامر بن فهيرة، قال كلثوم: يا نجيحلمولى له.. فقال النبي على النجيت أن أنجحت». وذكر محمد بن الحسن بن زبالة في «أخبار المدينة» أنه نزل على كلثوم وهو يومئذ مشرك، ويؤيد قول التيمي ما أخرجه أبو سعيد أيضًا ومن طريق أبي بكر بن محمد بن عمرو بن حزم «قدم رسول الله على قباء يوم الاثنين، فنزل على سعد بن خيشمة»، وجمع بين الخبرين بأنه نزل على كلثوم وكان يجلس مع أصحابه عند سعد بن خيشمة لأنه كان أعزب، وإن ثبت قول ابن زبالة فكأن منزل كلثوم يختص بالمبيت وسائر إقامته عند سعد لكونه كان أسلم.

ثم ذكر المصنف فيه ثمانية أحاديث:

الأول: حديث البراء: قوله في الطريق الأول : (أبو إسحاق سمع البراء) حذف قوله: «إنه» كما حذف «قال» من الطريق الثاني «عن أبي إسحاق سمعت البراء»، وكان شعبة يرى أن أنبأنا وأخبرنا وحدثنا واحد، وقد تقدم البحث فيه في كتاب العلم (١١).

قوله: (أول من قدم علينا مصعب) في رواية عن شعبة عند الحاكم في «الإكليل» عن عبدالله بن رجاء في روايته «من المهاجرين».

قوله: (مصعب بن عمير) زاد ابن أبي شيبة «أول من قدم علينا المدينة» زاد في رواية عبدالله ابن رجاء عن إسرائيل عن أبي إسحاق عند الإسماعيلي «أخو بني عبد الدار بن قصي والده عمير» هو ابن هاشم بن عبد مناف بن عبد الدار، زاد عبدالله بن رجاء «فقلنا له: ما فعل رسول الله عليه فقال: هو مكانه وأصحابه على أثري»، وذكر موسى بن عقبة أنه لما قدم المدينة نزل على حبيب ابن عدي، وذكر ابن إسحاق أن النبي عليه أرسل مصعبًا مع أهل العقبة يعلمهم.

قوله: (وابن أم مكتوم) هو عمرو\_ويقال عبدالله\_العامري من بني عامر بن لؤي، ووقع في رواية ابن أبي شيبة «ثم أتانا بعده عمرو ابن أم مكتوم الأعمى أخو بني فهر، فقلنا: ما فعل رسول الله ﷺ وأصحابه؟ قال: هم على أثري»، وفي رواية عبدالله بن رجاء «من وراءك»، زاد في رواية غندر عن شعبة «ثم عامر بن ربيعة ومعه امرأته ليلى بنت أبي حثمة» وهي أول مهاجرة،

<sup>(</sup>١) (١/ ٢٥٧)، كتاب العلم، باب٤.

وقيل: بل أول مهاجرة أم سلمة لقولها لما مات أبو سلمة: «أول بيت هاجر»، ويجمع بأن أولية أم سلمة بقيد البيت وهو ظاهر من إطلاقها.

قوله: (ثم قدم هلينا محمل بال ياسر وبلال) في رواية غندر الفقدم، وقد تقدم الاختلاف في عمار هل هاجر إلى المحبينة أم لا؟ فإن يكن فقد كان ممن تقدمهما إلى مكة، ثم هاجر إلى: المدينة، وأما بلال فكان لا يفارق النبي الله وأبا بكر، لكن تقدمهما بإذن وتأخر معهما عامر بن فعدة.

771

قوله في الرواية الثانية عن غندر عن شعبة : (وكانوا يقرئون الناس) في رواية الأصيلي وكريمة «فكانا يقرئان الناس أوهو أوجه، ويوجه الأول إما على أن أقل الجمع اثنان، وإما على أن من كان يقرئانه كان يقرأ معهما أيضًا.

قوله: (وسعد) زاد في رواية الحاكم «ابن مالك»، وهو ابن أبي وقاص، وروى الحاكم من طريق موسى بن عقبة عن ابن شهاب قال: «وزعموا أن من آخر من قدم سعد بن أبي وقاص في عشرة فنزلوا على سعد بن خيشة»، وقد تقدم في أول الهجرة «أن أول من قدم المدينة من المهاجرين عامر بن ربيعة ومعه امرأته أم عبد الله بنت أبي حثمة، وأبو سلمة بن عبد الله بن وامرأته أم سلمة، وأبو حديفة بن عتبة بن ربيعة، وشماس بن عثمان بن الشريد، وعبد الله بن جحش»، فيجمع بينه وبين حديث البراء بحمل الأولية في أحدهما على صفة خاصة، فقد جزم ابن عقبة بأن أول من قدم المدينة من المهاجرين مطلقاً أبو سلمة بن عبد الأسد، وكان رجع من الحبشة إلى مكة فأودي بمكة فبلغه ما وقع للاثني عشر من الأنصار في العقبة الأولى فتوجه إلى المدينة في أثناء الستة، فيجمع بين ذلك وبين ما وقع هنا بأن أبا سلمة خرج لا لقصد الإقامة بالمدينة بل فرارًا من المشركين، بخلاف مصعب بن عمير فإنه خرج إليها للإقامة بها، وتعليم بالمدينة بل فرارًا من المشركين، بخلاف مصعب بن عمير فإنه خرج إليها للإقامة بها، وتعليم من أسلم من أهلها بأمر النبي كله، فلكل أولية من جهة.

قوله في الرواية الثانية .: (ثم قدم حمر بن الخطاب في حشرين من أصحاب النبي على رواية عبد الله بن رجاء «في عشرين راكبًا»، وقد سمى ابن إسحاق منهم: زيد بن الخطاب، وسعيد ابن زيد بن عمرو، وحمرو بن سراقة وأخاه عبد الله، وواقد بن عبد الله، وخالدًا وإياسًا وعامرًا وعاقلًا بني البكير، وخنيس بن حذافة \_ بمعجمة ونون ثم سين مصغر \_، وعياش بن ربيعة، وخولي بن أبي خولي وأخاه، هؤلاء كلهم من أقارب عمر وحلفائهم، قالوا: فنزلوا جميعًا على رفاعة بن عبد المنذر، يعني بقباء. قلت: فلعل بقية العشرين كانوا من أتباعهم. وروى ابن

عائذ في المغازي بإسناد له عن ابن عباس قال: خرج عمر والزبير وطلحة وعثمان وعياش بن ربيعة في طائفة، فتوجه عثمان وطلحة إلى الشام. انتهى. فهؤلاء ثلاثة عشر من ذكر ابن إسحاق، وذكر موسى بن عقبة أن أكثر المهاجرين نزلوا على بني عمرو بن عوف بقباء إلا عبد الرحمن بن عوف فإنه نزل على سعد بن الربيع وهو خزرجي وسيأتي في كتاب الأحكام (١) أن سالم مولى أبي حذيفة بن عتبة كان يؤم المهاجرين الأولين في مسجد قباء، منهم أبو سلمة ابن عبد الأسد.

قوله: (حتى جعل الإماء يقلن: قدم رسول الله) في رواية عبد الله بن رجاء «فخرج الناس حين قدم المدينة في الطرق وعلى البيوت، والغلمان والخدم جاء محمد رسول الله، الله أكبر، جاء محمد رسول الله ﷺ»، وأخرج الحاكم من طريق إسحاق بن أبي طلحة عن أنس «فخرجت جوار من بني النجار يضربن بالدف وهن يقلن:

نحن جوار من بني النجار ياحبذا محمد من جار

وأخرج أبو سعيد في «شرف المصطفى»، ورويناه في «فوائد الخلعي» من طريق عبيد الله ابن عائشة منقطعًا: لما دخل النبي ﷺ المدينة جعل الولائد يقلن:

طلع البدر علينا من ثنية الوداع وجب الشكر علينا ما دعاله داع

/ وهو سند معضل، ولعل ذلك كان في قدومه من غزوة تبوك.

والجواب عن الإشكال من وجهين: أحدهما: احتمال أن تكون السورة مكية إلا هاتين الآيتين. وثانيهما: \_ وهو أصحهما \_ فيه يجوز نزولها كلها بمكة، ثم بين النبي ﷺ المراد بقوله: ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن تَزَكِّي ۚ فَكَرَّ أَسْدَرَيِّهِ فَصَلَى ﴿ قَدْ أَقَلَحَ مَن تَزَكِّي فَهَ وَكُو اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) (١١/ ٧٠١)، كتاب الأحكام، باب ٢٥، ح ٧١٧٠.

الترغيب في الذكر والصلاة من غير بيان للمراد، فبينته السنة بعد ذلك.

٣٩٢٦ حَدَّنَ نَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ يُوسُفَ أَخْبَرَنَا مَالِكٌ عَنْ هِشَامٍ بْنِ عُرْوَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِي اللَّهُ عَنْهَا أَنَهَا قَالَتْ: فَلَاتُ : فَلَا اللَّهِ عَلَيْهِ الْمَدِينَةَ وُعِكَ أَبُو بَكْرٍ وَبِلالٌ ، قَالَتْ: فَلَا اللَّهُ عَلْهُمَا اللَّهُ عَنْهَا أَنَهُ اللَّهُ عَنْهَا أَنَهُ اللَّهُ عَنْهَا أَنَهُ اللَّهُ عَنْهَا أَنَهُ اللَّهُ عَلْهُمَا ، فَقُلْتُ: يَا أَبَتِ كُيْفَ تَجِدُك؟ وَيَا بِلالُ كَيْفَ تَجِدُك؟ قَالَتْ: فَكَانَ أَبُو بَكْرٍ إِذَا أَخَذَتُهُ الْحُمَّى يَقُولُ:

كُلُّ امْرِئُ مُصَبَّحٌ فِي أَهْلِهِ وَالْمَوْتُ أَدْنَى مِنْ شِرَاكِ نَعْلِهِ وَكَانَ بِلالٌ إِذَا أَقْلَمَ عَنْهُ الْحُمَّى يَرْفَعُ عَقِيرَتَهُ وَيَقُولُ:

أَلالَيْتَ شِعْرِي هَلْ أَبِيتَنَّ لَيْلَةً بِوَادٍ وَحَوْلِسِي إِذْخِرٌ وَجَلِيلُ وَهَلْ يَبُدُونُ يُوْمُنَا مِيَاهَ مَجَنَّةٍ وَطَفِيلُ

قَالَتْ عَاثِشَةُ: فَجِئْتُ رَشُولَ اللَّهِ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: «اللَّهُمَّ حَبِّبْ إِلَيْنَا الْمَدِينَةَ كَحُبِّنَا مَكَّةَ أَوْ أَشَدً، وَصَحِّحْهَا، وَبَارِكْ لَنَا فِي صَاعِهَا وَمُدَّهَا، وَانْقُلْ حُمَّاهَا فَاجْعَلْهَا بِالْجُحْفَةِ».

[تقدم في: ١٨٨٩ ، الأطراف: ٥٦٥٥ ، ٧٧٧ ، ٦٣٧٢]

## الحديث الثاني: حديث عائشة:

قوله: (قدمنا المدينة) في رواية أبي أسامة عن هشام «وهي أوبا أرض الله»، وفي رواية محمد بن إسحاق عن هشام بن عروة نحوه وزاد «قال هشام وكان وباؤها معروفاً في الجاهلية، وكان الإنسان إذا دخلها وأراد أن يسلم من وبائها قيل له: انهق، فينهق كما ينهق الحمار، وفي ذلك يقول الشاعر:

لعمري لنن غنيت من خيفة الردى نهيت حمار إنني لمروع قوله: (وعك) بضم أوله وكسر ثانيه أي أصابه الوعك وهي الحمى.

قوله: (كيف تجدك؟) أي تجد نفسك أو جسدك، وقوله: «مصبح» بمهملة ثم موحدة وزن محمد، أي مصاب بالموت صباحًا، وقيل: المراد أنه يقال له وهو مقيم بأهله صبحك الله بالخير، وقد يفجأه الموت في بقية النهار وهو مقيم بأهله.

قوله: (أدني) أي أقرب.

قوله: (شراك) بكسر المعجمة وتخفيف الراء: السير الذي يكون في وجه النعل، والمعنى - أن الموت أقرب إلى الشخص من/ شراك نعله لرجله.

قوله: (أقلع عنه) بفتح أوله أي الوعك وبضمها، والإقلاع الكف عن الأمر.

قوله: (يرفع عقيرته) أي صوته ببكاء أو بغناء، قال الأصمعي: أصله أن رجلاً انعقرت رجله فرفعها على الأخرى وجعل يصيح فصار كل من رفع صوته يقال: رفع عقيرته، وإن لم يرفع رجله، قال ثعلب: وهذا من الأسماء التي استعملت على غير أصلها.

قوله: (بواد) أي بوادي مكة.

قوله: (وجليل) بالجيم نبت ضعيف يحشى به خصاص البيوت وغيرها.

قوله: (مياه مجنة) بالجيم موضع على أميال من مكة وكان به سوق، تقدم بيانه في أوائل الحج<sup>(۱)</sup>، وقوله: «يبدون» أي يظهر، وشامة وطفيل جبلان بقرب مكة، وقال الخطابي (۲): كنت أحسب أنهما جبلان حتى ثبت عندي أنهما عينان، وقوله: «أردن ويبدون» بنون التأكيد الخفيفة، وشامة بالمعجمة والميم مخففًا، وزعم بعضهم أن الصواب بالموحدة بدل الميم والمعروف بالميم، وزاد المصنف آخر كتاب الحج<sup>(۱)</sup> من طريق أبي أسامة عن هشام به «ثم يقول بلال: اللهم العن عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وأمية بن خلف كما أخرجونا إلى أرض الوباء، ثم قال رسول الله ﷺ: اللهم حبب إلينا المدينة» الحديث، وقوله: «كما أخرجونا» أي أخرجهم من رحمتك كما أخرجونا من وطننا. وزاد ابن إسحاق في روايته عن هشام وعمرو بن عبد الله بن عروة جميعًا عن عروة عن عائشة عقب قول أبيها «فقلت: والله ما يدري أبي ما يقول»، قالت: «ثم دنوت إلى عامر بن فهيرة ـ وذلك قبل أن يضرب علينا الحجاب ـ فقلت: يقول»، قالت: «ثم دنوت إلى عامر بن فهيرة ـ وذلك قبل أن يضرب علينا الحجاب ـ فقلت:

لقد وجدت الموت قبل ذوقه إن الجبان حتف من فوقه كل امرئ مجاهد بطوقه كل امرئ مجاهد بطوقه

وقالت في آخره: «فقلت: يا رسول الله إنهم ليهذون وما يعقلون من شدة الحمى»، والزيادة في قول عامر بن فهيرة رواها مالك أيضًا في «الموطأ» عن يحيى بن سعيد عن عائشة منقطعًا، وسيأتي بقية ما يتعلق بهذا الحديث في كتاب الدعوات (٤) إن شاء الله تعالى، وقد تقدم

<sup>(</sup>۱) (۶/ ۷۳۰)، كتاب الحج، باب، ۱۵، ح، ۱۷۷.

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٢/ ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٢٠٤)، كتاب فضائل المدينة ، باب١٢ ، ح١٨٨٩ .

<sup>(</sup>٤) (١٤/ ١٤)، كتاب الدعوات، باب٤٦، - ٦٣٧٢.

في الباب الذي قبله من حديث البواء أن عائشة أيضًا وعكت، وكان أبو بكر يدخل عليها، وكان وصول عائشة إلى المدينة مع آل أبي بكر، هاجر بهم أخوها عبدالله، وخرج زيد بن حارثة وأبو رافع ببنتي النبي على فاطعة وأم كلثوم وأسامة بن زيد وأمه أم أيمن وسودة بنت زمعة، وكانت رقية بنت النبي على سبقت مع زوجها عثمان، وأخرت زينب وهي الكبرى عند زوجها العاص بن الربيع.

٣٩٢٧ حَدَّنِنِي عَبْدُ اللَّهِ بَنُ مُحَمَّدِ حَدَّنَنا هِ شَامُ أَخْبَرَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الرُّهْرِيُ حَدَّثِنِي عُرُوةُ أَنَّ عُبَيْدَ اللَّهِ بْنَ عَدِي أَخْبَرَهُ: ذَخَلْتُ عَلَى عُثْمَانَ. ح. وَقَالَ بِشُرُ بْنُ شُعَيْبِ: حَدَّثِنِي أَبِي عَنِ الرُّهْرِيِّ حَدَّثِنِي عُرُوةُ بْنُ الرُّبْيْرِ أَنَّ عُبَيْدَ اللَّهِ بْنَ عَدِي بْنِ الْجِيَارِ أَخْبَرَهُ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عُثْمَانَ ، الرُّهْرِيِّ حَدَّثِنِي عُرُوةُ بْنُ الرُّبْيْرِ أَنَّ عُبَيْدَ اللَّهِ بْنَ عَدِي بْنِ الْجِيَارِ أَخْبَرَهُ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى عُثْمَانَ ، الرُّهْرِيِّ حَدَّثَنِي عُرْوةً قَالَ : أَمَّا بَعْدُ . قَإِنَّ اللَّهَ بَعَثَ مُحَمَّدًا عَلَي إِلْحَقَ ، وَكُنْتُ مِهْرَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ وَلِرَسُولِهِ ، وَبَايَعْتُهُ ، وَكُنْتُ مِهْرَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ ، وَبَايَعْتُهُ ، وَاللَّهِ مَا عَصَيْتُهُ وَلا غَشَشْتُهُ حَتَّى تُوعَاهُ اللَّهُ .

تَابَعَهُ إِسْحَاقُ الْكَلْبِيُّ: حَدَّثِنِي الزُّهْرِئُ مِثْلَهُ.

[تقدم في: ٣٦٩٦، طرفه في: ٣٨٧٢]

/٣٩٢٨ حَدَّثَنَا يَحْبَى بْنُ سُلَيْمَانَ حَدَّثِنِي ابْنُ وَهْبٍ حَدَّثَنَا مَالِكٌ. ح. وَأَخْبَرَنِي يُونُسُ عَنِ ابْنِ شِهَابٍ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ عَبِّدِ اللَّهِ أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ أَخْبَرَهُ: أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفِ رَجَعَ إِلَى أَهْلِهِ وَهُو بَعِنَى فِي آخِرِ حَجَّةٍ حَجَّهَا عُمَرُ، فَوَجَدَنِي فَقَالَ: عَبْدُ الرَّحْمَنِ. فَقُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُوْمِنِينَ إِنَّ الْمُوسِمَ يَجْمَعُ رَعَاعَ النَّاسِ وَغَوْغَاءَهُمْ، وَإِنِّي أَرَى أَنْ تُمْهِلَ حَتَّى تَقْدَمَ الْمَدِينَةَ ؛ فَإِنَّهَا دَارُ الْهِجْرَةِ وَالسَّلَامَةِ، وَتَخْلُصَ لأَهْلِ الْفِقْهِ وَأَشْرَافِ النَّاسِ وَذَوِي رَأْيِهِمْ. قَالَ عُمَرُ: لأَقُومَنَ فِي أَوَّلِ مَقَامِ أَقُومُهُ بِالْمَدِينَةِ.

[تقدم في: ٢٤٦٢، الأطراف: ٣٤٤٥، ٢٠٢١، ٢٨٢١، ٢٨٣٠]

٣٩٢٩ حَدَّنَ مَوْسَى بْنُ إِسْمَاعِيلَ حَدَّثَ مَا إِبْرَاهِيمُ بْنُ سَعْدٍ أَخْبَرَ نَا ابْنُ شِهَابِ عَنْ خَارِجَةَ ابْنِ زَيْدِ بْنِ ثَابِتِ أَنَّ أُمَّ الْعَلَاءِ امْرَأَةً مِنْ نِسَائِهِمْ بَايَعَتِ النَّبِيَ ﷺ لَخْبَرَتُهُ: أَنَّ مُثْمَانً بْنَ مَظْعُونِ الْبُنِ زَيْدِ بْنِ ثَابِتِ أَنَّ أُمَّ الْعَلاءِ امْرَأَةً مِنْ نِسَائِهِمْ بَايَعَتِ النَّبِي ﷺ الْخُبَرَتُهُ: أَنَّ الْعُلاءِ: فَاشْتَكَى طَارَ لَهُمْ فِي السُّكُنَى حِينَ افْتَرَعَتِ الأَنْصَارُ عَلَى سُكْنَى الْمُهَاجِرِينَ، قَالَتْ أُمُّ الْعَلاءِ: فَاشْتَكَى عُنْدَنَا، فَمَرَّضْتُهُ حَتَى تُوفِقِي، وَجَعَلْنَاهُ فِي أَثُوابِهِ، فَدَخَلَ عَلَيْنَا النَّبِي ﷺ، فَقُلْتُ: رَحْمَةُ اللَّهِ عَنْدَنَا، فَمَرَّضْتُهُ حَتَى تُوفِقِي، وَجَعَلْنَاهُ فِي أَثُوابِهِ، فَذَخَلَ عَلَيْنَا النَّبِي ﷺ: "وَمَا يُدْرِيكِ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ أَبَا السَّائِبِ، شَهَادَتِي عَلَيْكَ لَقَدْ أَكْرَمَكَ اللَّهُ. فَقَالَ النَّبِي ﷺ: "وَمَا يُدْرِيكِ أَنَّ اللَّهُ عَلَيْكَ أَبَا السَّائِبِ، شَهَادَتِي عَلَيْكَ لَقَدْ أَكْرَمَكَ اللَّهُ. فَقَالَ النَّبِي ﷺ فَعَنْ ؟ قَالَ: «أَمَّا هُو فَقَدْ جَاءَهُ أَكُرَمَهُ ؟!». قَالَتْ: «أَمَّا هُو فَقَدْ جَاءَهُ أَكُرُ مَهُ ؟!». قَالَتْ: «قَالَ: «أَمَّاهُ وَقَقَدْ جَاءَهُ

377

وَاللَّهِ الْبَقِينُ، وَاللَّهِ إِنِّي لأَرْجُولَهُ الْخَيْرَ، وَمَا أَدْرِي وَاللَّهِ وَأَنَا رَسُولُ اللَّه مَا يُفْعَلُ بِي ». قَالَتْ: فَوَاللَّهِ الْنَهْ الْمُعْدُمُ الْمُعُونِ عَيْنًا تَجْرِي، فَوَاللَّهِ لاَ أُزكِي أَخِدًا بَعْدَهُ. قَالَتْ: فَأَحْزَنِنِي ذَلِكَ، فَنِمْتُ فَرَأَيْتُ لِعُثْمَانَ بْنِ مَظْعُونٍ عَيْنًا تَجْرِي، فَجِنْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَأَخْبَرْتُهُ، فَقَالَ: «ذَلِكِ عَمَلُهُ».

[تقدم في: ١٢٤٣ ، الأطراف: ٢٦٨٧ ، ٢٠٠٧ ، ٢٠١٨ ٢٠٠٧]

٣٩٣٠ حَدَّثَنَا عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ سَعِيدٍ حَدَّثَنَا أَبُو أُسَامَةَ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهِ اللَّهُ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: كَانَ يَوْمُ بُعَاثٍ يَوْمًا قَدَّمَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لِرَسُولِهِ عَلَيْهُ، فَقَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ الْمَدِينَةَ وَقَدِ افْتَرَقَ مَلَوُهُمْ، وَقُتِلَتْ سَرَاتُهُمْ فِي دُخُولِهِمْ فِي الإسْلامِ.

[تقدم في: ٣٧٧٧، الأطراف: ٣٨٤٦]

٣٩٣١ حدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ الْمُثَنَّى حَدَّثَنَا غُنْدَرٌ حَدَّثَنَا شُعْبَةُ عَنْ هِشَامٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ عَائِشَةَ: أَنَّ أَبَا بَكْرٍ دَخَلَ عَلَيْهَا وَالنَّبِيُ ﷺ عِنْدَهَا يَوْمَ فِطْرٍ أَوْ أَضْحَى، وَعِنْدَهَا قَيْنَتَانِ تُعَنِّيَانِ بِمَا تَعَازَفَتِ الأَنْصَارُ يَوْمَ بُعَاثٍ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: مِزْمَارُ الشَّيْطَانِ! (مَرَّتَيْنِ). فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ: «دَعْهُمَا يَا أَبَا بِكُرٍ، إِنَّ لِكُلِّ قَوْمٍ عِيدًا، وَإِنَّ عِيدَنَا هَذَا الْيَوْمُ».

[تقدم فَي: ٤٥٤، الأطراف: ٥٥٥، ٩٤٩، ٩٥٠، ٢٥٢، ٨٨٧، ٢٩٠٦، ٢٩٠٧، ٢٩٠٧، ٣٥٣٠، ٣٥٣٠، ١٩٠٥، ٣٥٣٥]

#### الحديث الثالث:

قوله: (حدثنا هشام) هو ابن يوسف الصنعاني، ذكر حديث عثمان في شأن الوليد بن عقبة، وقد تقدم شرحه في مناقب عثمان مستوفى، والغرض منه قوله: «وهاجرت الهجرتين»، وكان عثمان ممن رجع من الحبشة فهاجر من مكة إلى المدينة ومعه زوجته رقية بنت النبي

قوله: (وقال بشر بن شعيب . . . ) إلخ ، وصله أحمد بن/ حنبل في مسنده عنه بتمامه .

قوله: (تابعه إسحاق الكلبي) وصله أبو بكر بن شاذان (٢) فيما رويناه من طريقه بإسناده إلى يحيى بن صالح عن إسحاق الكلبي عن الزهري فذكره بتمامه وفيه: «أنه جلد الوليد أربعين»، وقد تقدم البحث في ذلك في مناقب عثمان (٣).

<sup>(</sup>١) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ح٣٦٩٦.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ٩٩-٩٩).

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٣٩٢)، كتاب فضائل الصحابة، باب٧، ح٣٦٩٦.

الحديث الرابع: ذكر طرفًا من قصة عبد الرحمن بن عوف مع عمر، وفيه خطبة عمر، الغرض منه قول عبد الرحمي العربية فإنها دار الهجرة والسنة»، ووقع في رواية الكشميهني «والسلامة» بدل السنة.

#### الحديث الخامس:

قوله: (أن أم العلاء) هي والدة خارجة بن زيد بن ثابت الراوي عنها، وقد روى سالم أبو النضر هذا الحديث عن خارجة بن زيد عن أمه نحوه ولم يسم هذه، فكأن اسمها كنيتها، وهي بنت الحارث بن ثابت بن خارجة الأنصارية الخزرجية.

قوله: (طارلهم) أي خرج في القرعة لهم، وتقدم بيانه آخر الشهادات(١١).

قوله: (حين قرعت) بالقاف، كذا وقع ثلاثيًا، والمعروف «أقرعت» من الرباعي، وتقدم في الجنائز (٢) بلفظ «اقترعت».

قولة: (أبا السائب) هي كنية عثمان بن مظعون المذكور ، وكان عثمان من فضلاء الصحابة السابقين ، وقد تقدم خبره مع لبيد في أول المبعث (٣).

#### الحديث السادس:

قوله: (كان يوم بعاث) تقدم بيانه في مناقب الأنصار (٤)، ووقع عند ابن سعد في قصة العقبة الأولى ما يدل على أن يوم بعاث كان بعد المبعث بعشر سنين، وتقدم نحوه في «باب وفودالأنصار» (٥) وقوله: «في دخولهم» متعلق بقوله: «قدمه الله».

#### الحديث السابع:

قوله: (بما تعازفت) بالمهملة والزاي أي قالته من الأشعار في هجاء بعضهم بعضًا وألقته على المغنيات فغنين به، والمعازف آلات الملاهي الواحدة معزفة، وقال الخطابي (٢٠): يحتمل أن يكون من عزف اللهو وهو ضرب المعازف على تلك الأشعار المحرضة على القتال، ويحتمل أن يكون المراد بالعزف أصوات الحرب شبهها بعزيف الرياح وهو ما يسمع من

<sup>(</sup>۱) (٦/ ٢٥٨)، كتاب الشهادات، باب ٣٠، - ٢٦٨٧.

<sup>(</sup>٢) (٣/ ٦٨٤)، كتاب الجنائز، باب٣، ح١٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) (٨/ ٥٥٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب ٢٧، - ٣٨٤٦.

<sup>(</sup>٤) (٨/ ٤٨٢)، كتاب مناقب الأنصار، باب١، - ٣٧٧٧.

<sup>(</sup>٥) (٨/ ١٥٤)، كتاب مناقب الأنصار، باب٤١، ح ٣٨٨٩.

<sup>(</sup>٢) الأعلام (٣/١٧٠١).

دويها، وفي رواية «تقاذقت» بالقاف والذال المعجمة أي ترامت به.

٣٩٣٢ حَدَّنَ مَسْطِهِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ عَبْدُ الْوَارِثِ. ح. و حَدَّثَ اَ إِسْحَاقُ بْنُ مَنْصُورِ أَخْبَرَ نَا عَبْدُ الصَّمَدِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ: حَدَّثَ نَا أَبُو التَيَّاحِ يَزِيدُ بْنُ حُمَيْدِ الصَّبَعِيُّ قَالَ: حَدَّثَ نِي عَبْدُ الصَّمَدِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبِي يُحَدِّثُ : حَدَّثَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلْوَ الْمَدِينَةِ ، فِي حَيُّ يُقَالُ لَهُمْ بَنُو عَمْرِو بْنِ عَوْفِ ، قَالَ: فَأَقَامَ فِيهِمْ أَرْبَعَ عَشْرَةً لَيْلَةً ، ثُمَّ أَرْسَلَ إِلَى مَلا يَنِي النَّجَارِ ، قَالَ: وَكَانِّي أَنْظُرُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى رَاحِلَتِهِ وَأَبُو بَكْرِ دِفْهُ وَمَلاً فَيَا النَّجَارِ مَوْلَهُ الْمَدِينَةُ الصَّلاةُ ، وَيُصلِّي يَنِي النَّجَارِ مَوْلَهُ المَّالِقَ الْمَسْجِدِ ، فَالَ : فَكَانَ يُصلِّي عَيْثُ أَدْرَكَتُهُ الصَّلاةُ ، وَيُصلِي لِيَ النَّجَارِ مَوْلَهُ ، حَتَّى أَلْقَى بِفِنَاءِ أَبِي أَيُوبَ ، قَالَ : فَكَانَ يُصلِّي عَيْثُ أَدْرَكَتُهُ الصَّلاةُ ، وَيُصلِّي فِي النَّجَارِ ، فَالَ : فَمَ إِلَّهُ أَمَرَ بِينَاءِ الْمَسْجِدِ ، فَأَرْسَلَ إِلَى مَلا يَنِي النَّجَارِ ، فَقَالَ : فَمَ إِلَّهُ أَمَرَ بِينَاءِ الْمَسْجِدِ ، فَأَرْسَلُ إِلَى مَلا يَنْ النَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْفَالَ اللَّهُ الْفَالِهُ اللَّهُ اللَّهُ

اللَّهُمَّ إِنَّهُ لا خَيْرَ إِلا خَيْرُ الآخِرَهُ فَانْصُرِ الأَنْصَارَ وَالْمُهَاجِرَهُ

[تقدم في: ٢٣٤، الأطراف: ٤٢٨، ٤٢٩، ١٨٦٨، ٢١٠٦، ٢٧٧١، ٢٧٧١]

/ الحديث الثامن:

قوله: (أنبأنا عبد الصمد) هو ابن عبد الوارث بن سعيد.

قوله: (في علو المدينة) كل ما في جهة نجد يسمى العالية، وما في جهة تهامة يسمى السافلة، وقباء من عوالي المدينة، وأخذ من نزول النبي ﷺ التفاؤل له ولدينه بالعلو.

قوله: (يقال لهم بنو عمرو بن عوف) أي ابن مالك بن الأسود بن حارثة.

قوله: (وأبوبكر ردفه) تقدم ما فيه في الباب الذي قبله في الحديث الثامن عشر.

قوله: (وملأبني النجار) أي جماعتهم.

قوله: (حتى ألقى) أي نزل أو المراد ألقى رحله.

قوله: (بفناء) بكسر الفاء وبالمدما امتدمن جوانب الدار.

قوله: (أبي أيوب) هو خالدبن زيدبن كليب الأنصاري من بني مالك بن النجار.

**V Y**77 قوله: (ثم إنه أمر) تقدم ضبطه في أوائل الصلاة (١).

قوله: (ثامنوني) أي قرروا معي ثمنه، أو ساوموني بثمنه، تقول ثامنت الرجل في كذا إذا ساومته.

قوله: (بحائطكم) أي بستانكم وقد تقدم في الباب قبله (٢) أنه كان مربدًا، فلعله كان أو لا حائطًا ثم خرب فصار مربدًا، ويؤيده قوله: «إنه كان فيه نخل وخرب»، وقيل: كان بعضه بستانًا وبعضه مربدًا، وقد تقدم في الباب الذي قبله تسمية صاحبي المكان المذكور، ووقع عند موسى بن عقبة عن الزهري أنه اشتراه منهما بعشرة دنانير، وزاد الواقدي أن أبا بكر دفعها لهما عنه.

قوله: (فكان فيه) فسره بعد ذلك.

قوله: (خرب) بكسر المعجمة وفتح الراء والموحدة، وتقدم توجيه آخر في أوائل الصلاة (٢) بفتح أوله وكسر ثانيه، قال الخطابي (٤): أكثر الرواة بالفتح ثم الكسر، وحدثناه الخيام بالكسر ثم الفتح، ثم حكى احتمالات منها: (الخُرب) بضم أوله وسكون ثانيه قال: هي الخروق المستديرة في الأرض، و(الجِرَف) بكسر الجيم وفتح الراء بعدها فاء ما تجرفه السيول وتأكله من الأرض، و(الحدب) بالمهملة وبالدال المهملة أيضًا المرتفع من الأرض، قال: وهذا لائق بقوله: «فسويت»؛ لأنه إنما يسوى المكان المحدوب، وكذا للذي جرفته السيول، وأما الخراب فيبنى ويعمر دون أن يصلح ويسوى. قلت: وما المانع من تسوية الخراب بأن يزال ما بقي منه ويسوى أرضه، ولا ينبغي الالتفات إلى هذه الاحتمالات مع توجيه الرواية الصحيحة.

<sup>(</sup>١) (١/ ١٥٨)، كتاب الصلاة، باب٤٨، ح٤٢٨.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۱۸۶)، باب ۲۰ ، ح ۳۹۰۱.

<sup>(</sup>٣) (٢/ ١٥٨)، كتاب الصلاة، باب ٤٨، ح ٤٢٨.

<sup>(</sup>٤) الأعلام (١/ ٣٩٠).

<sup>.(</sup>A·/Y) (o)

ولاميتًا، وقد تقدم في المساجد (١١) البحث فيما يتعلق بها .

قوله: (وبالنخل فقطع) هو محمول على أنه لم يكن يثمر، ويحتمل أن يثمر لكن دعت الحاجة إليه لذلك، وقوله: «فصفوا النخل» أي موضع النخل، وقوله: «عضادتيه» بكسر المهملة وتخفيف المعجمة تثنية عضادة، وهي الخشبة التي على كتف الباب، ولكل باب عضادتان، وأعضاد كل شيء ما يشد جوانبه.

قوله: (يرتجزون) أي يقولون رجزًا، وهو ضرب من الشعر على الصحيح.

قوله: (فانصر الأنصار والمهاجرة) كذا رواه أبو داو دبهذا اللفظ، وسبق ما فيه في أبواب المساجد (٢)، واحتج من أجاز بيع غير المالك بهذه القصة؛ لأن المساومة وقعت من غير الغلامين، وأجيب باحتمال أنهما كانا من بني النجار فساومهما وأشرك معهما في المساومة عمهما الذي كانا في حجره كما تقدم في الحديث الثاني عشر.

# ٤٧ - باب إِقَامَةِ الْمُهَاجِرِ بِمَكَّةَ بَعْدَ قَضَاءِ نُسُكِهِ

٣٩٣٣ ـ حَدَّثِنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ حَمْزَةَ حَدَّثَنَا حَاتِمٌ عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ حُمَيْدِ الرُّهْرِيِّ قَالَ: سَمِعْتُ عُمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ يَسْأَلُ السَّاثِبَ ابْنَ أُخْتِ النَّمِرِ: مَا سَمِعْتَ فِي سُكْنَى مَكَّةَ؟ قَالَ: سَمِعْتُ الْعَلاءَ بْنَ الْحَضْرَمِيِّ قَالَ: قَالَ/ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «ثَلاثٌ لِلْمُهَاجِرِ بَعْدَ الصَّدَرِ».

قوله: (باب إقامة المهاجر بمكة بعد قضاء نسكه) أي من حج أو عمرة .

قوله: (حدثنا حاتم) هو ابن إسماعيل المدني.

قوله: (سمعت عمر بن عبد العزيز يسأل السائب) أي ابن يزيد.

قوله: (ابن أخت النمر) تقدم ذكره قريبًا في المناقب النبوية (٣).

قوله: (العلاء بن الحضرمي) اسمه عبدالله بن عماد، وكان حليف بني أمية، وكان العلاء صحابيًا جليلًا، ولاه النبي على البحرين، وكان مجاب الدعوة، ومات في خلافة عمر، وما له في البخاري إلا هذا الحديث.

قوله: (ثلاث للمهاجر بعد الصدر) بفتح المهملتين أي بعد الرجوع من مني، وفقه هذا

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۱۵۸)، كتاب الصلاة، باب٤١، ح٢٢٨.

<sup>(</sup>۲) (۲/۱۵۹)، كتاب الصلاة، باب٤٨، ح٢٨٠.

<sup>(</sup>۳) (۸/ ۱۹۵)، کتاب المناقب، باب ۲۱، ح۰ ۳۵٤.

الحديث أن الإقامة بمكة كانت حرامًا على من هاجر منها قبل الفتح ، لكن أبيح لمن قصدها منهم بحج أو عمرة أن يقيم بعد قضاء نسكه ثلاثة أيام لا يزيد عليها ، وبهذا رثى النبي على است المن خولة أن مات بمكة ، ويستنبط من ذلك أن إقامة ثلاثة أيام لا تخرج صاحبها عن حكم المسافر ، وفي كلام الداودي اختصاص ذلك بالمهاجرين الأولين ، ولا معنى لتقييده بالأولين ، قال النووي (۱): معنى هذا الحديث أن الذين هاجروا يحرم عليهم استيطان مكة ، وحكى عياض (۲) أنه قول الجمهور ، قال : وأجازه لهم جماعة \_ يعني بعد الفتح \_ فحملوا هذا القول على الزمن الذي كانت الهجرة المذكورة واجبة فيه ، قال : واتفق الجميع على أن الهجرة قبل الفتح كانت واجبة عليهم ، وأن سكنى المدينة كان واجبًا لنصرة النبي على أن الهجرة بالنفس ، وأما غير المهاجرين فيجوز له سكنى أي بلد أراد سواء مكة وغيرها بالاتفاق . انتهى كلام القاضي .

ويستثنى من ذلك من أذن له النبي على بالإقامة في غير المدينة، واستدل بهذا الحديث على أن طواف الوداع عبادة مستقلة ليست من مناسك الحج، وهو أصح الوجهين في المذهب، لقوله في هذا الحديث البعد قضاء نسكه الأن طواف الوداع لا إقامة بعده، ومتى أقام بعده خرج عن كونه طواف الوداع، وقد سماه قبله قاضيًا لمناسكه فخرج طواف الوداع عن أن يكون من مناسك الحج. والله أعلم، وقال القرطبي (٢): المراد بهذا الحديث من هاجر من مكة إلى المدينة لنصر النبي على ولا يعني به من هاجر من غيرها؛ لأنه خرج جوابًا عن سؤالهم لما تحرجوا من الإقامة بمكة إذ كانوا قد تركوها لله تعالى، فأجابهم بذلك، وأعلمهم أن إقامة الثلاث ليس بإقامة، قال: والخلاف الذي أشار إليه عياض كان فيمن مضى، وهل ينبني عليه خلاف فيمن فر بدينه من موضع يخاف أن يفتن فيه في دينه فهل له أن يرجع إليه بعد انقضاء تلك الفتنة؟ يمكن أن يقال إن كان تركها لله \_ كما فعله المهاجرون \_ فليس له أن يرجع لشيء من ذلك، وإن كان تركها فرارًا بدينه ليسلم له ولم يقصد إلى تركها لذاتها فله الرجوع إلى ذلك. انتهى. وهو حسن متجه، إلا أنه خص ذلك بمن ترك رباعًا أو دورًا، ولا حاجة إلى تخصيص المسألة بذلك . والله أعلم .

Contract to the state of the state of the

Charles (Contract Contract Con

<sup>(</sup>١) المنهاج (٩/ ١٢١).

<sup>(</sup>٢) الإكمال (٤/ ٢٧٤).

<sup>(</sup>٣) المفهم (٣/ ٦٧٤).

### ٤٨ ـ باب التَّارِيخ . مِنْ أَيْنَ أَرَّخُوا التَّارِيخ؟

٣٩٣٤ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ بْنُ مَسْلَمَةَ حَدَّثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ قَالَ: مَا عَدُوا مِنْ مَبْعَثِ النَّبِيِّ عَلِيْهُ وَلا مِنْ وَفَاتِهِ. مَاعَدُوا إِلا مِنْ مَقْدَمِهِ الْمَدِينَةَ.

٣٩٣٥ - حَدَّثَنَا مُسَدَّدٌ حَدَّثَنَا يَزِيدُ بْنُ زُرَيْعِ حَدَّثَنَا مَعْمَرٌ عَنِ الزُّهْرِيِّ عَنْ عُرْوَةَ عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: فُرِضَتِ الصَّلاةُ رَكْعَتَيْنِ، ثُمَّ هَاجَرَ النَّبِيُّ ﷺ فَفُرِضَتْ أَرْبَعًا، وَتُرِكَتْ صَلاةُ السَّفَر/ عَلَى الأولَى. تَابَعَهُ عَبْدُ الرَّزَّاقِ عَنْ مَعْمَرِ.

[تقدم في: ٣٥٠، الأطراف: ١٠٩٠]

قوله: (باب التاريخ) قال الجوهري: التاريخ تعريف الوقت، والتوريخ مثله، تقول أرخت وورخت، وقيل اشتقاقه من الأرخ وهو الأنثى من بقر الوحش، كأنه شيء حدث كما يحدث الولد، وقيل هو معرب، ويقال أول ما أحدث التاريخ من الطوفان.

قوله: (من أين أرخوا التاريخ؟) كأنه يشير إلى اختلاف في ذلك، وقد روى الحاكم في «الإكليل» من طريق ابن جريج عن أبي سلمة عن ابن شهاب الزهري «أن النبي على لما قدم المدينة أمر بالتاريخ فكتب في ربيع الأول»، وهذا معضل، والمشهور خلافه كما سيأتي، وأن ذلك كان في خلافة عمر، وأفاد السهيلي أن الصحابة أخذوا التاريخ بالهجرة من قوله تعالى: ﴿ لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُونَىٰ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ [التوبة: ١٠٨] لأنه من المعلوم أنه ليس أول الأيام مطلقا، فتعين أنه أضيف إلى شيء مضمر وهو أول الزمن الذي عز فيه الإسلام، وعبد فيه النبي على ربه آمنًا، وابتدأ بناء المسجد، فوافق رأي الصحابة ابتداء التاريخ من ذلك اليوم، وفهمنا من فعلهم أن قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ أنه أول أيام التاريخ الإسلامي، كذا قال، والمتبادر أن معنى قوله: ﴿ مِنْ أَوَّلِ يَوْمٍ ﴾ أنه أول أيام التاريخ الإسلامي، كذا قال،

قوله: (حدثنا عبد العزيز) أي ابن أبي حازم سلمة بن دينار.

قوله: (ما عدوا من مبعث النبي على رواية الحاكم من طريق الزبيري عن عبد العزيز أخطأ الناس العدد، ولم يعدوا من مبعثه ولا من قدومه المدينة، وإنما عدوا من وفاته، قال الحاكم: وهو وهم، ثم ساقه على الصواب بلفظ: ولا من وفاته، إنما عدوا من مقدمه المدينة، والمراد بقوله: «أخطأ الناس العدد» أي أغفلوه وتركوه ثم استدركوه، ولم يرد أن الصواب خلاف ما عملوا، ويحتمل أن يريده وكان يرى أن البداءة من المبعث أو الوفاة أولى،

وله اتجاه لكن الراجح خلافه. والله أعلم.

قوله: (مقدمه) أي زمن قدومه، ولم يرد شهر قدومه؛ لأن التاريخ إنما وقع من أول السنة، وقد أبدى بعضهم للبداءة بالهجرة مناسبة فقال: كانت القضايا التي اتفقت له ويمكن أن يؤرخ بها أربعة: مولده ومبعثه وهجرته ووفاته، فرجح عندهم جعلها من الهجرة؛ لأن المولد والمبعث لا يخلو واحد منهما من النزاع في تعيين السنة، وأما وقت الوفاة فأعرضوا عنه لما توقع بذكره من الأسف عليه، فأنحصر في الهجرة، وإنما أخروه من ربيع الأول إلى المحرم لأن ابتداء العزم على الهجرة كان في المحرم، إذ البيعة وقعت في أثناء ذي الحجة وهي مقدمة الهجرة، فكان أول هلال استهل بعد البيعة والعزم على الهجرة هلال المحرم فناسب أن يجعل مبتدأ، وهذا أقوى ما وقفت عليه من مناسبة الابتداء بالمحرم.

وذكروا في سبب عمل عمر التاريخ أشياء: منها ما أخرجه أبو نعيم الفضل بن دكين في تاريخه ومن طريقه الحاكم من طريق الشعبي «أن أبا موسى كتب إلى عمر: إنه يأتينا منك كتب ليس لها تاريخ. فجمع عمر الناس، فقال بعضهم: أرخ بالمبعث، وبعضهم أرخ بالهجرة، فقال عمر: الهجرة فرقت بين الحق والباطل فأرخوا بها. وذلك سنة سبع عشرة، فلما اتفقوا قال بعضهم: ابدء وابر مضان. فقال عمر: بل بالمحرم فإنه منصرف الناس من حجهم، فاتفقوا عليه». وقيل أول من أرخ التاريخ يعلى بن أمية حيث كان باليمن، أخرجه أحمد بن حنبل بإسناد صحيح، لكن فيه انقطاع بين عمرو بن دينار ويعلى، وروى أحمد وأبو عروبة في «الأوائل» والبخاري في «الأدب» والحاكم من طريق ميمون بن مهران قال: رفع لعمر صك محله شعبان فقال: أي شعبان؛ الماضي أو الذي نحن فيه، أو الآتي؟ ضعوا للناس شيئًا يعرفونه. فذكر نحو الأول.

وروى الحاكم عن سعيد بن المسيب قال: «جمع عمر الناس فسألهم عن أول يوم يكتب التاريخ» / فقال علي: من يوم هاجر رسول الله على وترك أرض الشرك. ففعله عمر»، وروى ابن أبي خيثمة من طريق ابن سيرين قال: «قدم رجل من اليمن فقال: رأيت باليمن شيئًا يسمونه التاريخ، يكتبونه من عام كذا وشهر كذا، فقال عمر: هذا حسن فأرخوا. فلما جمع على ذلك قال قوم: أرخوا للمولد، وقال قائل: للمبعث، وقال قائل: من حين خرج مهاجرًا، وقال قائل: من حين توفي، فقال عمر: أرخوا من خروجه من مكة إلى المدينة، ثم قال: بأي شهر نبدأ؟ فقال قوم: من رجب، وقال قائل: من رمضان، فقال عثمان: أرخوا المحرم فإنه شهر نبدأ؟ فقال قوم: من رجب، وقال قائل: من رمضان، فقال عثمان: أرخوا المحرم فإنه شهر

V 774 حرام وهو أول السنة ومنصرف الناس من الحج، قال: وكان ذلك سنة سبع عشرة وقيل: سنة ست عشرة وقيل: سنة ست عشرة وفي ربيع الأول». فاستفدنا من جموع هذه الآثار أن الذي أشار بالمحرم عمر وعثمان وعلي رضي الله عنهم.

قوله: (فرضت الصلاة ركعتين) أي بمكة وقوله: «تركت» أي على ما كانت عليه من عدم وجوب الزائد، بخلاف صلاة الحضر فإنها زيدت في ثلاث منها ركعتان، فالمعنى أقرت صلاة السفر على جواز الإتمام وإن كان الأحب القصر، وقد تقدم ما فيه من الإشكال في أول كتاب الصلاة (١٠).

قوله: (تابعه عبد الرزاق عن معمر) وصله الإسماعيلي (٢) من طريق فياض بن زهير عن عبد الرزاق بلفظه، وذكر ابن جرير عن الواقدي أن الزيادة في صلاة الحضر كانت بعد قدوم النبي على المدينة بشهر واحد، قال: وزعم أنه لاخلاف بين أهل الحجاز في ذلك.

# ٤٩ ـ باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: «اللَّهُمَّ أَمْضِ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ»، وَمَرْثِيَتِهِ لِمُعْ ـ باب قَوْلِ النَّبِيِّ ﷺ: ﴿اللَّهُمَّ أَمْضِ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ»، وَمَرْثِيبَتِهِ لِمَنْ مَاتَ بِمَكَّةَ

٣٩٣٦ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ قَزْعَةَ حَدَّثَنَا إِبْرَاهِيمُ عَنِ الرُّهْرِيِّ عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ بْنِ مَالِكُ عَنْ أَبِيهِ قَالَ: عَادَنِي النَّبِيُّ ﷺ عَامَ حَجَّةِ الْوَدَاعِ مِنْ مَرَضٍ أَشْفَيْتُ مِنْهُ عَلَى الْمَوْتِ، فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ بَلَغَ بِي مِنَ الْوَجَعِ مَا تَرَى ، وَأَنَا ذُو مَالٍ وَلا يَرِثُنِي إِلا ابْنَةٌ لِي وَاحِدَةٌ، أَفَأَتَصَدَّقُ بِثُلُثَيْ مَالِي ؟ قَالَ: «لاّ»، قَالَ: فَأَنَصَدَّقُ بِشَطْرِهِ؟ قَالَ: «النَّلُثُ يَاسَعْدُ، وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ ؛ إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ ذُرِّيَّتَكَ مَالِي ؟ قَالَ: هَا لَلْكُ بَاسَعْدُ، وَالنَّلُثُ كَثِيرٌ ؛ إِنَّكَ أَنْ تَذَرَ ذُرِّيَّتَكَ مَالِي ؟ قَالَ: هَا لَكُ مَدُ مَنْ أَنْ تَذَرَ ذُرِّيَّتَكَ مَا لَا يَعْمَدُ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عَالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ وَاللَّهُ بِهَا وَجُهَ اللَّهِ إِلا آجَرَكَ اللَّهُ بِهَا ، حَتَّى اللَّقْمَةَ تَجْعَلُهَا فِي فِي امْرَأَتِكَ » .

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أُخَلَّفُ بَعْدَ أَصْحَابِي؟ قَالَ: «إِنَّكَ لَنْ تُخَلَّفَ فَتَعْمَلَ عَمَلاً تَبْتَغِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ إِلا ازْدَدْتَ بِهِ دَرَجَةً وَرِفْعَةً، وَلَعَلَّكَ تُخَلَّفُ حَتَّى يَنْتَفِعَ بِكَ أَفْوَامٌ وَيُضَرَّ بِكَ آخَرُونَ، اللَّهُمَّ أَمْضِ لأَصْحَابِي هِجْرَتَهُمْ، وَلا تَرُدَّهُمْ عَلَى أَعْقَابِهِمْ، لَكِنِ الْبَائِسُ سَعْدُ بْنُ خَوْلَةَ» يَرْثِي لَهُ رَسُولُ اللَّه يَظِيُّةً أَنْ تُونُفِّي بِمَكَّةً. وَقَالَ أَحْمَدُ بْنُ يُونُسَ وَمُوسَى عَنْ إِبْرَاهِيمَ: «أَنْ تَذَرَ وَرَئَتَكَ».

[تقدم في: ٥٦، الأطراف: ١٢٩٥، ٢٧٤٢، ٢٧٤٤، ٤٥٣٥، ٢٩٢٥، ٦٣٢٥، ٦٣٧٣، ٣٧٣٢، ٣٣٧٢]

<sup>(</sup>۱) (۲/ ۵۸)، کتاب الصلاة، باب ۱، ح ۳۵۰.

<sup>(</sup>٢) تغليق التعليق (٤/ ١٠٠).

قوله: (باب قول النبي على: اللهم أمض الأصحابي هجرتهم، ومرثيته لمن مات بمكة) بتخفيف التحتانية وهو عطف على قول، والمرثية تعديد محاسن الميت، والمراد هنا التوجع له لكونه مات في البلد التي هاجر منها، وقد تقدم بيان الحكمة في ذلك قبل بباب.

قوله: (ورثتك) كذا للأكثر، وللكشميهني والقابسي «ذريتك»، ورواية الجماعة أولى لأن هذه اللفظة قدبين البخاري أنها لغير يحيى بن قزعة شيخه هنا.

قوله: (ولست بنافق) كذا هنا ، / وللكشميهني «بمنفق»، وهو الصواب.

\*\*

قوله: (أن مات بمكة) هو بفتح الهمزة للتعليل، وأغرب الداودي فتردد فيه فقال: إن كان بالفتح ففيه دلالة على أنه أقام بمكة بعد الصدر من حجته ثم مات، وإن كان بالكسر ففيه دليل على أنه قيل له إنه يريد التخلف بعد الصدر فخشي عليه أن يدركه أجله بمكة. قلت: والمضبوط المحفوظ بالفتح، لكن ليس فيه دلالة على أنه أقام بعد حجه؛ لأن السياق يدل على أنه مات قبل الحج. والله أعلم.

قوله: (وقال أحمد بن يونس وموسى عن إبراهيم) يعني ابن سعد (أن تذر ورثتك) أما رواية أحمد بن يونس فأخرجها المصنف في حجة الوداع في آخر المغازي (١)، وأما رواية موسى وهو ابن إسماعيل فأخرجها المؤلف في الدعوات (٢).

### • ٥-باب كَيْفَ آخَى النَّبِيُّ ﷺ بِينَ أَصْحَابِهِ؟

وَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ: آخَى النَّبِيُّ عَلَيْ يَيْنِي وَبَيْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ لَمَّا قَدِمْنَا الْمَدِينَةَ وَقَالَ أَبُوجُ حَيْفَةَ: آخَى النَّبِيُّ عَلِيْ بَيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي الدَّرْدَاءِ

٣٩٣٧ - حَدَّثَنَا مُحَمَّلُ بِنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ حُمَيْدِ عَنْ أَنسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَدِمَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفِ الْمَدِينَةَ فَأَخَى النَّبِيُ ﷺ بَيْنَهُ وَبَيْنَ سَعْدِ بْنِ الرَّبِيعِ الأَنْصارِيِّ، فَعَرَضَ عَلَيْهِ أَنْ يُنَاصِفَهُ أَهْلِكَ وَمَالَهُ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: بَارِكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، دُلِّنِي عَلَى عَلَيْهِ أَنْ يُنَاصِفَهُ أَهْلَهُ وَمَالَهُ، فَقَالَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ: بَارِكَ اللَّهُ لَكَ فِي أَهْلِكَ وَمَالِكَ، دُلِّنِي عَلَى السُّوقِ. فَرَبِحَ شَيْنًا مِنْ أَقِطُ وَسَمْنٍ، فَرَآهُ النَّبِيُ ﷺ بَعْدَ أَيّام وَعَلَيْهِ وَضَرٌ مِنْ صُفْرَةٍ، فَقَالَ النَّبِي ﷺ: (السُّوقِ. فَرَبِحَ شَيْنًا مِنْ أَقِطُ وَسَمْنٍ، فَرَآهُ النَّبِي ﷺ بَعْدَ أَيّام وَعَلَيْهِ وَضَرٌ مِنْ صُفْرَةٍ، فَقَالَ النَّبِي ﷺ (اللَّهُ تَزَوَّجْتُ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ. قَالَ: «فَمَا شُقْتَ فِيهَا؟»

<sup>(</sup>١) (٩/ ٥٥٣)، كتاب المغازي، باب٧٧، ح٩٤٤.

<sup>(</sup>٢) (٤١٠/١٤)، كتاب الدعوات، باب٤٦، ح٣٧٣.

فَقَالَ: وَزْنَ نَوَاةٍ مِنْ ذَهَبِ. فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «أَوْلِمْ وَلَوْ بِشَاةٍ».

[تقدم في: ٢٠٤٩، الأطراف: ٢٢٩٣، ٢٧٨١، ٥١٤١، ١٥١٥، ١٥١٥، ١٥١٥، ٢٠٨٢، ٢٠٨٢،  $\Gamma \Lambda \Upsilon \Gamma I$ 

قوله: (باب كيف آخى النبي على بين أصحابه؟) تقدم في مناقب الأنصار (١) «باب آخى النبي ﷺ بين المهاجرين والأنصار» قال ابن عبد البركانت المؤاخاة مرتين: مرة بين المهاجرين خاصة وذلك بمكة ، ومرة بين المهاجرين والأنصار فهي المقصودة هنا . وذكر ابن سعد بأسانيد الواقدي إلى جماعة من التابعين قالوا: لما قدم النبي ﷺ المدينة آخي بين المهاجرين، وآخي بين المهاجرين والأنصار على المواساة، وكانوا يتوارثون، وكانوا تسعين نفسًا بعضهم من المهاجرين وبعضهم من الأنصار، وقيل كانوا مائة، فلما نزل ﴿ وَأُولُوا ٱلْأَرْحَامِ ﴾ [الأحزاب: ٦] بطلت المواريث بينهم بتلك المؤاخاة. قلت: وسيأتي في الفرائض(٢) من حديث ابن عباس «لما قدمو االمدينة كان يرث المهاجري الأنصاري دون ذوى رحمه بالأخوة التي آخي رسول الله ﷺ بينهما، فنزلت»، وعند أحمد من رواية عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده نحوه. قال السهيلي: آخي بين أصحابه ليذهب عنهم وحشة الغربة ويتأنسوا من مفارقة الأهل والعشيرة ويشد بعضهم أزر بعض، فلما عز الإسلام واجتمع الشمل وذهبت الوحشة أبطل المواريث وجعل المؤمنين كلهم إخوة وأنزل ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً ﴾[الحجرات: ١٠] يعني في التوادد وشمول الدعوة .

واختلفوا في ابتدائها: فقيل: بعدالهجرة بخمسة أشهر، وقيل: بتسعة، وقيل: وهو يبني المسجد، وقيل: قبل بنائه، وقيل: بسنة وثلاثة أشهر قبل/ بدر، وعند أبي سعيد في «شرف المصطفى» كان الإخاء بينهم في المسجد. وذكر محمد بن إسحاق المؤاخاة فقال: «قال  $\frac{\mathsf{v}}{}$ رسول الله ﷺ لأصحابه بعد أن هاجر: تآخوا أخوين أخوين، فكان هو وعلي أخوين، وحمزة وزيد بن حارثة أخوين، وجعفر بن أبي طالب ومعاذ بن جبل أخوين»، وتعقبه ابن هشام بأن جعفرًا كان يومئذ بالحبشة، وفي هذا نظر، وقد تقدم، ووجهها العماد بن كثير بأنه أرصده لأخوته حتى يقدم، وفي تفسير سنيد: آخي بين معاذ وابن مسعود، وأبو بكر وحارجة بن زيد أخوين، وعمر وعتبان بن مالك أخوين. وقد تقدم في أوائل الصلاة قول عمر: «كان لي أخ من الأنصار»،

<sup>(</sup>۱) (٨/ ٤٨٥)، كتاب مناقب الأنصار، باب٣.

<sup>(</sup>١٥/ ٥٥٩)، كتاب الفرائض، باب١٦، ح٧٤٧٠.

وفسر بعتبان، ويمكن أن يكون أخوته له تراخت كما في أبي الدرداء وسلمان، ومصعب بن عمير وأبو أيوب أخوين، وأبو حذيفة بن عتبة وعباد بن بشر أخوين، ويقال: بل عمار وثابت بن قيس؛ لأن حذيفة إنما أسلم زمان أحد.

وأبو ذر والمنذر بن عمرو أخوين، وتُعقب بأن أبا ذر تأخرت هجرته، والجواب كما في جعفر، وحاطب بن أبي بلتعة وعويم بن ساعدة أخوين وسلمان وأبو الدرداء أخوين، وتُعقب بأن سلمان تأخر إسلامه وكذا أبو الدرداء، والجواب ما تقدم في جعفر، وكان ابتداء المؤاخاة أوائل قدومه المدينة، واستمر يجددها بحسب من يدخل في الإسلام أو يحضر إلى المدينة، والإنحاء بين سلمان وأبي الدرداء صحيح كما في الباب، وعند ابن سعد: «وآخى بين أبي الدرداء وعوف بن مالك» وسنده ضعيف، والمعتمد ما في الصحيح، وعبد الرحمن بن عوف وسعد بن الربيع مذكور في هذا الباب. وسمى ابن عبد البر جماعة آخرين.

وأنكر ابن تيمية في كتاب الرد على ابن المطهر الرافضي المؤاخاة بين المهاجرين وخصوصًا مؤاخاة النبي العلي قال: لأن المؤاخاة شرعت لإرفاق بعضهم بعضًا ولتأليف قلوب بعضهم على بعض فلا معنى لمؤاخاة النبي الأحد منهم ولا لمؤاخاة مهاجري لمهاجري، وهذا رد للنص بالقياس وإغفال عن حكمة المؤاخاة لأن بعض المهاجرين كان أقوى من بعض بالمال والعشيرة والقوى، فآخى بين الأعلى والأدنى ليرتفق الأدنى بالأعلى ويستعين الأعلى بالأدنى، وبهذا تظهر مؤاخاته الله علي؛ لأنه هو الذي كان يقوم به من عهد الصبا من قبل البعثة واستمر، وكذا مؤاخاة حمزة وزيد بن حارثة؛ لأن زيدًا مولاهم فقد ثبت أخوتهما وهما من المهاجرين. وسيأتي في عمرة القضاء (١) قول زيد بن حارثة: إن بنت حمزة بنت أخى.

وأخرج الحاكم وابن عبد البربسند حسن عن أبي الشعثاء عن ابن عباس «آخى النبي على الزبير وابن مسعود»، وهما من المهاجرين. قلت: وأخرجه الضياء في المختارة من المعجم الزبير للطبراني وابن تيمية يصرح بأن أحاديث المختارة أصح وأقوى من أحاديث المستدرك، وقصة المؤاخاة الأولى أخرجها الحاكم من طريق جميع بن عمير عن ابن عمر «آخى رسول الله على بين أبي بكر وعمر، وبين طلحة والزبير، وبين عبد الرحمن بن عوف وعثمان وذكر جماعة قال: فقال على: يا رسول الله إنك آخيت بين أصحابك فمن أخي؟ قال: فأنا أخوك» وإذا

<sup>(</sup>١) (٩/ ٣٥٠)، كتاب المعازي، باب٤٠ ، ح ٤٢٥١.

انضم هذا إلى ما تقدم تقوى به، وقد تقدم في «باب الكفالة» (١) قبيل كتاب الوكالة الكلام على حديث «لا حلف في الإسلام» بما يغني عن الإعادة، وقد سبق كلام السهيلي في حكمة ذلك الميراث، وسيأتي في الفرائض (٢) حديث ابن عباس «كان المهاجرون لما قدموا المدينة يرث المهاجري الأنصاري دون ذوي رحمه للأخوة».

#### الحديث الأول:

قوله: (وقال عبد الرحمن بن عوف: آخى النبي على بيني وبين سعد بن الربيع) هو طرف من حديث تقدم موصولاً في أوائل البيوع (٣) من طريق إبراهيم بن سعد عن أبيه وهو سعد بن إبراهيم بن عبد الرحمن بن عوف عن جده قال: «قال عبد الرحمن بن عوف لما قدمنا المدينة آخى النبي على بيني وبين سعد بن الربيع، فقال سعد: إني أكثر/ الأنصار مالاً فأقاسمك مالي» الحديث، وظن الشيخ عماد الدين بن كثير أن البخاري أشار بهذا التعليق إلى حديث أنس فقال: قصة عبد الرحمن لا تعرف مسندة عنه، وإنما أسندها البخاري وغيره عن أنس، قال: فلعل البخاري أراد أن أنساً حملها عن عبد الرحمن بن عوف. انتهى. والذي ادعاه مردو دلثبوته في الصحيح.

#### الحديث الثاني:

قوله: (وقال أبو جحيفة آخى النبي على بين سلمان وأبي الدرداء) هو طرف من حديث وصله بتمامه في كتاب الصيام (٤)، والغرض منه التنبيه على تسمية من وقع الإخاء بينهم من المهاجرين والأنصار، فذكر هذا والذي بعده من إخاء سعد بن الربيع وعبد الرحمن بن عوف، ولمسلم من طريق ثابت عن أنس «آخى النبي على بين أبي طلحة وأبي عبيدة»، وتقدم في الإيمان (٥) حديث عمر «كان لي أخ من الأنصار وكنا نتناوب النزول»، وذكر ابن إسحاق أنه عتبان بن مالك، وكان أبو بكر الصديق وحارثة بن زيد أخوين فيما ذكره ابن إسحاق أيضًا.

الحديث الثالث: حديث أنس في قصة إخاء سعد بن الربيع وعبد الرحمن بن عوف وسيأتي شرحه في كتاب النكاح (٦).

<sup>(</sup>۱) (۲/۲۷)، كتاب الكفالة، باب۲، ح۲۲۹٤.

<sup>(</sup>٢) (١٥/ ٤٥٩)، كتاب الفرائض، باب١٦، ح١٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) (٥/٠٠٥)، كتاب البيوع، باب١، ح٢٠٤٨.

<sup>(</sup>٤) (٥/ ٣٨٠)، كتاب الصوم، باب ٥، ح١٩٦٨.

<sup>(</sup>٥) (١/ ٣٢٤)، بل هو في كتاب العلم، باب ٢٧، ح ٨٩.

<sup>(</sup>٦) (١١/ ٥٢٠)، كتاب النكاح، باب، ٦٨، ح١٦٧٥.

فقد علا شأنه فهو علو معنوي، وأما ما وقع عند مسلم من حديث ثوبان رفعه «ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر، فإذا اجتمعا فعلا مني الرجل مني المرأة أذكرا بإذن الله، وإذا علا مني المرأة مني الرجل أنثا بإذن الله فهو مشكل من جهة أنه يلزم منه اقتران الشبه للأعمام إذا علا ماء الرجل ويكون ذكرًا لا أنثى وعكسه، والمشاهد خلاف ذلك؛ لأنه قد يكون ذكرًا ويشبه أخواله لا أعمامه وعكسه، قال القرطبي (١): يتعين تأويل حديث ثوبان بأن المراد بالعلو السبق.

قلت: والذي يظهر ما قدمته وهو تأويل العلو في حديث عائشة، وأما حديث ثوبان فيبقى العلو فيه على ظاهره فيكون السبق علامة التذكير والتأنيث والعلو علامة الشبه فيرتفع الإشكال، وكأن المراد بالعلو الذي يكون سبب الشبه بحسب الكثرة بحيث يصير الآخر مغموراً فيه فبذلك يحصل الشبه. وينقسم ذلك ستة أقسام: الأول أن يسبق ماء الرجل ويكون أكثر فيحصل له الذكورة والشبه، والثاني عكسه، والثالث أن يسبق ماء الرجل ويكون ماء المرأة أكثر فتحصل الذكورة والشبه للمرأة، والرابع عكسه، والخامس أن يسبق ماء الرجل ويستويان فيذكر ولا يختص بشبه، والسادس عكسه.

قوله: (قوم بهت) بضم الموحدة والهاء ويجوز إسكانها جمع بهيت كقضيب وقضب وقلب، وهو الذي يبهت السامع بما يفتريه عليه من الكذب، ونقل الكرماني (٢) أن مفرده بهوت بفتح أوله.

قوله: (فاسألهم) في رواية الفزاري عن حميد عند النسائي «إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم عنى بهتوني عندك».

قوله: (فجاءت اليهود) زاد في رواية الفزاري «ودخل عبدالله داخل البيت»، وفي رواية عبدالله بن/ بكر عن حميد «فأرسل إلى اليهود فجاءوا. . . » الحديث ظاهره التعميم، والذي يقتضيه السياق تخصيص من كان له بعبدالله بن سلام تعلق وأقرب ذلك عشيرته من بني قينقاع، فقد ذكر ابن إسحاق فيهم فقال في أوائل الهجرة من كتاب المغازي في ذكر من كان من اليهود: ومن بني قينقاع: زيد بن اللصيت، وسعد بن حنيف، ومحمود بن سيحان، وعزيز بن أبي عزيز، وعبدالله بن الصيف، وسويد بن الحارث، ورفاعة بن قيس، وفنحاص وأشيع ونعمان ابن أضا، وبحري بن عمرو، وشأس بن قيس، وشأس بن عدي، وزيد بن الحارث، ونعمان

778

<sup>(</sup>١) المفهم (١/ ٥٧١).

<sup>(7) (01/031</sup>\_731).

ابن عمرو، وسكين بن أبي سكين، وعدي بن زيد، ونعمان بن أبي أوفى، ومحمود بن دحية ومالك بن الصيف، وكعب بن راشد، وعازر، ورافع بن أبي رافع، وخالد وأزار ابني أبي أزار، ورافع بن حارثة، ورافع بن حريملة، ورافع بن خارجة، ومالك بن عوف، ورفاعة بن [زيد ابن] التابوت، وعبد الله بن سلام بن الحارث، وكان حبرهم وأعلمهم، وكان اسمه الحصين فسماه رسول الله على لما أسلم عبد الله، فهؤلاء بنو قينقاع.

قوله: (عن عمرو) هو ابن دينار.

قوله: (باع شريك لي دراهم في السوق نسيئة) قد تقدم شرحه في كتاب الشركة (۱)، والغرض منه هنا قوله: «قدم علينا المدينة ونحن نتبايع» فإنه يستفاد منه أنه على المدينة ونحن نتبايع، فإنه يستفاد منه أنه على المعاملات إلا ما استثناه فبينه لهم.

## ٢٥-باب إِثْيَانِ الْيَهُودِ النَّبِيُّ عِيْكَ لِلَّهِ حِينَ قَدِمَ الْمَدِينَةَ

﴿ هَادُوا ﴾ : صَارُوا يَهُودًا . وَأَمَّا قَوْلُهُ : ﴿ هُدْنَا ﴾ تُبُّنَا . هَائِدٌ : تَائِبٌ

٣٩٤١ حَدَّثَنَا مُسْلِمُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ حَدَّثَنَا قُرَّةُ عَنْ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «لَوْ آمَنَ بِي عَشَرَةٌ مِنَ الْيَهُودِ لآمَنَ بِي الْيَهُودُ».

٣٩٤٢ عَنْ قَيْسِ بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ طَارِقِ بْنِ شِهَابٍ عَنْ أَبِي مُوسَى رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: دَخَلَ النَّبِيُّ عَيْقِ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: دَخَلَ النَّبِيُّ عَيْقِ الْمَدِينَةَ وَإِذَا أَنَاسٌ مِنَ الْيَهُودِ يُعَظِّمُونَ عَاشُورَاءَ وَيَصُومُونَهُ، فَقَالَ النَّبِيُ عَيْقِ: «نَحْنُ أَحَقُ بِصَوْمِهِ» فَأَمَرَ بِصَوْمِهِ.

[تقدم في: ٢٠٠٥]

٣٩٤٣ حَدَّثَنَا زِيَادُ بْنُ أَيُّوبَ حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ حَدَّثَنَا أَبُو بِشْرِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: لَمَّا قَدِمَ النَّبِيُّ ﷺ الْمَدِينَةَ وَجَدَ الْيَهُودَ يَصُومُونَ عَاشُورَاءَ، فَسُيْلُوا عَنْ ذَلِكَ فَقَالُوا: هَذَا الْيَوْمُ الَّذِي أَظْفَرَ اللَّهُ فِيهِ مُوسَى وَيَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى فِرْعَوْنَ، وَنَحْنُ نَصُومُهُ تَعْظِيمًا لَهُ. فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «نَحْنُ أَوْلَى بِمُوسَى مِنكُمْ». ثُمَّ أَمَرَ بِصَوْمِهِ.

[تقدم في: ٢٠٠٤، الأطراف: ٣٣٩٧، ٤٧٨٠، ٣٣٩٧]

٣٩٤٤ حَدَّثَنَا عَبْدَانُ حَدَّثَنَا عَبْدُ اللَّهِ عَنْ يُونُسَ عَنِ الزُّهْرِيِّ قَالَ: أَخْبَرَنِي عُبَيْدُ اللَّهِ بْنُ

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۳۱۷)، كتاب الشركة، باب ۱۰ ، ح ۲٤۹۷.

عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُتْبَةَ عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ النَّبِيَّ عَلِي كَانَ يَسْدِلُ شَعْرَهُ، وَكَانَ الْمُشْرِكُونَ يَفْرُقُونَ رُءُوسَهُمْ، وَكَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَسْدِلُونَ رُءُوسَهُمْ، وَكَانَ النَّبِيُّ ﷺ يُحِبُّ ٧- مُوافَقَةَ أَهْلِ الْكِتَابِ فِيمَالَمْ يُؤْمَرْ فِيهِ بِشَيْءٍ ، / ثُمَّ فَرَقَ النَّبِيُّ عَلِيْ رَأْسَهُ.

[تقدم في: ٣٥٥٨، الأطراف: ٩١٧]

٣٩٤٥ ـ حَدَّثِنِي زِيَادُ بْنُ أَيُوبَ حَدَّثَنَا هُشَيْمٌ أَخْبَرَنَا أَبُو بِشْرٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: هُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ جَزَّءُوهُ أَجْزَاءً فَآمَنُوا بِبَعْضِهِ وَكَفَرُوا بِبَعْضِهِ.

[الحديث: ٣٩٤٥، طرفاه في: ٤٧٠٥، ٢٠٧٦]

قوله: (باب إتيان اليهود النبي على حين قدم المدينة) وذكر ابن عائذ من طريق عروة أن أول من أتاه منهم أبو ياسر بن أخطب أخو حيي بن أخطب فسمع منه «فلما رجع قال لقومه: أطيعوني فإن هذا النبي الذي كنا ننتظر، فعصاه أخوه وكان مطاعًا فيهم، فاستحوذ عليه الشيطان فأطاعوه على ما قال»، وروى أبو سعيد في «شرف المصطفى» من طريق سعيدبن جبير «جاء ميمون بن يامين \_ وكان رأس اليهود \_ إلى رسول الله علي فقال: يا رسول الله ابعث إليهم فاجعلني حكمًا، فإنهم يرجعون إليَّ. فأدخله داخلًا، ثم أرسل إليهم فأتوه فخاطبوه فقال: اختاروا رجلًا يكون حكمًا بيني وبينكم. قالوا: قد رضينا ميمون بن يامين. فقال: اخرج إليهم. فقال: أشهد أنه رسول الله. فأبوا أن يصدقوه، وذكر ابن إسحاق أن النبي علي وادع اليهود لما قدم المدينة وامتنعوا من اتباعه، فكتب بينهم كتابًا، وكانوا ثلاث قبائل: قينقاع والنضير وقريظة، فنقض الثلاثة العهد طائفة بعد طائفة، فمَنَّ على بني قينقاع وأجلى بني النضير، واستأصل بني قريظة، وسيأتي بيان ذلك كله مفصلاً إن شاء الله تعالى، وذكر ابن إسحاق أيضًا عن الزهري «سمعت رجلاً من مزينة يحدث سعيد بن المسيب عن أبي هريرة أن أحبار يهود اجتمعوا في بيت المدراس حين قدم النبي ﷺ المدينة فقالوا: غدَّا انطلقوا إلى هذا الرجل فاسألوه عن حدالزاني» فذكر الحديث.

قوله: (﴿هَادُوا﴾: صَارُوا يَهُودًا، وأما قوله: ﴿هُدْنَا﴾: تبنا، هائد: تاثب) قال أبو عبيدة (١) في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ ﴾ [المائدة: ٤١] هو هنا من الذين تهودوا فصاروا يهودًا". وقال (٢) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا هُدَّنَا ٓ إِلَيْكُ ﴾ [الأعراف: ١٥٦] أي تبنا إليك.

<sup>(</sup>١) مجازالقرآن(١/١٦٦).

<sup>(</sup>۲) مجاز القرآن (۱/ ۲۲۹).

ثم ذكر فيه خمسة أحاديث: الأول:

قوله: (حدثنا قرة) هو ابن خالد، ومحمد هو ابن سيرين والإسناد كله بصريون.

قوله: (لو آمن بي عشرة من اليهود لآمن بي اليهود) في رواية الإسماعيلي "لم يبق يهودي إلا أسلم" وكذا أخرجه أبو سعيد في "شرف المصطفى"، وزاد في آخره قال: "قال كعب: هم الذين سماهم الله في سورة المائدة"، فعلى هذا فالمراد عشرة مختصة وإلا فقد آمن به أكثر من عشرة، وقيل: المعنى لو آمن بي في الزمن الماضي كالزمن الذي قبل قدوم النبي على المدينة أو حال قدومه، والذي يظهر أنهم الذين كانوا حينئذ رؤساء في اليهود ومن عداهم كان تبعًا لهم، فلم يسلم منهم إلا القليل كعبد الله بن سلام وكان من المشهورين بالرياسة في اليهود عند قدوم النبي بي النضير أبو ياسر بن أخطب وأخوه حيى بن أخطب وكعب بن الأشرف ورافع ابن أبي الحقيق، ومن بني قينقاع عبد الله بن حنيف وفنحاص ورفاعة بن زيد، ومن بني قريظة الزبير بن باطيا وكعب بن أسد وشمويل بن زيد، فهؤ لاء لم يثبت إسلام أحد منهم، وكان كل الزبير بن باطيا وذووه من رؤساء منهم رئيسًا في اليهود ولو أسلم لا تبعه جماعة منهم، فيحتمل أن يكونوا المراد، وقد روى أبو نعيم في "الدلائل" من وجه آخر الحديث بلفظ "لو آمن بي الزبير بن باطيا وذووه من رؤساء يهود لأسلموا كلهم"، وأغرب السهيلي فقال: لم يسلم من أحبار اليهود إلا اثنان يعني عبد الله ابن سلام وعبد الله بن صوريا، كذا قال، ولم أر لعبد الله بن صوريا إسلامًا من طريق صحيحة، وإنما نسبه السهيلي في موضع آخر لتفسير/ النقاش، وسيأتي في "باب أحكام أهل الذمة" من كتاب المحاربين ("شيء يتعلق بذلك.

ووقع عندابن حبان قصة إسلام جماعة من الأحبار كزيدبن سعفة مطولاً، وروى البيهقي أن يهوديًا سمع النبي على يقرأ سورة يوسف فجاء ومعه نفر من اليهود فأسلموا كلهم، لكن يحتمل أن لا يكونوا أحبارًا، وحديث ميمون بن يامين قد تقدم في الباب، وأخرج يحيى بن سلام في تفسيره من وجه آخر عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة هذا الحديث فقال: «قال كعب إنما الحديث اثنا عشر لقول الله تعالى: ﴿ وَبَعَثُ نَامِنْهُ مُ اتَّنَى عَشَرَ نَقِيبًا ﴾ [المائدة: ١٢] فسكت أبو هريرة»، قال ابن سيرين: أبو هريرة عندنا أولى من كعب، قال يحيى بن سلام: وكعب أيضًا صدوق؛ لأن المعنى عشرة بعد الاثنين وهما عبد الله بن سلام ومخيريق، كذا قاله وهو معنوي.

<sup>(</sup>۱) (۱/ ۱۸۳، ۱۸۶)، کتاب الحدود، باب ۳۷، ح ۱۸۸۱.

الحديث الثاني:

قوله: (حدثنا أحمد أو محمد بن عبيد الله) بالتصغير، وفي رواية السرخسي والمستملي «ابن عبد الله» مكبر والأول أصح وأشهر (١)، واسم جده سهيل وهو الغداني بضم المعجمة وتخفيف المهملة، شك البخاري في اسمه هنا، وقد ذكره في التاريخ (٢) فيمن اسمه أحمد بغير شك.

قوله: (عن أبي موسى) وقع لبعضهم عن أبي مسعود وهو غلط.

قوله: (دخل النبي) في رواية الكشميهني «قدم»، وقد تقدم الكلام عليه في الصيام (٣).

الحديث الثالث: حديث ابن عباس في المعنى:

قوله: (لما قدم النبي المدينة وجداليهوديصومون عاشوراء) استشكل هذا لأن قدومه النما كان في ربيع الأول، وأجيب باحتمال أن يكون علمه بذلك تأخر إلى أن دخلت السنة الثانية، قال بعض المتأخرين: يحتمل أن يكون صيامهم كان على حساب الأشهر الشمسية فلا يمتنع أن يقع عاشوراء في ربيع الأول ويرتفع الإشكال بالكلية. هكذا قرره ابن القيم في «الهدي» قال: وصيام أهل الكتاب إنما هو بحساب سير الشمس. قلت: وما ادعاه من رفع الإشكال عجيب؛ لأنه يلزم منه إشكال آخر وهو أن النبي في أمر المسلمين أن يصوموا عاشوراء بالحساب، والمعروف من حال المسلمين في كل عصر في صيام عاشوراء أنه في المحرم لا في غيره من الشهور، نعم وجدت في الطبراني بإسناد جيد عن زيد بن ثابت قال: «ليس يوم عاشوراء باليوم الذي يقول الناس، إنماكان يوم تستر فيه الكعبة وتقلس فيه الحبشة، وكان يدور في السنة، وكان الناس يأتون فلانًا اليهودي يسألونه، فلما مات أتوا زيد بن ثابت فسألوه».

فعلى هذا فطريق الجمع أن تقول كان الأصل فيه ذلك، فلما أمر النبي على بصيام عاشوراء رده إلى حكم شرعه وهو الاعتبار بالأهِلَّة فأخذ أهل الإسلام بذلك، لكن في الذي ادعاه أن أهل الكتاب يبنون صومهم على حساب الشمس نظر، فإن اليهود لا يعتبرون في صومهم إلا

<sup>(</sup>١) قال أبو عبدالله الحاكم في المدخل (ق١٨٦/ أ)، والكلاباذي في الهداية (١/ ٣٩) هو أحمد بن عبدالله الغداني البصري .

<sup>(</sup>٢) الكبير (٢/٤)، نقله ابن حجر عن الجياني في التقييد (٣/ ٩٤٨).

<sup>(</sup>٣) (٥/ ٤٣٥)، كتاب الصوم، باب ٢٩، ح٥٠٠٠.

بالأهلة، هذا الذي شاهدناه منهم، فيحتمل أن يكون فيهم من كان يعتبر الشهور بحساب الشمس لكن لا وجود له الآن، كما انقرض الذين أخبر الله عنهم أنهم يقولون عزير ابن الله، تعالى الله عن ذلك. وفي الحديث إشكال آخر سبق الجواب عنه في كتاب الصيام (١٠).

قوله: (فأمر بصومه) في رواية الكشميهني «ثم أمر بصومه».

الحديث الرابع: حديث ابن عباس (أن النبي عليه كان يسدل شعره) أي يرخيه .

قوله: (عن عبيدالله بن عبدالله) هذا هو المحفوظ عن الزهري، ورواه مالك في «الموطأ» عن الزهري من فوقه، وأغرب حماد بن خالد فرواه عن مالك عن الزهري عن أنس، قال أحمد بن حنبل: أخطأ فيه حماد بن خالد والمحفوظ عن الزهري «عن عبيدالله بن عبدالله عن ابن عباس».

قوله: (ثم يفرقون) بفتح أوله وضم ثالثه.

قوله: (ثم فرق النبي ﷺ رأسه) بفتح الفاء والراء الخفيفة، وقد سبق شرحه في صفة النبي ﷺ (٢)، وفيه دليل على أنه ﷺ كان يوافق أهل الكتاب إذا خالفوا عبدة الأوثان أخذًا بأخف الأمرين، فلما فتحت مكة/ ودخل عباد الأوثان في الإسلام رجع إلى مخالفة باقي الكفار وهم أهل ٧٧٧ الكتاب.

الحديث الخامس: حديث ابن عباس (قال: هم أهل الكتاب جزءوه أجزاءً فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه) زاد الكشميهني: يعني قول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ جَعَـٰلُوا الْقُرَّهَانَ عِضِينَ اللَّهُ ﴾ [الحجر: ٩١].

### ٥٣ - باب إِسْلام سَلْمَانَ الْفَارِسِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ

٣٩٤٦ حَدَّثَ نَا الْحَسَنُ بْنُ عُمَرَ بْنِ شَقِيقٍ حَدَّثَ نَا مُعْتَمِرٌ قَالَ أَبِي. ح. وَحَدَّثَنَا أَبُو عُثْمَانَ: عَنْ سَلْمَانَ الْفَارِسِيِّ أَنَّهُ تَذَاوَلَهُ بِضْعَةَ عَشَرَ مِنْ رَبِّ إِلَى رَبِّ.

٣٩٤٧ \_ حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ يُوسُفَ حَدَّثَنَا سُفْيَانُ عَنْ عَوْفٍ عَنْ أَبِي عُثْمَانَ قَالَ: سَمِعْتُ سَلْمَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يَقُولُ: أَنَا مِنْ رَامَ هُرْمُزَ.

٣٩٤٨ ـ حَدَّثَنَا الْحَسَنُ بْنُ مُدْرِكِ حَدَّثَنَا يَحْيَى بْنُ حَمَّادٍ أَخْبَرَنَا أَبُو عَوَانَةَ عَنْ عَاصِم

<sup>(</sup>١) (٥/ ٤٣٥)، كتاب الصوم، باب٦٩، ح٢٠٠٥.

<sup>(</sup>۲) (۸/ ۲۰۲)، كتاب المناقب، باب۲۳، ح۳۵۵۸.

الأَحْوَلِ عَنْ أَبِي عُثْمَانَ عَنْ سَلْمَانَ قَالَ : فَتْرَقُّ بَيْنَ عِيسَى وَمُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِمَا وَسَلَّمَ سِتُّمِا ثَةِ سَنَة .

قوله: (باب إسلام سلمان الفارسي) تقدمت ترجمته في البيوع (١).

قوله: (قال أبي) هو سليمان بن طرخان التيمي و أبو عثمان هو النهدي .

قوله: (تداوله بضعة عشر من رب إلى رب) أي من سيد إلى سيد، وكأنه لم يبلغه حديث أبي هريرة في النهي عن إطلاق رب على السيد، وقد مر في البيوع، وقد تقدم تفسير البضع وأنه من الثلاث إلى العشر على المشهور، وذكر ابن حبان والحاكم من طريق ابن عباس عن سلمان في قصته أنه كان ابن ملك، وأنه خرج في طلب الدين هاربًا، وأنه انتقل من عابد إلى عابد إلى أن قدم يثرب، وقد تقدم في الشراء من المشركين من كتاب البيوع (٢) كيفية إسلام سلمان ومكاتبة الذي كان في رقه على غرس الودي. وزعم الداودي أن ولاء سلمان كان لأهل البيت لأنه أسلم على يد النبي فكان ولاؤه له، وتعقبه ابن التين بأنه ليس مذهب مالك، قال: والذي كاتب سلمان كان مستحقًا لولائه إن كان مسلمًا، وإن كان كافرًا فولاؤه للمسلمين. قلت: وفاته من وجوه الرد عليه أن النبي على لا يورث فلا يورث عنه الولاء أيضًا إن قلنا بولاء الإسلام على تقدير التنزل.

قوله: (أنا من رام هرمز) في رواية بشر بن المفضل عن عوف بلفظ «أنا من أهل رام هر مز» بفتح الراء والميم وضم الهاء والميم بينهما راء ساكنة ثم زاي، مدينة معروفة بأرض فارس بقرب عراق العرب، ووقع في حديث ابن عباس عند أحمد وغيره أن سلمان كان من أصبهان، ويمكن الجمع باعتبارين.

قوله: (فترة بين عيسى ومحمد عليهما الصلاة والسلام ستمائة سنة) والمراد بالفترة المدة التي لا يبعث فيها رسول من الله، ولا يمتنع أن ينبأ فيها من يدعو إلى شريعة الرسول الأخير، ونقل ابن الجوزي (٣) الاتفاق على ما اقتضاه حديث سلمان هذا، وتُعقب بأن الخلاف في ذلك منقول، فعن قتادة «خمسمائة وستين سنة» أخرجه عبد الرزاق عن معمر عنه، وعن الكلبي «خمسمائة وأربعين»، وقيل: أربعمائة سنة، ووجه تعلق هذه الأحاديث بإسلام سلمان

<sup>(</sup>١) (٥/ ٦٩٤)، كتاب البيوع، باب١٠٠.

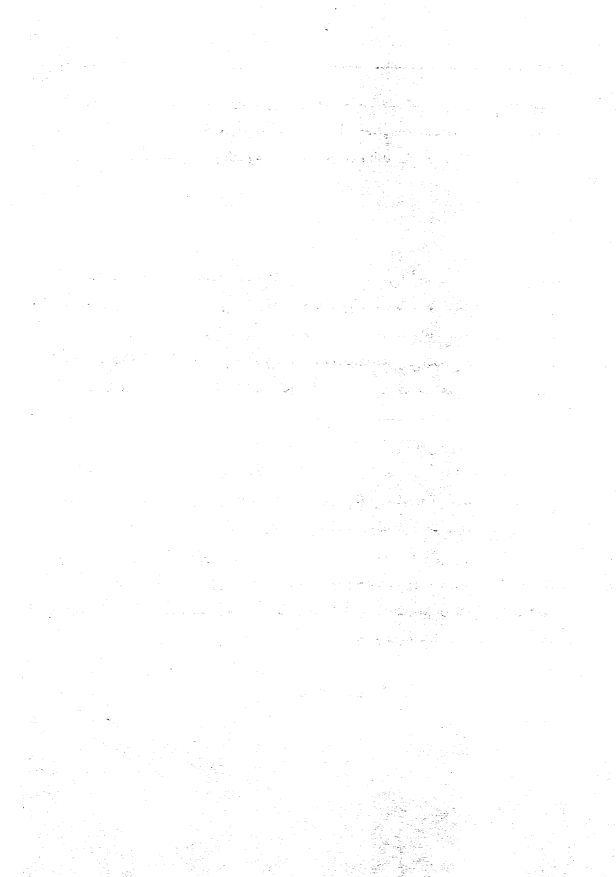
<sup>(</sup>٢) (٥/ ٦٩٥)، كتاب البيوع، باب١٠٠.

٣) كشف المشكل (٤/ ٣٥، رقم ٢٣٢٦/ ٢٨٣٤).

الإشارة إلى أن الأحاديث التي وردت في سياق قصته ما هي على شرط البخاري في الصحيح، وإن كان إسناد بعضها صالحًا، وأما أحاديث الباب فمحصلها أنه أسلم بعد أن تداوله جماعة بالرق، / وبعد أن هاجر من وطنه وغاب عنه هذه المدة الطويلة حتى مَنَّ الله عليه بالإسلام \_\_\_\_\_\_\_ طوعًا.

#### خاتمة

اشتملت أحاديث المبعث وما بعدها من الهجرة وغيرها من الأحاديث المرفوعة على مائة وعشرين حديثا، الموصول منها مائة وثلاثة أحاديث والبقية معلقات ومتابعات، المكرر منها فيه وفيما مضى سبعة وسبعون حديثا والخالص ثلاثة وأربعون، وافقه مسلم على تخريجها سوى حديث خباب «لقد كان من قبلكم يمشط»، وحديث عمر وبن العاص في «أشد ما صنعه المشركون»، وحديث عبد الله «آذنت بالجن شجرة»، وحديث ابن عمر في إسلام عمر، وحديث سواد بن قارب، وحديث عمر «يا جليح»، وحديث ابن عباس في قوله: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا وحديث أم خالد بنت خالد بن سعيد في الخميصة، وحديث ابن عباس في قوله: ﴿ وَمَاجَعَلْنَا وحديث أم خالد بنت حالا بي خالاي العقبة»، وحديث ابن عمر وعائشة «لا هجرة بعد الفتح»، وحديث ابن عمر وعائشة «لا هجرة بعد الفتح»، وحديث أنس في شأن الهجرة وفيه قصة سراقة ولم يسمه، وحديث عمر مع أبي موسى الهجرة، وحديث أنس في شأن الهجرة وفيه قصة سراقة ولم يسمه، وحديث عمر مع أبي موسى في ذكر الهجرة، وحديث ابن عمر في البيعة، وحديث عائشة أن أبا بكر تزوج امرأة من كلب وفيه الشعر، وحديث البراء في أول من قدم المدينة، وحديث سهل «ما عدوا من المبعث»، وحديث ابن عباس في تفسير ﴿ جَمَالُوا ٱلْقُرْمَانَ عِضِينَ ﴾ وأحاديث سلمان الثلاثة في إسلامه. وحديث ابن عباس في تفسير ﴿ جَمَالُوا ٱلْقُرْمَانَ عِضِينَ ﴾ وأحاديث سلمان الثلاثة في إسلامه. وفيه من الآثار عن الصحابة فمن بعدهم أربعة آثار أو خمسة. والله أعلم بالصواب.



#### فهرس الجزء الثامن من فتح الباري تابع (٦٠-كتاب الأنبياء)

#### أحاديث رقم ٣٤٠٧ ٣٤٨٨

| الصفحة                          | الباب                                                                                                        |
|---------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| o                               | ٣١ـوفاة موسى وذكره بعد                                                                                       |
| 18                              | ٣٢ ـ قول الله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ ٱللَّهُ مَشَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَمْرَأَتَ فِرْعَوْنَ                  |
| 17                              | ٣٣ ﴿ ﴿ إِنَّ قَدْرُونَ كَاكَ مِن قَوْمِ مُوسَىٰ ﴾                                                            |
| ١٨                              | ٣٤ ـ قول الله تعالى: ﴿ ﴿ وَإِلَىٰ مَدِّينَ أَخَاهُرَ شُمَّيَّكُأَ ﴾                                          |
| Y•                              | ٣٥_قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾                                                  |
| YE                              | ٣٦- ﴿ وَسَنَلَهُمْ عَنِ ٱلْقَرْكِةِ الَّتِي كَانَتْ خَاضِرَةَ ٱلْبَحْرِ ﴾                                    |
| Yo                              | ٣٧ ـ قوله تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُر دَ زَبُورًا ﴾                                                         |
| Y9                              | ٣٨ أحب الصلاة إلى الله صلاة داود                                                                             |
| 79                              | ٣٩ ﴿ وَٱذْكُرُ عَبْدَنَا مَا وُرِدَذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُۥ أَوَّابُ﴾                                          |
| ٣٢                              | • ٤ ـ قول الله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لِدَاوُرُدَسُلَيْمُنَّ ﴾                                                 |
| £7                              | ا ٤_قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْءَ الْيَنَا لُقَمَٰنَ ٱلْحِكْمَةَ أَنِ ٱشْكُرْ لِلَّهِ ﴾                       |
| ٤٨                              | ٤٠٠ ﴿ وَأَضْرِبَ لَمُهُم مَّنُكُ أَصْحَبَ الْقَرَيَةِ ﴾                                                      |
| ٤٩                              | ٤٣ـقول الله تعالى: ﴿ ذِكُرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدُمُ زَكَرِيًّا ﴾                                           |
|                                 | ٤٤ ـ قول الله تعالى: ﴿ وَٱذْكُرْ فِي ٱلْكِئْكِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا مَكَانَا              |
| عَلَىٰ نِسَآهِ ٱلْعَكَمِينَ﴾ ٥٣ | ٥٥-﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتِهِكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَفَىٰكِ وَطَهَّرَكِ وَأَصْطَفَىٰكِ         |
|                                 | ٤٦ ـ قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَتَهِكَةُ يَكُمْرِيكُمُ إِنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِّنْهُ ﴾ |
| هِ إِلَّا ٱلْحَقُّ ﴾ ٩٥         | ٤٧ ـ قوله: ﴿ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِتَابِ لَا تَضَّلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَــُقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ           |
| ٠٠٠٠ ٣٠٠٠ ٣٠٠                   | <ul> <li>٤٨ - قول الله: ﴿ وَأَذْكُرُ فِي ٱلْكِئْكِ مَرْيَمَ إِذِ ٱنتَبَذَتْ مِنْ أَهْلِهَا ﴾</li> </ul>      |
| AV                              | ٤٩ ــنزولعيسى بن مريم عليهما السلام                                                                          |
| 97                              | • ٥-ما ذكر عن بني إسرائيل                                                                                    |
| 1.7                             | ٥١ - حديث أرس وأعمر وأقرع في بنيراسه إثبان                                                                   |

| الفهرس          | Y                                                                                        |
|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة          | الباب                                                                                    |
| ۱۰۷             | ٥٢ ﴿ أَرْحَسِبْتَ أَنَّ أَصْحَابَ ٱلْكَهْفِ وَٱلرَّفِيمِ ﴾                               |
| 111             | ٥٣_حديث الغار                                                                            |
| 171             | ۵۶_باب                                                                                   |
|                 |                                                                                          |
|                 | (٦١-كتابالمناقب)                                                                         |
| •               |                                                                                          |
|                 | أحاديث رقم ٣٤٨٩ ـ ٣٦٤٨                                                                   |
| 181             | ١ ـ قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خُلُقَنَّكُمْ مِن ذَّكْرِ وَأُنْثَى ﴾ |
| 10"             | ۲_مناقب قریش                                                                             |
| 104             | ٣ نزل القرآن بلسان قريش ٢٠٠٠                                                             |
| 109             | ٤_نسبة اليمن إلى إسماعيل                                                                 |
| 177             | ه_باب                                                                                    |
| ۱٦٧             | ٦_ذكر أسلم وغفار ومزينة وجهينة وأشجع                                                     |
| ۱۷۲             | ٧ ذكر قحطان                                                                              |
| ١٧٣             | ٨ مايتهي من دعوة الجاهلية                                                                |
| ١٧٥             | ٩_قصة خزاعة                                                                              |
| IVA             | ١٠ قصة إسلام أبي ذر الغفاري رضي الله عنه                                                 |
| IVA             | ١١_قصة زمزم                                                                              |
| IV9             | ١٢_قصة زمزم وجهل العرب                                                                   |
| ۸۰              | ١٣ ـ من انتسب إلى آبائه في الإسلام والجاهلية                                             |
| AY              | ١٤ ـ ابن أخت القوم منهم، ومولى القوم منهم                                                |
| ۸۳ <sup>۰</sup> | ١٥_قصة الحبش وقول النبي ﷺ: يا بني أرفدة                                                  |
| λξ              | ١٦_من أحب أن لا يسب نسبه ،                                                               |
| ۸٥              | ١٧ ـ ما جاء في أسماء رسول الله ﷺ                                                         |
| 91              | ١٨-خاتم النسن                                                                            |
| ۹۳              | ١٩_وفاة النبي ﷺ                                                                          |
| 98              | ٠٠٠.٠٠٠ کنیة النبی ﷺ ٢٠.٠٠٠٠٠٠٠                                                          |

سِي رَسُولِكُمُ

| الفهرس ٧٤٩                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------|
| الباب الصفحة                                                             |
| ٢١ـباب ٢٠                                                                |
| ٢٢-خاتم النبوة                                                           |
| ٢٣ ـ صفة النبي ﷺ                                                         |
| ٢٤ كان النبي ﷺ تنام عينه ولا ينام قلبه                                   |
| ٢٥ ـ علامات النبوة في الإسلام                                            |
| ٢٦ ـ قول الله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَ هُمٌّ ﴾ |
| ٢٧ ـ سؤال المشركين أن يريهم النبي على آية فأراهم انشقاق القمر            |
| ۲۸_باب ۲۸                                                                |
|                                                                          |
| (٦٢ - كتاب فضائل أصحاب النبي ﷺ)                                          |
| أحاديث رقم ٣٦٧٥_٣٦٤٩                                                     |
| ١_فضائل أصحاب النبي على الله الله الله الله الله الله الله ال            |
| ٢-مناقب المهاجرين وفضلهم                                                 |
| ٣-قول النبي على: سدوا الأبواب إلاباب أبي بكر ٣٢٦                         |
| ٤ فضل أبي بكر بعد النبي ﷺ                                                |
| ٥-قول النبي ﷺ: لوكنت متخذًا خليلاً                                       |
| ٦-مناقب عمر بن الخطاب أبي حفص القرشي العدوي ٢٠٠٠                         |
| ٧_مناقب عثمان بن عفان                                                    |
| ٨_قصة البيعة والاتفاق على عثمان                                          |
| ٩_مناقب علي بن أبي طالب                                                  |
| ١٠_مناقبجعفربن أبي طالب                                                  |
| ١١ ـ ذكر العباس بن عبد المطلب                                            |
| ١٢_مناقب قرابة رسول الله ﷺ                                               |
| ١٣ـمناقب الزبير بن العوام                                                |
| ١٤ ـ ذكر طلحة بن عبيدالله                                                |
| ١٥_مناقب سعدبن أبي وقاص الزهري                                           |

| ـــــالفهرس     | Vo•                                                                                     |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة          | الباب                                                                                   |
| £ £ Y           | ١٦ ـ ذكر أصهار النبي على منهم: أبو العاص بن الربيع                                      |
| <b>ξξξ</b>      | ١٧_مناقب زيدبن حارثة مولى النبي ﷺ                                                       |
| ٤٤٦             | ۱۸_ذکر أسامة بن زید                                                                     |
|                 | <ul> <li>١٩ مناقب عبدالله بن عمر بن الخطاب ١٩ مناقب عبدالله بن عمر بن الخطاب</li> </ul> |
| ٤٥٠             | ٢٠_مناقبعمار وحذيفة                                                                     |
| ٤٥٤             | ٢١ مناقب أبي عبيدة بن المجراح                                                           |
| 807             |                                                                                         |
| ٤٥٦             | ٢٢_مناقب الحسن والحسين                                                                  |
| ٤٦٥             | ۲۲_مناقبالحسن والحسين                                                                   |
| ٤٦٦             | ٢٤_ذكر اورعاش هُوَ يُؤَوِّ وَ                                                           |
| ٤٦٧             | ۲۵_مناقب خالدبن الوليد                                                                  |
| ٤٦٩             | ٢٦_مناقب سالم مولى أبي حذيفة                                                            |
| ٤٧٠             | ٧٧_مناقب عبدالله بن مسعود هي                                                            |
| <b>٤٧</b> ٢     | ۲۸_ذکر معاویة                                                                           |
| ٤٧٤             | ٢٩_مناقب فاطمة                                                                          |
| ٤٧٦             | ٣٠_فضل عائشة                                                                            |
|                 |                                                                                         |
|                 | (٦٣-كتاب مناقب الأنصار)                                                                 |
| e of the second | أحاديث رقم ٣٧٧٦_٣٩٤٨                                                                    |
| ΕΛΥ:            | المناقب الأنصار                                                                         |
| EAO             | ٢_قول النبي ﷺ: لولا الهجرة لكنت امرءًا من الأنصار                                       |
| EA0             | ٣_إخاءالنبي ﷺ بين المهاجرين والأنصار                                                    |
| EAY             | ٤_حبالأنصار من الإيمان                                                                  |
|                 | ٥_قول النبي ﷺ للأنصار: «أنتم أحب الناس إلي»                                             |
|                 | ٢-أتباع الأنصار                                                                         |
|                 |                                                                                         |
|                 |                                                                                         |

| Y61                          | الفهرس ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                      |
|------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| الصفحة                       | الباب                                                                            |
| ى الحوض»                     | ٨_قول النبي ﷺ للأنصار: «اصبرواحتي تلقوني علم                                     |
| <b>£90</b>                   | 9 دعاءان عليه: أصلح الأنصار والمهاجرة                                            |
| كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴾ ٤٩٦ | <ul> <li>١٠ قول الله عز وجل: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ ٱلنَّسِيمِ وَكَوْ</li> </ul> |
| ن مسینهم ۱۹۹                 | ١١_قول النبيﷺ: اقبلوا من محسنهم وتجاوزوا ع                                       |
| o.Y                          | ١٢_مناقب سعدبن معاذ                                                              |
| ٠٠٦                          | ١٣_منقبة أسيدبن حضير، وعبادبن بشر                                                |
| o•V                          | 18_مناقب معاذبن جبل                                                              |
|                              | ۱۵_منقبة سعدبن عبادة                                                             |
| o•q                          | ١٦_مناقب أبي بن كعب                                                              |
| 01                           | ١٧_مناقبزيدبن ثابت                                                               |
| ٥١١                          | ١٨ ـ مناقب أبي طلحة                                                              |
| 017                          | ١٩_مناقب عبدالله بن سلام                                                         |
| 017                          | ۲۱_ذکر جریربن عبدالله البجلی ۲۰۰۰۰۰۰۰                                            |
| 01V                          | ۲۲_ذكر حذيفة بن اليمان العبسى ٢٠                                                 |
| ٥١٨                          | ٢٠ـتزويج النبي ﷺ خديجة وفضلها ٢٠٠٠٠٠٠                                            |
| ٥٣٢                          | ۲۳_ذکر هندبنت عتبة                                                               |
| ٥٣٣                          | ۲٤_حديث زيدبن عمروبن نفيل                                                        |
| ۰۳۹                          | ٢٥_بنيان الكعبة                                                                  |
| ٥٤١                          | ٢٦_أيام الجاهلية٠٠٠                                                              |
| ۰۵۳                          | ٧٧_القسامة في الجاهلية                                                           |
| ٥٦٤                          | ٢٨_مبعث النبي ﷺ                                                                  |
| ۹٦٨                          | ٢٩_مالقي النبري السيالة وأصحابه من المشركين بمكة                                 |
| ۷٦                           | ٣٠ اسلام أبريك الصديق                                                            |
| νν                           | ۳۱_إسلام سعدبن أبي وقاص ۲۰۰۰۰۰۰۰                                                 |
|                              | ٣٢ ـ ذكر الحن وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِنَّ أَنَّهُ ٱمَّ                 |
| ٠٨١                          | ٣٣_إسلام أبير ذر الغفاري ٢٣٠٠٠٠٠٠٠٠                                              |
| ρλη                          | ۳۶_إسلام سعيد بن زيد                                                             |
|                              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                            |