



# •————•

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَوَلاَ تَمُوثُنَّ إِلَا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴿ ﴾ [آل عمران: ١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِّن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً ۚ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامَ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُّ رَقِيبًا (إِنَّ ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ يُصَلِحْ لَكُمْ أَعْمَلَكُوْ وَيَعْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَوْمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ، فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

أما بعد؛ فإن أصدق الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد في وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة، وكل ضلالة في النار؛ وبعد.

فهذا تعليق مختصر على رسالة «الأصل الجامع لعبادة الله وحده»



لشيخ الإسلام المجدد محمد بن عبد الوهاب رَحْمَهُ ٱللهُ تعالى، وصلّ اللهم وسلم وبارك على محمد ، وعلى آله وصحبه أجمعين.

وڪتب خَالِدُبنُ مُحَمُودِ الْجُهَنِيُّ ٢/٥/٥٧ه ٢٠١٤/٣/٣



## ترجمت المؤلف

#### اسمه ونسبه:

هو الإمام العلامة الشيخ محمد بن عبد الوهاب بن سليمان بن على بن محمد بن أحمد بن راشد بن بريد بن محمد التميمي<sup>(۱)</sup>.

### مولده:

وُلد رَحْمُهُ ٱللَّهُ سنة ١١١٥هـ في بلدة العيينة من أرض نجد، ونشأ فيها (٢).

### طلبه للعلم:

قرأ القرآن قبل بلوغه العشر، وكان حاد الفهم، سريع الإدراك يتعجب أهله من فطنته وذكائه، ثم اشتغل بالعلم وجَدَّ في طلبه، وبعد بلوغه قدّمه والده إمامًا في الصلاة، ثم حج، وأقام بها شهرين، ثم رجع إلىٰ بلده واشتغل بالقراءة علىٰ مذهب الإمام أحمد، ثم رحل إلىٰ البصرة والحجاز مرارًا، ورحل إلىٰ الأحساء فسمع من مشايخها ".

### شيوخه:

أخذ العلم عن عدة مشايخ أجلاء وعلماء فضلاء؛ من أشهرهم (٤):

<sup>(</sup>١) انظر: «مشاهير علماء نجد»، للشيخ عبد الرحمن بن عبد اللطيف، صـ (١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، صد (١٦ –١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: السابق، صد (١٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق، صد (١٧).



- ١- أبوه الشيخ عبد الوهاب بن سليمان.
- ٢- الشيخ عبد الله بن إبراهيم بن سيف النجدي.
  - ٣- الشيخ العالم محمد حياة السندي المدني.

### دعوته:

عند ما انتقل والد الشيخ إلى حُريْمَلاء التي كان يعمل فيها قاضيًا بدأ الشيخ ينشر الدعوة إلى التوحيد جاهرًا؛ وذلك سنة ١١٤٣ه، ثم غادرها بسبب تآمر نفر من أهلها عليه لقتله، ثم توجه إلى العُيئنة وعرض دعوته إلى أميرها عثمان بن معمر الذي قام معه بهدم القبور، والقباب، وأعانه على رجم امرأة زانية جاءته معترفة بذلك، فلما كثر القيل والقال من أهل البدع والضلال شكوا إلى شيخهم رئيس بني خالد فكتب إلى عثمان يأمره بقتله أو إجلائه، فأمر بإجلائه، فخرج الشيخ منها وهاجر إلى الدرعية فنزل ضيفًا على عبد الله بن سويلم، ثم انتقل إلى تلميذه الشيخ أحمد بن سويلم، وكان عليها الأمير محمد بن سعود، وكان كغيره من الأمراء يسمعون عن الشيخ، ولم يسمعوا منه.

علمت زوجة الأمير بقدوم الشيخ، وكان قد هداها الله، وسمعت بدعوته، فقالت لزوجها الأمير: إن هذا الرجل غنيمة ساقها الله لك، فأكرمه وعظمه واغتنم نصرته، فما زالت به حتى أقنعته؛ فقال لها: قولوا له يأتيني، فقالت: إذا طلبته قال الناس: يريد أن يعذبه، أو يقتله، ولكن اذهب إليه أنت كي يقدره الناس، فذهب إلى الشيخ، فعرض الشيخ عليه دعوته فشرح الله على صدره للدعوة، ومن ذلك الوقت قامت



الدعوة في الدَّرْعِيَّة، وجلس الشيخ للتدريس، وصار الطلاب يتوافدون على الشيخ؛ فنفع الله بالشيخ الناس في البلاد شرقًا وغربًا(١).

### مؤلفاته:

صنف الشيخ محمد بن عبد الوهاب مصنفات كثيرة، من أشهرها(١):

- ١- كتاب التوحيد فيما يجب من حق الله على العبيد.
  - ٢- أصول الإيمان.
  - ٣- فضل الإسلام.
  - **٤** كشف الشبهات.
  - ٥- مسائل الجاهلية.
  - ٦- مختصر زاد المعاد.

### ثناء العلماء عليه:

قال سليمان أخو الإمام محمد بن عبد الوهاب: «كان عبد الوهاب أبوه –أي: محمد عبد يتعجب من فهمه وإدراكه قبل بلوغه، ويقول: لقد استفدت من ولدي محمد فوائد من الأحكام»(٣).

وأنشد العلامة الأمير محمد بن إسماعيل الصنعاني فيه قصيدة أثنى عليه فيها بقيامه بالتوحيد وبإلزامه من تحت يده إقامة شعائر الإسلام (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «مشاهير علماء نجد»، صد (۱۸ - ۲۵).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، صد (٢٦).

<sup>(</sup>٣) انظر: «حياة الشيخ محمد بن عبد الوهاب»، للشيخ إسماعيل بن محمد بن ماحي السعدي، صـ (١٣١).

<sup>(</sup>٤) انظر: السابق صـ (١٣١).



وأثنى عليه العلامة الشوكاني، فقال: من العلماء المحققين العارفين بالكتاب والسنة (١).

وأثنىٰ عليه الألوسي، فقال: شديد التعصب للسنة كثير الإنكار على من خالف الحق من العلماء من العلماء الآمرين بالمعروف الناهين عن المنكر<sup>(۱)</sup>.

وقال ابن بدران: «وَلما امْتَلاً وطابه من الْآثَار وَعلم السّنة وبرع فِي مَذْهَب أَحْمد أَخذ ينصر الْحق ويحارب الْبدع ويقاوم مَا أدخلهُ الجاهلون فِي هَذَا الدِّين الْحَنَفِيّ والشريعة السمحاء... وَلم يزل مثابرا علىٰ الدعْوة إِلَىٰ دين الله تَعَالَىٰ حَتَّىٰ توفاه الله تَعَالَىٰ "").

وقال: «فأصبح ابن عبد الوهاب ذا شهرة طبقت العالم الإسلامي وغيره معدودًا من الزعماء المؤسسين للمذاهب الكبرى والمغتربين بفكرهم أفكار الأمم»(٤).

### وفاته:

توفي الشيخ في الدَّرْعِيَّة سنة ١٢٠٦هـ يوم الاثنين آخر شهر شوال، وصلي عليه في بلدة الدرعية؛ ورثاه جمع من العلماء منهم الإمام محمد بن على الشوكاني رَحْمَهُ ٱللَّهُ (٥).

<sup>(</sup>١) انظر: السابق، صد (١٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: السابق، صد (١٣٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «المدخل»، لابن بدران، صـ (٤٤٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: «الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي»، للشيخ محمد بن الحسن الحجوي (٢) ١٤٤٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مشاهير علماء نجد»، صـ (٢٦).







### [معنى العبادة، وأنواعها إجمالا]

### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُ أُلَّلَهُ تعالى:

فإن قيل: فما الجامع لعبادة الله وحده؟ قلتُ: طاعته بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه.

فإن قيل: فما أنواع العبادة التي لا تصلح إلا لله؟ قلت: من أنواعها، الدعاء، والاستعانة، والاستغاثة، وذبح القربان، والنذر، والخوف، والرجاء، والتوكل، والإنابة، والمحبة، والخشية، والرغبة، والرهبة، والتأله، والركوع، والسجود، والخشوع، والتذلل، والتعظيم الذي هو من خصائص الألوهية.

### [معنى العبادة، وأنواعها إجمالا]

ودليل الدعاء: قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنْجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَلَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهُ اللَّهِ أَللَّهُ اللَّهِ أَللَّهُ اللَّهِ أَللَّهُ اللَّهِ أَللَّهُ اللَّهِ أَللَّهُ اللَّهُ الللَّ

وقوله تعالى: ﴿لَهُ, دَعُوهُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ عَلَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلّا كَبَسِطِ كَفَيْتِهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِةٍ وَمَا دُعَآهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلّا فِي ضَلَالٍ ( الرعد: ١٤].



ودليل الاستعانة: قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴿ ﴾ [الفاتحة: ٥].

ودليل الاستغاثة: قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأُسْتَجَابَ لَكُمُ هُ السَّتَجَابَ لَكُمُ ﴾ [الأنفال: ٩].

ودليل الذبح: قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَعْيَاىَ وَمُسَاكِي وَمَعْيَاىَ وَمُمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنَ اللَّهِ لَهُ أَوْلُ اللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ أَنَا اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللِمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ

ودليل النذر: قوله تعالى: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُۥ مُسْتَطِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان:٧].

ودليل الخوف: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُحَوِّفُ أَوْلِيآءَهُۥ فَلا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤْمِنِينَ ﴿إِنَّا ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

ودليل الرجاء: قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَا يُشَرُّ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَا يُشَرِّفُ بِعِبَادَةِ إِلَىٰ اللَّهُ كُمْ إِلَهُ وَكِلَّا شَلَكُمْ اللَّهُ كُمْ إِلَهُ وَكِلَّا شَلْكُ فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْهُمُ مَا أَنَّا بَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْهُمُ لَا عَمَلًا صَلَّاحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْهِ مَلْ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا عَمَلًا عَلَا يُشْرِكُ إِلَيْ أَنَّا اللَّهِ عَلَيْهُ عَمَلُ عَمَلًا صَلَّاحًا وَلَا يُشْرِكُ إِلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ كُولُونَا لِكُهُ عَلَيْهُمُ مِنْ كُولُونَا لَكُونُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَمْلُ عَمَلًا عَلَيْهُ مَلَ عَلَيْ عَمَلُ عَلَيْعُمْ لَلْ عَلَيْكُمْ أَنَّا لِكُونُ اللَّهُ مُنْ كُنْ كُنْ كُنْ كُنْ كُولُونَا لِقَالَ عَلَيْ عَمْلُ عَمَلًا عَمَلًا عَلَيْهُ مُنْ كُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَمْلُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا إِلَا لَكُونُ مِنْ كُلُونُ لَكُونُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَلْ عَمْلًا عَلَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْعِمْ لَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا إِلَاكُونُ مِنْ كُلُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مَا لَالْعُلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ كُلُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُلْعُلُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ كُلُونُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعُلِقُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

ودليل التوكل: قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنْتُم مُّؤُمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣].

ودليل الإنابة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ، ﴾ [الزُّمَر:٥٤].



ودليل المحبة: قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنكَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ أَللَّهِ أَللَّهِ أَا اللَّهِ أَا اللَّهِ أَنكَادًا اللَّهِ أَنكَادًا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّ

ودليل الخشية: قوله تعالى: ﴿فَلَا تَخْشُوا ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾ [المائدة:٤٤].

ودليل الرغبة والرهبة: قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

ودليل التأله: قوله تعالى: ﴿ وَإِلَاهُكُمْ إِلَهُ وَحِدُ ۗ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَّا هُوَ اللَّهُ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ﴿ إِلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللّ

ودليل الركوع: والسجود قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اَرْكُوعُ وَالسَّجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَكُواْ الْخَيْرَ لَعَامُواْ الْخَيْرَ لَكَامُ مُوافْعَكُواْ الْخَيْرَ لَكَامُ مُقْلِحُونَ إِنَّى ﴾ [الحج:٧٧].

ودليل الخشوع: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ لَمَن مُن أَهْلِ ٱلْكِتَبِ لَمَن يُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ثَمَنَاقَلِيلًا ﴾ [آل عمران:١٩٩]، ونحوها.



### [حكم من صرفا شيئًا من العبادة لغير الله على]

فمن صرف شيئًا من هذه الأنواع لغير الله، فقد أشرك بالله غيره.

فإن قيل: فما أجل أمْرٍ أَمَرَ الله به؟ قيل: توحيده بالعبادة، وقد تقدم بيانه، وأعظم نهي نهى الله عنه الشرك به، وهو أن يدعو مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة، فمن صرف شيئًا من أنواع العبادة لغير الله فقد اتخذه ربًا وإلهًا، وأشرك مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة.

فمن صرف شيئًا من هذه الأنواع لغير الله، فقد أشرك بالله غيره.

فإن قيل: فما أجل أمْرٍ أمَرَ الله به؟ قيل: توحيده بالعبادة، وقد تقدم بيانه، وأعظم نهي نهى الله عنه الشرك به، وهو أن يدعو مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة، فمن صرف شيئًا من أنواع العبادة لغير الله فقد اتخذه ربًا وإلهًا، وأشرك مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة.

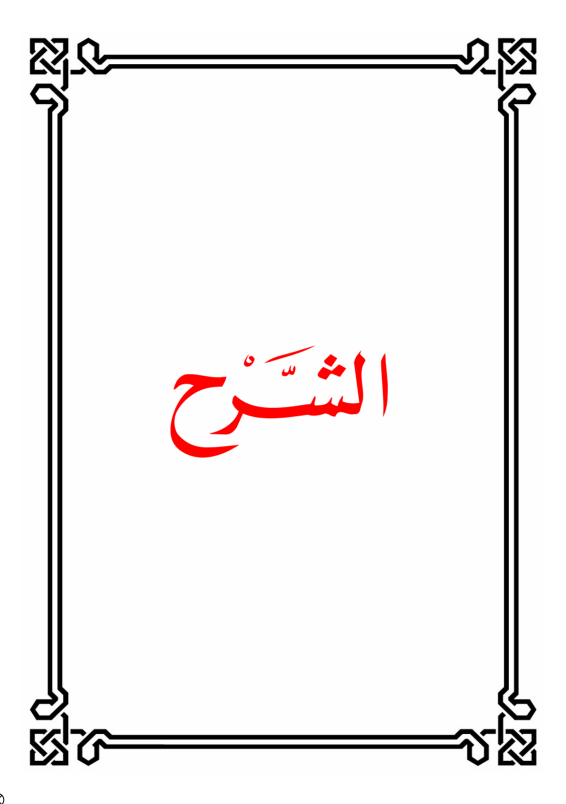
وقد تقدم من الآيات ما يدل على أن هذا هو الشرك الذي



نَهِى الله عنه وأنكره على المشركين، وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِأَللَهِ فَقَدِ يَغُفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ۚ وَمَن يُشْرِكَ بِأَللَهِ فَقَدِ النَّهِ فَقَدِ أَنْ يُشْرِكَ بِأَللَهِ فَلَا اللهُ عَظِيمًا (أَنَّهُ ﴾ [النساء: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلُهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٧٧]. وصلى الله على محمد.





 $\otimes$ 





### [معنى العبادة، وأنواعها إجمالا]

### 

### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَدُاللَّهُ تعالى:

فإن قيل: فما الجامع لعبادة الله وحده؟ قلتُ: طاعته بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه.

فإن قيل: فما أنواع العبادة التي لا تصلح إلا لله؟ قلت: من أنواعها، الدعاء، والاستعانة، والاستغاثة، وذبح القربان، والنذر، والخوف، والرجاء، والتوكل، والإنابة، والمحبة، والخشية، والرغبة، والرهبة، والتأله، والركوع، والسجود، والخشوع، والتذلل، والتعظيم الذي هو من خصائص الألوهية.

\_\_\_\_\_\_الشترح ويهو \_\_\_\_\_\_

قـولـه: «فإن قيل: فما الجامع لعبادة الله وحده؟»: أي إن سئلتَ عن التعريف الجامع لعبادة الله وحده .

والعبادة: لغة: التذلل والخضوع؛ يقال: طريق معبد أي مذلل (١). وشرعًا: عرفها شيخ الإسلام ابن تيمية فقال: «هي اسم جامع لكل

<sup>(</sup>١) انظر: «لسان العرب»، و «تاج العروس» مادة «عبد».



ما يحبه الله من الأقوال، والأعمال الظاهرة والباطنة» (١٠).

فكل ما يحبه الله من الأقوال والأعمال ظاهرة كانت أو باطنة يسمى عبادة.

والأقوال الظاهرة: هي أقوال اللسان: كالشهادتين، والتسبيح، والتهليل، ورد السلام.

والأقوال الباطنة: هي أقوال القلب، كاليقين، والتصديق.

والأعمال الظاهرة: هي أعمال الجوارح، كالصلاة، و الصيام، والزكاة، والنذر.

والأعمال الباطنة: هي أعمال القلب، كالخوف، والرجاء، والمحبة، والخشية، والإنابة.

وعرفها ابن كثير، فقال: «عبارة عما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف»(۱).

وقال ابن القيم: «التعبد هو غاية الحب مع غاية الذل؛ يقال: عبده الحبُّ أي ذلله وطريق معبد بالأقدام أي مذلل وكذلك المحب قد ذلله الحب ووطأه ولا تصلح هذه المرتبة لأحد غير الله على ولا يغفر الله سبحانه لمن أشرك به في عبادته ويغفر ما دون ذلك لمن شاء فمحبة العبودية هي أشرف أنواع المحبة وهي خالص حق الله على عباده»(").

<sup>(</sup>١) انظر: «مجموع الفتاوي» لشيخ الإسلام ابن تيمية (١٠/ ١٤٩)

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير» (۱/ ۱۳٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «روضة المحبين ونزهة المشتقين»، لابن القيم، صـ (٥٣).



ولا تسمى العبادة عبادة حتى تجمع بين المحبة والذل.

قال ابن القيم: «العبادة تجمع أصلين: غاية الحب بغاية الذل والخضوع، والعرب تقول: طريق معبد أي مذلل، والتعبد: التذلل والخضوع، فمن أحببته ولم تكن خاضعًا له، لم تكن عابدًا له، ومن خضعت له بلا محبة لم تكن عابدًا له حتى تكون محبًا خاضعًا»(1).

فائدة [١]: أركان العبادة:

للعبادة ثلاثة أركان لا تصح إلا بها:

أولها: المحبة: أي للمعبود ، وهي روح العبادة، وكلما تحرك الحب في القلب كان أدعى للإخلاص، قال تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ كُبًّا لِللَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

الثاني: الرجاء: أي فيما عند الله من الثواب، وهو يقود العبد إلى إخلاص العبادة، قال تعالى: ﴿ أُولَكِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ، وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ الإسراء: ٥٧].

الثالث: الخوف: أي من الله ، والخوف زاجر للعبد عن معصية الله على، قال تعالى: ﴿ أُولَتِكَ اللهِ عَدُن يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ الله عَلَى، قال تعالى: ﴿ أُولَتِكَ اللهِ عَدَابَهُ ﴿ يَبْغُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ اللهُ ﴿ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ﴿ وَالإسراء: ٥٧].

قال السلف: من عبد الله بالحب وحده فهو زنديق، ومن عبده بالرجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالخوف وحده فهو حروري،

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين»، لابن القيم (١/ ٩٥-٩٦).



ومن عبده بالحب والخوف والرجاء فهو مؤمن موحد (١).

فائدة [7]: شروط العبادة:

لا تصح العبادة إلا بشرطين:

الشرط الأول: الإخلاص لله ، والإخلاص هو التنقية، والمراد به أن يقصد العبد بعبادته وجه الله على والوصول إلى دار كرمته .

فإن الله لا يقبل من العمل إلا الخالص لوجهه سبحانه.

قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [البيّنة:٥].

وقَال تعالىٰ: ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ [الزُّمَر:٣].

و قال تعالىٰ: ﴿ قُلِ ٱللَّهَ أَعُبُدُ مُغْلِصًا لَّهُ، دِينِي ﴿ إِنَّكُ ﴾ [الزُّمَر:١٤].

الشرط الثانى: موافقة الشريعة.

فلا يقبل الله من العمل إلا الموافق لهدي الرسول 🤲.

قال تعالىٰ: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَكُمُ عَنْهُ فَأَننَهُوا ﴾ [الزُّمَر:١٤].

وقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤُمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَجَرَ بَيْنَهُمُ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَكِيمًا فَيُ النساء:٦٥].

وعن عائشة رَضَيَلِيُّهُ عَنْهَا، قالت: قال رسول الله هي الله عنه الحدث في

<sup>(</sup>١) انظر: «العبودية»، لشيخ الإسلام ابن تيمية، صـ (١١٢).



أَمْرِنا هذا ما ليس منه فهو رد»(١)، أي مردود عليه (٢).

قوله: «قلت: طاعته بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه»: أي العبادة هي الامتثال والإذعان لأوامر الله الشرعية، واجتناب نواهيه ...

قوله: «قلت: من أنواعها، الدعاء»: أي أنواع العبادة كثيرة، ومن أعظمها الدعاء.

والدعاء لغة: الرَّغْبَةُ إلىٰ الله تعالىٰ (")؛ يقال: دعوت الله أدعوه دعاء ابتهلت إليه بالسؤال ورغبت فيما عنده من الخير، ودعوت زيدا ناديته وطلبت إقباله ودعا المؤذن الناس إلىٰ الصلاة فهو داعى اللهٰ (أ).

وشرعًا: «استدعاء العَبْدِ رَبهُ عَلْ العِناية واستمداده إياه المَعُوْنَةَ»(٥٠).

قال الخطابي: «وحقيقته: إظهار الافتقار إليه، والتبرؤ من الحول والقوة، وهو سمة العبودية، واستشعار الذلة البشرية، وفيه معنى الثناء على الله على الله

<sup>(</sup>١) متفق عليه: رواه البخاري (٢٥٥٠)، مسلم (١٧١٨)

<sup>(</sup>٢) انظر: «النهاية في غريب الحديث»، لابن الأثير (٢/ ٢١٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: «القاموس المحيط»، للفير وز آبادي، مادة «دعو».

<sup>(</sup>٤) انظر: «المصباح المنير»، للفيومي، مادة «دعو».

<sup>(</sup>٥) انظر: «شأن الدعاء»، للخطابي، صـ (٤).

<sup>(</sup>٦) انظر: السابق، صد (٤).



قال تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ٱدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُوْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْ وَنَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴿ إِنَّ ﴾ [غافر: ٢٠].

قال ابن كثير: «قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسَتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ ﴾ أي: عن دعائي وتوحيدي، ﴿سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾ أي: صاغرين حقيرين »(١).

وعَنْ النُّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضَالِلَهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﴿ قَالَ: «الدُّعَاءُ هُوَ العِبَادَةُ » (٢).

قال الخطابي: «معناه أنه معظم العبادة، أو أفضل العبادة»(").

فائدة: الدعاء نوعان:

النوع الأول: دعاء مسألة، وهو طلب ما ينفع الداعي من جلب نفع أو دفع ضر.

مثاله: أن يقول الداعي: اللهم اغفر لي وارحمني.

حكم صرف هذا النوع لغير الله له حالان:

أحدهما: صرف الدعاء لغير الله ﷺ فيما لا يقدر عليه إلا الله شرك؛ لقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَحِدَ لِللَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

قال الطبري في تفسير الآية: «ولا تشركوا به فيها شيئًا، ولكن أفردوا

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (۷/ ٥٥/).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الترمذي (٢٩٦٩)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (٣٨٢٨)، وأحمد (٢) صحيح، وابن ماجه (٣٨٢٨)، وأحمد (٢٨٣٥٢)،

<sup>(</sup>٣) انظر: «شأن الدعاء»، صـ (٥).



له التوحيد، وأخلصوا له العبادة»(1).

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَايسَتَجِيبُ لَهُ وَإِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِ مِ غَلْفِلُونَ ﴿ قُلْ ﴾ [الأحقاف:٥].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي لا أضل ممن يدعو أصنامًا، ويطلب منها ما لا تستطيعه إلى يوم القيامة، وهي غافلة عما يقول، لا تسمع ولا تبصر ولا تبطش؛ لأنها جماد حجارة صم»(١).

الثاني: صرف الدعاء لغير الله في فيما يقدر عليه غير الله؛ كمن طلب من حي حاضر قادر أن يسقيه، أو يطعمه، أو نحو ذلك؛ لا شيء فيه؛ لحديث عَبْدِ اللهِ بْنِ عُمَرَ رَضَالِتُعَنْهُا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ في: «مَنِ اسْتَعَاذَ بِاللهِ فَأَعِيذُوهُ، وَمَنْ سَأَلَ بِاللهِ فَأَعْطُوهُ، وَمَنْ دَعَاكُمْ فَأَجِيبُوهُ» ".

النوع الثاني: دعاء عبادة، و يكون بأي نوع من أنواع العبادة وهو ما لم يكن فيه سؤال ولا طلب؛ فالصلاة دعاء والزكاة دعاء، ونحوه، ويدخل فيه كل القربات الظاهرة والباطنة؛ لأن المتعبد لله طالب بلسان مقاله ولسان حاله من ربه قبول تلك العبادة والإثابة عليها، كما قال العبادة وأنَّ ٱلْمَسْنَجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا (الله البعن ١٨٠).

أي: لا تعبدوا مع الله أحدًا، أو لا تسألوا مع الله أحدًا، وكما قال

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۲۳/ ٦٦٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير» (۷/ ۲۷۵).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه أبو داود (١٦٧٢)، وأحمد (٥٣٦٥)، وصححه أحمد شاكر.



النبي هُ الدُّعَاءُ هُوَ الْعِبَادَةُ اللهِ الْعِبَادَةُ اللهُ وَالْعِبَادَةُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَمُ ونحو ذلك يقال: إنه دعا دعاء عبادة.

حكم صرف هذا النوع لغير الله: شرك أكبر مخرج من الملة. قال تعالىٰ: ﴿ فَلَا نَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَاهًا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴿ اللهِ اللهُ ال

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بن مسعود رَ<del>ضَايَسُّعَنهُ</del>، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﴿ اللهِ بَنْ مَسعود رَ<u>ضَايَسُّعَنهُ</u>، قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﴿ اللهِ نِدَّا دَخَلَ النَّارَ ﴾ (٢).

وقال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ ٱلظَّالِمِينَ (أَنَّ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلَا هُوَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّالِمِينَ لَهُ وَ إِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُو وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللّهُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَهُو ٱلْغَفُورُ وَإِن يَمْسِبُ بِهِ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ وَ وَهُو ٱلْغَفُورُ الرّبَي ﴾ [يونس:١٠٧].

قوله: ﴿ وَلَا تَدْعُ ﴾ هذا نهي، والنهي منصب على الفعل فيعم أنواع الدعاء: دعاء المسألة، و دعاء العبادة؛ لأن النكرة إذا جاءت في سياق النهي فإنها تفيد العموم؛ و ﴿ تَدْعُ ﴾ نكرة؛ لأنه فعل مشتمل على مصدر، فتفيد العموم.

قوله: «والاستعانة»: الاستعانة هي طلب العون كالاستنصار طلب النصر (").

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (۱٤۸۱)، والترمذي (۲۹۲۹)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (۳۸۲۸)، والنسائي في «الكبرئ» (۱۱٤۰۰)، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه البخاري (٤٤٩٧).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارِج السالكين» (١/ ٩٦).



قال ابن القيم: «الاستعانة تجمع أصلين: الثقة بالله، والاعتماد عليه، فإن العبد قد يثق بالواحد من الناس، ولا يعتمد عليه في أموره مع ثقته به لاستغنائه عنه، وقد يعتمد عليه مع عدم ثقته به لحاجته إليه، ولعدم من يقوم مقامه، فيحتاج إلى اعتماده عليه، مع أنه غير واثق به»(١).

### فائدة: الاستعانة نوعان:

أحدهما: الاستعانة بمخلوق فيما يقدر عليه؛ كمن يستعين بحي حاضر قادر على حمل متاعه؛ فهذا جائز؛ لقوله تعالى: ﴿وَتَعَاوَنُواْ عَلَى اللِّهِ وَالنَّقُوكَ وَلَا نَعَاوَنُواْ عَلَى اللِّهِ تَعِرُوا لَعُدُونِ ﴾ [المائدة:٢].

الثاني: الاستعانة بمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ كمن يستعين بحي أو ميت، حاضر أو غائب على شفائه؛ فهذا شرك؛ لقوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُ ثُو إِيَّاكَ نَعْبُ وَإِيَّاكَ مَا الله الله على الله الله على الله ع

قال ابن كثير في تفسير الآية: «قدم المفعول وهو ﴿ إِيَاكَ ﴾، وكرر؟ للاهتمام والحصر، أي: لا نعبد إلا إياك، ولا نتوكل إلا عليك، وهذا هو كمال الطاعة»(٢).

قوله: «والاستغاثة»: الاستغاثة طلب الغوث، وهو إزالة الشدة ".

والفرق بين الاستغاثة والدعاء: أن الاستغاثة لا تكون إلا من المكروب كما قال تعالىٰ: ﴿فَأُسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ ﴾

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ٩٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير» (۱/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجموع الفتاوي»، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١/ ١٠٣).



[القصص: ١٥]، وقال: ﴿إِذَ تَسَتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩]، والدعاء أعم من الاستغاثة؛ لأنه يكون من المكروب وغيره، فعلىٰ هذا عطف الدعاء علىٰ الاستغاثة من عطف العام علىٰ الخاص (١).

### فائدة: الاستغاثة نوعان:

أحدهما: الاستغاثة بمخلوق فيما يقدر عليه؛ كمن يستغيث بحي حاضر قادر على إنقاذه من مهلكة؛ فهذا جائز؛ كالدعاء.

الثاني: الاستغاثة بمخلوق فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ كمن يستغيث بميت، أو حي غائب على إنقاذه من السبع؛ فهذا شرك؛ لقوله تعالى: ﴿ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴾ [الجن: ١٨].

قوله: «وذبح القربان»: أي من الضحايا والهدايا ونحو ذلك؛ وهو عبادة عظيمة؛ قال تعالىٰ: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُشُكِى وَمَعْيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ شَلَى ﴾ [الأنعام:١٦٢].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «يأمره تعالىٰ أن يخبر المشركين الذين يعبدون غير الله ويذبحون لغير اسمه، أنه مخالف لهم في ذلك، فإن صلاته لله ونسكه على اسمه وحده لا شريك له، وهذا كقوله تعالىٰ: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱنۡحَرُ ﴿ الكوثر:٢]، أي: أخلص له صلاتك وذبيحتك، فإن المشركين كانوا يعبدون الأصنام ويذبحون لها، فأمره الله تعالىٰ بمخالفتهم والانحراف عما هم فيه، والإقبال بالقصد والنية والعزم

<sup>(</sup>۱) انظر: «تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد»، للسيخ سليمان بن عبد الله بن عبد الله عبد الوهاب، صـ (۱۷۵).



علىٰ الإخلاص لله تعالىٰ »<sup>(١)</sup>.

### فائدة: الذبح نوعان:

أحدهما: الذبح للأكل، أو للاتجار؛ فهذا جائز؛ لقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَأْكُو اللَّهِ مَا لَمْ يُذَكِّر السَّمُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسَّقٌ ﴾ [الأنعام: ١٢١].

قال عطاء: «ينهى عن ذبائح كانت تذبحها قريش عن الأوثان، وينهى عن ذبائح المجوس»(٢).

وعن علي رَضَيَلِيَهُ عَنْهُ، قال: قال رَسُولُ اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لَعَنَ اللهُ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ ﴾ (٣).

قال النووي: «أما الذبح لغير الله فالمراد به أن يذبح باسم غير الله تعالىٰ كمن ذبح للصنم، أو الصليب أو لموسىٰ أو لعيسىٰ صلىٰ الله عليهما، أو للكعبة ونحو ذلك فكل هذا حرام، ولا تحل هذه الذبيحة سواء كان الذابح مسلمًا أو نصرانيًا أو يهوديًا نص عليه الشافعي واتفق عليه أصحابنا؛ فإن قصد مع ذلك تعظيم المذبوح له غير الله تعالىٰ عليه أصحابنا؛ فإن قصد مع ذلك تعظيم المذبوح له غير الله تعالىٰ

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير ابن كثير» (۳/ ۳۸۱–۳۸۲).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير ابن كثير» (۳/ ۳۲۵).

<sup>(</sup>٣) صحيح: رواه مسلم (١٩٧٨).



والعبادة له كان ذلك كفرًا؛ فإن كان الذابح مسلمًا قبل ذلك صار بالذبح مر تدًا»(١).

قوله: «والنذر»: النذر: لغة: الإيجاب، يقال: نذرت كذا إذا أوجبت (٢)، وشرعًا: هو إلزام المكلفُ نفسَه عبادة لم تكن لازمة بأصل الشرع (٣).

والنذر عبادة عظيمة؛ قال تعالىٰ: ﴿ يُوفُونَ بِٱلنَّذِرِ ﴾ [الإنسان:٧].

قال ابن كثير في تفسير الآية: «أي يتعبدون لله فيما أوجبه عليهم من فعل الطاعات الواجبة بأصل الشرع، وما أوجبوه على أنفسهم بطريق النذر»(1).

### فائدة: النذر نوعان:

أحدهما: نذر لله؛ وهو قسمان أحدهما: نزر مطلق، وهو أن يقول: لله علي نذر، أو: لله علي أن أصلي ركعتين، أو: لله علي أن أصوم يومين، أو نحو ذلك، وقد مدح الله الموفين بالنذر، وهذا نذر محمود، لقول الله جل شأنه: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِ ﴾ [الإنسان:٧].

القسم الثاني: نذر مقيد؛ كأن يقول: إن رزقني الله مالاً لأتصدقن،

<sup>(</sup>١) انظر: شرح مسلم (١٣/ ١٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «لسان العرب»، مادة «نذر».

<sup>(</sup>٣) انظر: «كشاف القناع عن متن الإقناع»، للبهوتي (١٤/ ٤٧٥)، و «المطلع»، للبعلي صد (٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير» (٨/ ٢٨٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: «الكافى»، لابن قدامة (٦/ ٦٥).



أو: فعلي صوم شهر، فإذا وجد شرطه، لزمه ما نذر.

قَالَ ابْنُ المُنْذِرِ: «وَأَجْمَعُوْا أَنَّ كُلَّ مَنْ قَالَ: إِنْ شَفَىٰ اللهَ عَلِيْلِي، أَوْ قَدِمَ غَائِبِي، أَوْ مَا أَشْبَهَ ذَلِكَ، فَعَلَيَّ مِنَ الصَّوْمِ كَذَا، وَمِنَ الصَّلَاةِ كَذَا، فَكَانَ مَا قَالَ، أَنَّ عَلَيْهِ الوَفَاءُ بِنَذْرِهِ»(١).

وهذا نذر مكروه؛ لقول الله تعالىٰ: ﴿وَمِنْهُم مَّنْ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـبِئُ ءَاتَـنهُم مِّنْ عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـبِئُ ءَاتَـنهُم مِّن عَنهَدَ ٱللَّهَ لَـبِئُ عَالَىٰ! ﴿وَمِنْهُم مِّنَ عَنهَ مَا اللَّهُ لِمِن الصَّلِحِينَ ﴿ وَاللَّهُ فَلَمَّا ءَاتَـنهُم مِّن فَضْلِهِ عَنْ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الل

ولحديث ابْنِ عُمَرَ رَضَالِلَهُ عَنْهُمَا، قَالَ: نَهَىٰ النَّبِيُّ ﴿ عَنِ النَّذْرِ، قَالَ: ﴿ إِنَّهُ لاَ يَرُدُّ شَيْئًا، وَإِنَّمَا يُسْتَخْرَجُ بِهِ مِنَ الْبَخِيلِ ﴿ (١).

الثاني: نذر لغير الله؛ وهو أعظم من الحلف بغير الله، مثل أن ينذر لغير الله صلاةً أو صومًا أو حجًا أو عمرةً أو صدقة (٣)؛ فمن نذر لغير الله فهو مشرك أعظم من شرك الحلف بغير الله وهو كالسجود لغير الله (٤).

قوله: «والخوف»: الخوف هو اضطراب القلب وحركته من تذكر المخوف؛ وقيل: الخوف هرب القلب من حلول المكروه عند استشعاره(٥).

<sup>(</sup>١) انظر: «الإجماع»، لابن المنذر، رقم «٦٧٦».

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٦٠٨)، ومسلم (١٦٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مجموع الفتاوي» (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مجموع الفتاوي» (٣٣/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مدارج السالكين» (١/ ٥٠٨).



وهو فرض علىٰ كل أحد<sup>(١)</sup>؛ لقوله تعالىٰ: ﴿فَلَا تَخَافُوهُم وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٧٥].

### فائدة: الخوف نوعان(١):

الثاني: خوف طبيعي؛ كالخوف من السَّبُع، أو عدو، ونحوه؛ وهذا لا شيء فيه؛ لأن الله عَلَى وصف موسى عَلَيْهِ السَّلَامُ به؛ والأنبياء معصومون من الشرك؛ فقال تعالى: ﴿ فَأَصُبَحَ فِي ٱلْمَدِينَةِ خَآبِفًا يَتَرَقَّبُ ﴾ [القصص:١٨].

قوله: «والرجاء»: الرجاء حاد يحدو القلوب إلى بلاد المحبوب، وهو الله والدار الآخرة، ويطيِّب لها السير؛ وقيل: هو الاستبشار بجود وفضل الرب تبارك وتعالى، والارتياح لمطالعة كرمه سبحانه؛ وقيل: هو الثقة بجود الرب تعالىٰ.

### فائدة [١]: الفرق بين الرجاء والتمني ''):

التمني يكون مع الكسل، ولا يسلك بصاحبه طريق الجد والاجتهاد؛ و الرجاء يكون مع بذل الجهد وحسن التوكل.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ۰۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تيسير العزيز الحميد بشرح كتاب التوحيد»، صـ (١٦ ٤ - ١٩).

<sup>(</sup>۳) انظر: «مدارج السالکین» (۲/ ۳۲–۳۷).

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين» (٢/ ٣٧).



فالأول كحال من يتمنى أن يكون له أرض يبذرها ويأخذ زرعها؛ والثاني كحال من يشق أرضه ويفلحها ويبذرها. ويرجو طلوع الزرع؛ ولهذا أجمع العارفون على أن الرجاء لا يصح إلا مع العمل.

### فائدة [7]: الرجاء نوعان(١):

أحدهما: رجاء محمود؛ وهو ما يصحبه عمل؛ كرجل عمل بطاعة الله على نور من الله، فهو راج لثوابه؛ ورجل أذنب ذنوبا ثم تاب منها، فهو راج لثوابه؛ ورجل أذنب ذنوبا ثم تاب منها، فهو راج لمغفرة الله تعالى وعفوه وإحسانه وجوده وحلمه وكرمه؛ قال تعالى: ﴿ أُولَكِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ، ﴾ [الإسراء: ٧٥]، وقال تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْهُ مَلًا صَلِحًا وَلاَ يُعْمَلُ صَلِحًا وَلاَ يُعْبَادَةً رَبِّهِ إِلَيْهِ أَحَدًا ﴿ الكهف: ١١٠].

الثاني: رجاء مذموم؛ وهو ما لا يصحبه عمل؛ كرجل متماد في التفريط والخطايا يرجو رحمة الله بلا عمل؛ فهذا هو الغرور والتمني والرجاء الكاذب.

قوله: «والتوكل»: التوكل هو تفويض الأمور إلى الله الله والاعتماد عليه كفاية وحسبا، والرضا به حسيبًا ووكيلًا، وهو من أعظم العبادات القلبية؛ قال الله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣]، وقال: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَلْيَتَوكَّلُ ٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]؛ فمن توكّل على غير الله فقد شبّهه به (٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۲/ ۳۷).

<sup>(</sup>٢) انظر: «الداء والدواء»، لابن القيم، صـ (٣١٥).



قال ابن القيم: «التوكل معنى يلتئم من أصلين: من الثقة، والاعتماد، وهو حقيقة ﴿إِيَّاكَ نَعْبُ دُوَإِيَّاكَ نَعْبُ وَإِيَّاكَ نَعْبُ دُوَإِيَّاكَ نَعْبُ دُورا فِي القرآن فِي عدة مواضع، قرن الأصلان وهما التوكل، والعبادة قد ذكرا في القرآن في عدة مواضع، قرن بينهما فيها، هذا أحدها»(١).

وقال أيضًا: «التوكل نصف الدين، والنصف الثاني الإنابة، فإن الدين استعانة وعبادة؛ فالتوكل هو الاستعانة، والإنابة هي العبادة»(٢).

قوله: «والإنابة»: الإنابة لغة: الرجوع، ومنها قوله تعالى: ﴿ مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ﴾ [الروم: ٣٣]؛ أي راجعين إلى ما أمر به، غير خارجين عن شيء من أمره، وقوله على: ﴿ وَأَنِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَلِمُواْ لَهُ ﴿ ﴾ [الزمر: ٤٥]؛ أي توبوا إليه وارجعوا (٣)، وهي هاهنا الرجوع إلىٰ الحق (٤).

وشرعًا: الرجوع إلى الحق إصلاحًا، كما رجع إليه اعتذارًا، والرجوع إليه وفاء، كما رجع إليه عهدًا، والرجوع إليه حالًا، كما رجعت إليه إجابة<sup>(٥)</sup>.

قال تعالىٰ: ﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُۥ ﴾ [الزُّمَر:٥٤]؛ فمن تاب لغير الله فقد شبهه به (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ٩٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارج السالكين» (۲/ ۱۱۳ – ۱۱۶).

<sup>(</sup>٣) انظر: «لسان العرب»، مادة «رجع».

<sup>(</sup>٤) انظر: «مدارج السالكين» (١/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «مدارج السالكين» (١/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: «الداء والدواء»، لابن القيم، صد (٣١٦).



### فائدة: الإنابة نوعان(١):

أحدهما: إنابة لربوبيته، وهي إنابة المخلوقات كلها، يشترك فيها المؤمن والكافر، والبر والفاجر، قال الله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّ دَعُواْ رَبَّهُم مُّنِيبِينَ إِلَيهِ ﴾ [الروم: ٣٣]، فهذا عام في حق كل داع أصابه ضر، كما هو الواقع، وهذه الإنابة لا تستلزم الإسلام، بل تجامع الشرك والكفر، كما قال تعالىٰ في حق هؤلاء: ﴿ثُمَّ إِذَا أَذَا قَهُم مِّنَهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقُ مِّنْهُ مِرْبِيهِم يُشْرِكُونَ ﴾ [الروم: ٣٣] فهذا حالهم بعد إنابتهم.

الثاني: إنابة أوليائه، وهي إنابة لإلهيته، إنابة عبودية ومحبة؛ وهي تتضمن أربعة أمور: محبته، والخضوع له، والإقبال عليه، والإعراض عما سواه، فلا يستحق اسم المنيب إلا من اجتمعت فيه هذه الأربع، وتفسير السلف لهذه اللفظة يدور على ذلك؛ وفي اللفظة معنى الإسراع والرجوع والتقدم، والمنيب إلى الله المسرع إلى مرضاته، الراجع إليه كل وقت، المتقدم إلى محابة.

قوله: «والمحبة»: المحبة هي إيثار المحبوب، على جميع المصحوب(١).

### فائدة: المحبة ثلاثة أنواع:

أحدهما: محبة عبادة، وهي التي توجب التذلل والتعظيم للمحبوب، وهذه خاصة بالله على فمن صرفها لغير الله أشرك شركًا أكبر.

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ٤٣٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارج السالكين» (۳/ ۱۳).



الثاني: محبة طبيعة، كمحبة الولد، والمال، والأهل، ونحوه، وهذه لا شيء فيها.

الثالث: محبة محرمة، وهي محبة الأشياء المحرمة، كمحبة المعازف، والنظر إلى النساء ونحوه.

وعن أنس رَضَالِيَهُ عَنْهُ، قال: قال رسول الله الله الله الله وَاللهِ إِنِّي لَا خُشَاكُمْ لِلَّهِ وَأَتْقَاكُمْ لَهُ اللهُ ا

قوله: «والرغبة»: الرغبة هي الطمع فيما عند الله من الثواب<sup>(۱)</sup>؛ قال الله على: ﴿ إِنَّهُمُ كَانُوا يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدَّعُونَا رَغَبًا وَرُهَبًا ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ۰۸).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (٦٣ ٥٠)، ومسلم (١١٠٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» (٢/ ٥٦).



#### فائدة: الفرق بين الرغبة والرجاء (١):

الرجاء طمع، والرغبة طلب، فهي ثمرة الرجاء؛ فإنه إذا رجا الشيء طلبه، والرغبة من الرجاء كالهرب من الخوف، فمن رجا شيئًا طلبه ورغب فيه، ومن خاف شيئًا هرب منه؛ والمقصود أن الراجي طالب، والخائف هارب.

قوله: «والرهبة»: الرهبة هي الإمعان في الهرب من المكروه، وهي ضد الرغبة التي هي سِفْر القلب في طلب المرغوب فيه (١).

والرهبة عبادة قلبية لا يجوز صرفها لغير الله ، لقوله تعالى: ﴿ وَإِيَّنِي فَأَرْهَبُونِ ﴾ [البقرة: ٤٠].

قوله: «والتأله»: أصل التأله التعبد؛ والتعبد آخر مراتب الحب؛ فإن الإله هو الذي يألهه العباد ذلًا، وخوفًا ورجاءً، وتعظيمًا وطاعةً له. بمعنى مألوه؛ وهو الذي تألهه القلوب، أي تحبه وتذل له (٣).

قال تعالىٰ: ﴿وَهُو اللَّذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ وَهُو الْخَكِيمُ الْعَلِيمُ وَهُو الْخَرَف: ٨٤]، أي: هو إله من في السماء، وإله من في الأرض، يعبده أهلهما، وكلهم خاضعون له، أذلاء بين يديه (٤)؛ والإله: هو المألوه الذي يستحق أن يؤله ويُعبد، والتألّه والتعبّد: يتضمن غاية

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۲/ ٥٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارج السالکین» (۱/ ۰۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» (٣/ ٢٧-٢٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير ابن كثير» (٧/ ٢٤٣).



الحب بغاية الذلّ<sup>(۱)</sup>.

قال شيخ الإسلام: «أما العبادة والاستعانة والتأله فلا حق فيها للبشر بحال»(٢).

قوله: «والركوع، والسجود»: الركوع والسجود عبادتان بدنيتان، وهما من خصائص الإلهية، فمن سجد لغيره فقد شبّه المخلوق به "، فمن ركع لغير الله أو سجد لغير الله فقد أشرك في عبادة الله غيره؛ لقوله تعالىٰ: ﴿قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشُكِي وَمَعْيَاى وَمَمَاتِ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَىٰ: ﴿ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَأَخَرُ ﴿ إِنَّ الْعَالَمِينَ ﴿ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَىٰ: ﴿ فَصَلّ لِرَبِّكَ وَأَخَرُ ﴿ إِنَّ الْعَالَمِينَ اللهُ الله

وقال تعالىٰ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَٱفْعَلُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴿ ﴾ [الحج:٧٧].

وعَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ أَبِي أَوْفَىٰ رَضَالِتُهُ عَنْهُا، قَالَ: لَمَّا قَدِمَ مُعَاذُ مِنَ الشَّامِ سَجَدَ لِلنَّبِيِّ هُ اللَّ اللهِ هُ اللهِ اللهُ الل

قوله: «والخشوع»: الخشوع في أصل اللغة الانخفاض، والذل،

<sup>(</sup>١) انظر: «النبوات»، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١/ ٢٨٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مجموع الفتاوي» (۱/ ۹۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الداء والدواء»، لابن القيم، صـ (٣١٥).

<sup>(</sup>٤) حسن: رواه الترمذي (١١٥٩)، وابن ماجه (١٨٥٣)، وأحمد (٢٤٤٧١)، وحسنه الألباني.

(T-1)

والسكون، قال تعالى: ﴿ يَوْمَ إِذِ يَتَبِعُونَ ٱلدَّاعِي لَا عِوَجَ لَهُ أَ وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلرَّحُمُنِ فَلَا تَسَمَعُ إِلَّا هَمْسَا (إِنَّ اللهُ والخشوع، وهو يبسها، وانخفاضها، وعضم الأرض بالخشوع، وهو يبسها، وانخفاضها، وعدم ارتفاعها بالري والنبات، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَائِهِ اللّهُ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَشِعَةً فَإِذَا آنَزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ ٱهْتَزَتْ وَرَبَتُ ﴾ [فصلت: ٣٩].

والخشوع شرعًا: قيام القلب بين يدي الرب بالخضوع والذل؛ وقيل: الخشوع الانقياد للحق، وهذا من موجبات الخشوع (١).

قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًاوَرَهَبَا وَكَانُواْ لِنَاخَشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠].

قوله: «والتذلل»: التذلل هو الخضوع، والتذلل للأمر تلقيه بذلة القبول والانقياد والامتثال، ومواطأة الظاهر الباطن، مع إظهار الضعف، والافتقار إلى الهداية للأمر قبل الفعل، والإعانة عليه حال الفعل، وقبوله بعد الفعل.

قوله: «والتعظيم الذي هو من خصائص الألوهية»: التعظيم: معرفة العظمة، مع التذلل لها؛ وهو على ثلاث درجات؛ منها: تعظيم الأمر والنهي، وهو أن لا يعارضا بترخص جاف؛ ولا يعرضا لتشدد غال، ولا يحملا على علة توهن الانقياد".

<sup>(</sup>۱) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ٥١٦).

<sup>(</sup>۲) انظر: «مدارج السالكين» (۱/ ۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «مدارج السالكين» (٢/ ٤٩٤).



قال ابن القيم: «فمن تعاظمَ وتكبَّر، ودعا الناس إلى إطرائه في المدح، والتعظيم، والخضوع، والرجاء، وتعليق القلب به خوفًا ورجاءً والتجاءً واستعانةً به، فقد تشبّه بالله، ونازعه ربوبيته وإلهيّتَه، وهو حقيق بأن يُهينه اللهُ غاية الذلّ، ويجعله تحت أقدام خلقه»(١).



<sup>(</sup>١) انظر: «الداء والدواء»، لابن القيم، صـ (٣١٦).



# [الأدلة على أن المذكورات من العبادات]

#### 

#### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُهُ آللَهُ تعالى:

ودليل الدعاء: قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَنِجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَلَهُ وَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَكَدًا إِنَّا ﴾ [الجن:١٨].

وقوله تعالى: ﴿لَهُ, دَعُوةُ ٱلْحَقِّ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ـ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ إِلّا كَبَسِطِ كَفَيْتِهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِيَبَلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ ـ وَمَا دُعَآهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلّا فِي ضَلَالٍ ﴿ إِلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ عَلَيْ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

ودليل الاستعانة: قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَمْتَعِيثُ ﴿ إِيَّاكَ نَمْتَعِيثُ ﴿ إِنَّا اللهُ اللهُلّالِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

ودليل الاستغاثة: قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴿ وَلَيْ الْأَنفَالِ: ٩].

ودليل الذبح: قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَحُمْيَاىَ وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ آلَ اللَّهِ لَهُ أَوْلَكُ أُورِنَا لِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُتَالِمِينَ ﴿ آلَا اللَّهُ اللَّ

ودليل النذر: قوله تعالى: ﴿يُوفُونَ بِٱلنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّهُۥ



### مُسْتَطِيرًا ﴿ ﴾ [الإنسان:٧].

# \_\_\_\_\_ \_\_ \_\_\_ الشَّنْح مِين \_\_\_\_\_

قوله: «ودليل الدعاء»: أي الدليل على أن الدعاء عبادة.

وقال الحسن: أراد بها البقاع كلها؛ لأن الأرض جعلت كلها مسجدًا للنبي هذا وقيل: المراد بالمساجد الأعضاء التي يسجد عليها الإنسان وهي سبعة الجبهة واليدان والركبتان والقدمان، يقول: هذه الأعضاء التي يقع عليها السجود مخلوقة لله فلا تسجدوا عليها لغيره (1).

قوله: «وقوله تعالى: ﴿لَهُ, دَعُوةُ ٱلْحَقِّ ﴾»: أي توحيد الله وشهادة أن لا إله إلا الله (١٠).

قوله: ﴿ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ﴾ ﴾: أي والآلهة التي يَدْعونها المشركون أربابًا وآلهة من دون الله (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: «تفسير البغوي» (٥/ ١٦٣).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبرى» (۱۳/ ۳۹۷).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (١٦/ ٣٩٩).



قوله: « لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِثَيْءٍ » ان أي لا تجيب هذه الآلهة التي يدعوها هؤلاء المشركون آلهة بشيء يريدونه من نفع أو دفع ضرّ (١).

قوله: « ﴿ إِلَّا كَبُسِطِ كَفَيّهِ إِلَى ٱلْمَآءِ ﴾ ا: أي لا ينفع داعي الآلهة دعاؤه إياها إلا كما ينفع باسط كفيه إلى الماء بسطُه إياهما إليه من غير أن يرفعه إليه في إناء، ولكن ليرتفع إليه بدعائه إياه وإشارته إليه وقبضه عليه (٢).

قوله: « ﴿ لِيَبَلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِهِ ﴾ »: كالرجل العطشان يمد يده إلىٰ البئر ليرتفع الماء إليه وما هو ببالغه (").

قوله: ﴿ وَمَا دُعَآءُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالٍ ﴾ ا: أي وما دعاء من كفر بالله ما يدعو من الأوثان والآلهة إلا في غير استقامة ولا هدًى، لأنه يشرك بالله (٤).

قوله: «ودليل الاستعانة»: أي الدليل على أن الاستعانة عبادة. قوله: «قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾»: أي لك اللهم نَخشعُ ونَذِلُّ ونستكينُ، إقرارًا لك يا رَبنا بالرُّبوبية لا لغيرك(٥).

قوله: «قوله تعالى: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ ا: أي وإياك رَبنا نستعين

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٣٩٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» (١٦/ ٤٠٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (١٦/١٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (١/ ١٥٧).



علىٰ عبادتنا إيّاك وطاعتنا لك وفي أمورنا كلها لا أحدًا سواك، إذْ كان من يكفُر بك يَستعين في أمورِه معبودَه الذي يعبُدُه من الأوثان دونك، ونحن بك نستعين في جميع أمورنا مخلصين لك العبادة (١).

قوله: «ودليل الاستغاثة»: أي الدليل على أن الاستغاثة عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴿):

أي تستجيرون به من عدوكم، وتطلبون منه الغوث والنصر عليهم فأجاب دعاءكم (١).

قوله: «ودليل الذبح»: أي الدليل على أن الذبح عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي ﴾»: أي قل يا محمد، لهؤلاء العادلين بربهم الأوثان والأصنام، الذين يسألونك أن تتبع أهواءهم على الباطل من عبادة الآلهة والأوثان إن صلاتي وذبحي (٣).

قوله: (﴿ وَمُعَيَّاى ﴾ ا: أي وحياتي (٤).

قوله: (﴿ وَمَمَاقِ ﴾ ) ؛ أي ووفاتي (٥).

قوله: «﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ »: أي خالصًا لله دون ما أشركتم به، أيها المشركون، من الأوثان (١٠).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى» (۱/ ١٦١).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» (١٣/ ٤٠٩)، و «تفسير البغوي» (٢/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (١٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (١٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (١٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير الطبرى» (١٢/ ٢٨٣).



قوله: «﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ, ﴾»: أي في شيء من ذلك من خلقه، ولا لشيء منهم فيه نصيب، لأنه لا ينبغي أن يكون ذلك إلا له خالصًا (١).

قوله: « ﴿ وَبِذَالِكَ أُمِرْتُ ﴾ »: أي وبذلك أمرني ربي (١٠).

قوله: «﴿ وَأَنَا أُوِّلُ ٱلْمُعَلِمِينَ ﴾ »: أي وأنا أوّل من أقرَّ وأذْعن وخضع من هذه الأمة لربه بأن ذلك كذلك (٣).

قوله: «ودليل النذر»: أي الدليل على أن النذر عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ ﴾ ): أي إن الأبرار الذين يشربون من كأس كان مزاجها كافورا، بروا بوفائهم لله بالنذور التي كانوا ينذرونها في طاعة الله (1).

قوله: ﴿ ﴿ وَيَخَافُونَ يَوْمَاكَانَ شَرُّهُۥ مُسْتَطِيرًا ﴾ ان ويخافون عقاب الله بتركهم الوفاء بما نذروا لله من بر في يوم كان شرّه مستطيرًا، ممتدًّا طويلًا فاشيًا (٥٠).

#### **>€**>>**⊕⊕⊕**

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۲/ ۲۸۳).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» (۱۲/ ۲۸۳).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» (١٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (٢٤/ ٩٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (٢٤/ ٩٥).



قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُهُ اللَّهُ تعالى:

ودليل الخوف: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَنُ يُحَوِّفُ أَوْلِيآءَهُۥ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُننُم مُّؤْمِنِينَ ﴿ إِنَّا عَمِرانِ: ١٧٥].

ودليل الرجاء: قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا الْمُكُمْ اللَّهُ كُمْ اللَّهُ وَحِدُ اللَّهُ مَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشُرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشَوِيهُ إِلَى اللَّهُ عَمَلًا صَلَّالًا عَلَيْعُمَلُ عَمَلًا صَلَّالًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْعُمَلُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْعُمَلُ عَلَيْعُمَلُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَمَلُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَمَلًا عَمَلًا عَلَيْهُ عَمْلُكُ عَلِيهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَمْلُ عَلَيْ عَلَيْعُ عَلَا عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْعِمُ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْعَالَكُ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عِلْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَا عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَاكُمُ عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَاهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا

ودليل التوكل: قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوٓا إِن كُنْتُم مُوِّمِنِينَ ﴾ [المائدة: ٢٣].

ودليل الإنابة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ، ﴾ [الزُّمَر:٥٤].

ودليل المحبة: قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ ٱللَّهِ أَوَالَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُ حُبًّا يَلَّهِ ﴾ [البقرة:١٦٥].

ودليل الخشية: قوله تعالى: ﴿فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّكَاسَ وَٱخْشُونِ ﴾ [المائدة: ٤٤].

ودليل الرغبة والرهبة: قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُواْ لَنَا خَلْشِعِينَ ﴾ [الأنبياء: ٩٠].



# 

قوله: «ودليل الخوف»: أي الدليل على أن الخوف عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ ٱلشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوَلِياآءَهُر﴾»: أي يخوفكم بأوليائه من المشركين لترهبوهم، وتجبنوا عنهم، وقيل: المعنى إنما ذلكم الشيطان يعظّم أمر المشركين، أيها المنافقون في أنفسكم فتخافونه (١).

قوله: «﴿فَلَا تَخَافُوهُم وَخَافُونِ ﴾»: أي يقول: فلا تخافوا أيها المؤمنون المشركين، ولا يعظُمَن عليكم أمرهم، ولا ترهبوا جمعهم، مع طاعتكم إياي ما أطعتموني واتبعتم أمري، وإني متكفِّل لكم بالنصر والظفر، ولكن خافون واتقوا أن تعصوني وتخالفوا أمري، فتهلكوا(١).

قوله: ﴿ إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾ ان أي ولكن خافونِ دون المشركين ودون جميع خلقي، أن تخالفوا أمري، إن كنتم مصدِّقي رسولي وما جاءكم به من عندي (").

قوله: «ودليل الرجاء»: أي الدليل على أن الرجاء عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِّثُلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَحِدٌ ﴾ ان اي قل لهؤلاء المشركين يا محمد: إنما أنا بشر مثلكم من بني آدم لا علم لي إلا ما علمني الله وإن الله يوحي إليّ أن معبودكم الذي

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى» (٧/ ٤١٦ – ٤١٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» (۷/ ٤١٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (٧/ ١٨٤).



يجب عليكم أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئًا، معبود واحد لا ثاني له، ولا شريك<sup>(۱)</sup>.

قوله: «﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ ﴾ ان أي فمن يخاف ربه يوم لقائه، ويراقبه على معاصيه، ويرجو ثوابه على طاعته (٢).

قوله: «﴿فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا ﴾»: أي فليخلص له العبادة، وليفرد له الربوبية (٣).

قوله: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَبادته إياه، وإنما يكون جاعلًا له شريكًا بعبادته إذا راءى بعمله الذي ظاهره أنه لله وهو مريد به غيره (٤).

قوله: «ودليل التوكل»: أي الدليل على أن التوكل عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱللَّهِ فَتَوَكَّلُوۤاْ إِن كُنتُم مُّؤَمِنِينَ ﴾»: أي إن كنتم مصدِّقي نبيكم ﴿ فيما أنبأكم عن ربَّكم من النصرة والظفر عليهم، وفي غير ذلك من إخباره عن ربه ومؤمنين بأن ربَّكم قادر علىٰ الوفاء لكم بما وعدكم من تمكينكم في بلاد عدوِّه وعدوِّكم (٥).

قوله: «ودليل الإنابة»: أي الدليل على أن الإنابة عبادة.

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۸/ ١٣٥).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبرى» (۱۸/ ۱۳۵).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» (١٨/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (١١/ ١٨٤).

TII

قوله: «قوله تعالى: ﴿ وَأَنِيبُواْ إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُواْ لَهُ, ﴿ »): أي وأقبلوا أيها الناس إلىٰ ربكم بالتوبة، وارجعوا إليه بالطاعة له، واستجيبوا له إلىٰ ما دعاكم إليه من توحيده، وإفراد الألوهة له، وإخلاص العبادة له (١).

قوله: «ودليل المحبة»: أي الدليل على أن المحبة عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا ﴾»: أي من الناس من يتخذ من دون الله أندادًا له، والندّ: العدل (٢).

قوله: «﴿ يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ ﴾ الله أي أن الذين اتخذوا هذه الأنداد من دُون الله، يحبون أندادهم كحب المؤمنين الله (٣).

قوله: «﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُ حُبًّا لِلَّهِ ﴾»: أي أن المؤمنين أشد حبًا لله، من متخذي هذه الأنداد لأندادهم (٤٠).

قوله: «ودليل الخشية»: أي الدليل على أن الخشية عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿فَلَا تَخْشُواْ ٱلنَّاسَ وَٱخْشُونِ ﴾»: أي لا تخشوا الناس في تنفيذ حكمي الذي حكمت به على عبادي، وإمضائه على ما أمرت، فإنهم لا يقدرون لكم على ضر ولا نفع إلا بإذني،

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۲۱/۲۱).

<sup>(</sup>٢) انظر: «تفسير الطبري» (٣/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبري» (٣/ ٢٧٩).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (٣/ ٢٧٩).



ولكن اخشوني دون كل أحدٍ من خلقي، فإن النفع والضر بيدي (١).

قـولـه: «ودليل الرغبة والرهبة»: أي الدليل على أن الرغبة والرهبة عبادتان.

قوله: «قوله تعالى: ﴿إِنَّهُمُ كَانُواْ يُسَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ ﴾»: أي إن الذين سميناهم، يعني زكريا وزوجه ويحيى، كانوا يسارعون في الخيرات في طاعتنا، والعمل بما يقرّبهم إلينا(١).

قوله: « ﴿ وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا ﴾ الله أنهم كانوا يعبدونه رغبة منهم فيما يرجون منه من رحمته وفضله (٣).

قوله: «﴿وَرَهَبُ ﴾ أي رهبة منهم من عذابه وعقابه، بتركهم عبادته وركوبهم معصيته (٤).

والمعنى أنهم كانوا يعبدوننا رغبًا ورهبًا، وعنى بالدعاء في هذا الموضع: العبادة، كما قال: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ وَأَدْعُواْ رَبّي عَسَى آَلًا ٓ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبّي شَقِيًّا ( إِنّي اللهِ عَسَى ٓ أَلّا ٓ أَكُونَ بِدُعَآءِ رَبّي شَقِيًّا ( إِنّي ﴾ [مريم: ٤٨] ( ٥).

قوله: «﴿وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِينَ ﴾»: أي وكانوا لنا متواضعين متذللين، ولا يستكرون عن عبادتنا ودعائنا(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۰/ ۳٤٤).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» (۱۸/۱۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ٥٢١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ٢١٥).

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ٥٢٢).



#### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَهُ أللَهُ تعالى:

ودليل التأله: قوله تعالى: ﴿ وَإِلَهُ كُورَ إِلَهُ وَحِدُ ۗ لَا إِلَهُ إِلَهُ وَحِدُ ۗ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ ( البقرة: ١٦٣].

ودليل الركوع: والسجود قوله تعالى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَالَى: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ اَرْتَكُمْ وَاُفْعَكُواْ اَلْخَيْرَ الْخَيْرَ لَكُمْ وَاُفْعَكُواْ الْخَيْرَ لَكُمْ وَاُفْعَكُواْ الْخَيْرَ لَكَامَ مُقُلِّحُونَ ﴿ الحج: ٧٧].

ودليل الخشوع: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُوْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِكَايَاتِ ٱللَّهِ ثَمَنَا قَلِيلًا ﴾ [آل عمران:١٩٩]، ونحوها.

\_\_\_\_\_\_ الشّن حسر \_\_\_\_\_

قوله: «ودليل التأله»: أي الدليل على أن التأله عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿ وَإِلَاهُ كُورَ إِلَهُ وَحِدٌ لَا إِلَهَ إِلَّا هُو الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ الله الناس الطاعة له، الرّحِيمُ ﴿ الله الناس الطاعة له، ويستوجب منكم العبادة، معبودٌ واحدٌ وربُّ واحد، فلا تعبدوا غيرَه، ولا تشركوا معه سواه، فإنّ من تُشركونه معه في عبادتكم إياه، هو خَلقٌ من خلق إله كم مثلكم، وإلهكم إله واحد، لا مثلَ لهُ وَلا نَظير (١).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى» (٣/ ٢٦٥).



قوله: «ودليل الركوع والسجود»: أي الدليل على أن الركوع والسجود عبادتان.

قوله: «قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱرْكَعُواْ وَٱسْجُدُواْ ﴾»: أي يا أيها الذين صدقوا الله ورسوله ارْكَعُوا لله في صلاتكم واسْجُدُوا له فيها(١).

قوله: «﴿وَالْعَبُدُواْ رَبَّكُمْ ﴾»: أي وذلوا لربكم، واخضعوا له بالطاعة، الذي أمركم ربكم بفعله (١٠).

قوله: «﴿لَعَلَّكُمْ تُفُلِحُونَ ﴾»: أي لتفلحوا بذلك، فتدركوا به طَلباتكم عند ربكم (٣).

قوله: «ودليل الخشوع»: أي الدليل على أن الخشوع عبادة.

قوله: «قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَبِ ﴾»: أي اليهود والنصاري (٤٠٠).

قوله: « ﴿ لَمَن يُؤْمِنُ بِأَللَّهِ ﴾ ا: أي فيقرّ بوحدانيته (٥).

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۸/ ٦٨٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» (۱۸/ ۱۸۸).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (١٨/ ٦٨٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبري» (٧/ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبرى» (٧/ ٥٠٠).

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير الطبرى» (٧/ ٥٠٠).



قوله: «﴿وَمَآأُنزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾»: أي وما أنزل على أهل الكتاب من الكتب، وذلك التوراة والإنجيل والزبور(١).

قوله: «﴿ خَاشِعِينَ لِللَّهِ ﴾»: أي خاضعين لله بالطاعة، مستكينين له بها متذلِّلين (٢).

قوله: ﴿ لَا يَشَرُونَ بِعَايَتِ ٱللّهِ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾!: أي لا يحرِّفون ما أنزل إليهم في كتبه من نعت محمد ﴿ فيبدِّلونه، ولا غير ذلك من أحكامه وحججه فيه، لعَرَضٍ من الدنيا خسيس يُعطوْنه علىٰ ذلك التبديل، وابتغاء الرياسة علىٰ الجهال، ولكن ينقادون للحق، فيعملون بما أمرهم الله به فيما أنزل إليهم من كتبه، وينتهون عما نهاهم عنه فيها، ويؤثرون أمرَ الله تعالىٰ علىٰ هَوَىٰ أنفسهم ".

قوله: «ونحوها»: أي من العبادات.



<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى» (۷/ ۵۰۰).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبري» (۷/ ۵۰۰).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (٧/ ٥٠٠).



# 

#### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَمُهُ اللَّهُ تعالى:

فمن صرف شيئًا من هذه الأنواع لغير الله، فقد أشرك بالله غيره.

فإن قيل: فما أجل أمْرٍ أَمَرَ الله به؟ قيل: توحيده بالعبادة، وقد تقدم بيانه، وأعظم نهي نهى الله عنه الشرك به، وهو أن يدعو مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة، فمن صرف شيئًا من أنواع العبادة لغير الله فقد اتخذه ربًا وإلهًا، وأشرك مع الله غيره، أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة.

----- الشترح ويها الماء الماء

قوله: «فمن صرف شيئًا من هذه الأنواع»: أي من العبادات المتقدمة.

قوله: «لغير الله»: ولو كان ملكًا، أو نبيًا، أو وليًا.

قوله: «فقد أشرك بالله غيره»: أي شركًا أكبر مخرجًا من الملة.

قوله: «فإن قيل»: أي إن سئلت.



قوله: «فما أجلّ أمْرٍ أَمَرَ الله به»: أي أعظم أمر أمر الله ﷺ به عباده.

قـولـه: «قيل: توحيده بالعبادة»: أي إفراده بالعبادة، فلا يشرك معه أحد غيره.

قوله: «وقد تقدم بيانه»: أي إيضاحه؛ قال تعالىٰ: ﴿ يَاۤأَيُّهَا النَّاسُ اعۡبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ آَ ﴾ النَّاسُ اعۡبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ آَ ﴾ [البقرة: ٢١]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَاعْبُدُواْ اللّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْبُدُواْ إِلَّا إِيّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣].

قوله: «وأعظم نهي نهى الله عنه الشرك به»: أي في الإلهية.

قوله: «وهو أن يدعو مع الله غيره»: أي فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ فمن دعا مخلوقًا بشيء لا يقدر عليه إلا الله أشرك شركًا أكبر؛ قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَجِدَ لِللَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

قوله: «أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة»: كأن يذبح لغير الله، أو ينذر لغير الله، أو يتوكل على غير الله، أو نحو ذلك.

قوله: «فمن صرف شيئًا من أنواع العبادة لغير الله فقد التخذه ربًا»: لأن الرب هو الذي يجب إفراد العبادة له؛ لأته هو الخالق المدبر المالك؛ فمن دعا غير الله فقد اعتقد أنه يتصرف في أمر الكون، وبذلك يكون مشركًا.

مثال: من دعا المقبور؛ فقال له: أغثني، أو افعل لي كذا وكذا؛ فدعاؤه إياه عبادة صرفها له من دون الله؛ لأن الدعاء هو العبادة، فهذا



شرك في الإلهية، وسؤاله إياه تلك الحاجة من جلب خير أو دفع ضر مما لا يقدر عليه إلا الله معتقدًا أنه قادر علىٰ ذلك، هذا شرك في الربوبية حيث اعتقد أنه متصرف مع الله تعالىٰ في ملكوته.

قوله: «وإلهًا»: لأن الإله هو الذي تصرف العبادة له.

قوله: «وأشرك مع الله غيره»: أي شركًا أكبر.

قوله: «أو يقصده بغير ذلك من أنواع العبادة»: فمن قصد غير الله على بنوع من أنواع العبادة أشرك شركًا أكبر.





#### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رَحَهُ أللهُ تعالى:

وقد تقدم من الآيات ما يدل على أن هذا هو الشرك الذي نهى الله عنه وأنكره على المشركين، وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَآءٌ وَمَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدِ النّساء: ٤٨].

وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأُولُهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة:٧٧].

وصلى الله على محمد.

\_\_\_\_\_ \_\_\_ الشترح ويهو \_\_\_\_\_\_

قوله: «وقد تقدم من الآيات ما يدل على أن هذا»: أي الشرك في العبادة.

قوله: «هو الشرك الذي نهى الله عنه وأنكره على المشركين»: أي المشركون في الألوهية، قال أي المشركون في الألوهية، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيْقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّ يُؤْفَكُونَ (إِنَّ ﴾ [العنكبوت: ٦١].

قـولـه: «وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ وَيَغُفِرُ مَا دُونَ وَيَكُونَ اللهِ لا يغفر الشرك به والكفر، ويغفر ما دون



ذلك الشرك لمن يشاء من أهل الذنوب والآثام (١).

قوله: «﴿ وَمَن يُثَرِكَ بِأُللَّهِ ﴾ ان أي ومن يشرك بالله في عبادته غيره من خلقه (١٠).

قوله: «﴿فَقَدِ ٱفۡتَرَى ٓ إِثُمَّا عَظِيمًا ﴾»: أي فقد اختلق إثمًا عظيمًا وإنما جعله الله تعالىٰ ذكره مفتريًا، لأنه قال زورًا وإفكًا بجحوده وحدانية الله، وإقراره بأن لله شريكًا من خلقه وصاحبة أو ولدًا (٣).

قوله: «وقال تعالى: ﴿إِنَّهُ، مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ ﴾»: أي أن يسكنها في الآخرة (').

قوله: «﴿وَمَأُونَهُ ٱلنَّارُ ﴾»: أي ومرجعه ومكانه - الذي يأوي إليه ويصير في معاده، من جعل لله شريكًا في عبادته - نارُ جهنم (٥).

قوله: ﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ ان وليس لمن فعل غير ما أباح الله له، وعبد غير الذي له عبادة الخلق من أنصار ينصرونه يوم القيامة من الله، فينقذونه منه إذا أورده جهنم (٦).

قوله: «وصلى الله على محمد»: أي اللهم اثنِ على رسولنا ونبينا

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبرى» (۸/ ٤٤٨).

<sup>(</sup>۲) انظر: «تفسير الطبرى» (۸/ ٥٥١).

<sup>(</sup>٣) انظر: «تفسير الطبرى» (٨/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تفسير الطبرى» (١٠/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٥) انظر: «تفسير الطبري» (١٠/ ٤٨١).

<sup>(</sup>٦) انظر: «تفسير الطبرى» (١٠/ ٤٨١).



# تم الشرح، والحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات

**>€**\$\$\$€\$\$\$€

<sup>(</sup>۱) انظر: «صحيح البخاري» (٦/ ١٢٠).



#### الأسئلة والمناقشة

#### 

في ضوء دراستك لكتاب «شرح الأصل الجامع لعبادة الله وحده» أجب عن الأسئلة الآتية:

- ١- عرف العبادة لغة وشرعًا كما عرفها شيخ الإسلام ابن تيمية.
  - ٢- ما أركان العبادة؟
  - ٣- ما هي شروط العبادة ؟
    - ٤- عرف كلا مما يأتي:
- الدعاء الاستعانة الاستغاثة النذر الخوف الرجاء -
- التوكل الإنابة المحبة الخشية الرغبة الرهبة التأله الخشوع التذلل التعظيم.
  - ٥- ما حكم صرف الدعاء لغير الله تعالىٰ؟
    - ٦- الاستعانة نوعان. وضح ذلك.
    - ٧- ما الفرق بين الاستغاثة والدعاء؟
      - ٨- الاستغاثة نوعان. وضح ذلك.
        - ٩- الذبح نوعان. وضح ذلك.
        - ١٠- النذر نوعان. وضح ذلك.



- ١١- الخوف نوعان. وضح ذلك.
- ١٢- ما الفرق بين الرجاء والتمني؟
  - ١٣- الرجاء نوعان. وضح ذلك.
  - ١٤- الإنابة نوعان. وضح ذلك.
- 10- المحبة ثلاثة أنواع. وضح ذلك.
  - ١٦- ما الفرق بين الرغبة والرجاء؟
- ١٧- اذكر الأدلة على العبادات الآتية مع شرحها:
- الدعاء الاستعانة الاستغاثة الذبح النذر الخوف -
- الرجاء التوكل الإنابة المحبة الخشية الرغبة الرهبة التأله الركوع السجود الخشوع التذلل التعظيم.
  - ١٨- ما أعظم ما أمر الله به، وما نهى عنه؟ مع ذكر الأدلة.
  - 19- ما حكم من صرف العبادة لغير الله على ؟ مع ذكر الأدلة.

## نسأل الله لنا ولكم الهداية والتوفيق.





# المصادر والمراجع

1- الإجماع، لأبي بكر محمد بن إبراهيم بن المنذر النيسابوري [ت ٣١٩هـ]، تحقيق: د. أبي حماد صغير أحمد بن محمد حنيف، طبعة: دار عالم الكتب - الرياض، الطبعة: الثانية، ١٤٢٤ هـ، ٢٠٠٣م.

٢- تفسير ابن كثير [تفسير القرآن العظيم]، لإسماعيل بن عمر بن
كثير القرشي الدمشقي [ت ٤٧٧ه]، تحقيق: سامي بن محمد سلامة،
طبعة: دار طيبة – الرياض، الطبعة: الثانية، ٢٤٢٠هـ، ١٩٩٩م.

٣- تفسير البغوي [معالم التنزيل]، للحسين بن مسعود البغوي [ت ٥١٦هـ]، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، طبعة: دار إحياء التراث العربي – بيروت، الطبعة: الأولئ، ١٤٢٠هـ.

٤- تفسير الطبري [جامع البيان عن تأويل القرآن]، لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري [ت ٣١٠ه]، تحقيق: أحمد محمد شاكر، طبعة: مؤسسة الرسالة - بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠م.

٥- تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد، للشيخ سليمان بن عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب [ت ١٢٣٣هـ]، تحقيق: زهير الشاويش، طبعة: المكتب الاسلامي، بيروت، دمشق، الطبعة: الأولى، ٢٠٠٢هـ. ٢٠٠٢م.



7- حياة الشيخ محمد بن عبد الوهاب وآثاره العلمية، لإسماعيل بن محمد بن ماحي السعدي الأنصاري [ت ١٤١٧هـ]، طبعة: عمادة البحث العلمي بجامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الثانية، ١٤٢٠هـ، ١٩٩٠م.

٧- الداء والدواء، «الجواب الكافي لمن سأل عن الدواء الشافي»، لابن قيم الجوزية، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد [ت ٧٥١ه]، حققه: مُحَمَّد أجمل الإصْلاحي، خرج أحاديثه: زائد بن أحمد النشيري، طبعة: مجمع الفقه الإسلامي - جدة، وطبعة: دار عالم الفوائد - جدة، الطبعة: الأولئ، ١٤٢٩هـ.

٨- روضة المحبين ونزهة المشتاقين، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد ابن قيم الجوزية [ت ٧٥١هـ]، طبعة: دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، الطبعة: ٣٤٠٠هـ، ٩٨٣٠م.

9- سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني [ت ١٤٢٠هـ]، طبعة: مكتبة المعارف- الملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ، ٢٠٠٢م.

-۱۰ سنن ابن ماجه، لأبي عبد الله محمد بن يزيد القزويني [ت ٢٧٣هـ]، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، طبعة: دار إحياء الكتب العربية – مصر.

11- سنن أبي داود، لأبي داود سليمان بن الأشعث بن إسحاق السِّجِسْتاني [ت ٢٧٥هـ]، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد،



طبعة: المكتبة العصرية- بيروت.

17- سنن الترمذي، لمحمد بن عيسىٰ بن سَوْرة الترمذي [ت ٢٧٩هـ]، تحقيؤق وتعليق: أحمد محمد شاكر [ج ١، ٢]، ومحمد فؤاد عبد الباقي [ج ٣]، وإبراهيم عطوة عوض [ج ٤، ٥]، طبعة: شركة مكتبة، ومطبعة مصطفىٰ البابي الحلبي- مصر، الطبعة: الثانية، ١٣٩٥هـ، ١٩٧٥م.

17- سنن النسائي الصغرى، لأحمد بن شعيب النسائي [ت ٣٠٣هـ]، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، طبعة: مكتب المطبوعات الإسلامية - حلب، الطبعة: الثانية، ١٤٠٦هـ، ١٩٨٦م.

18- سنن النسائي الكبرى، لأحمد بن شعيب النسائي [ت ٣٠٣هـ]، تحقيق: حسن عبد المنعم شلبي، طبعة: مؤسسة الرسالة- بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤٢١هـ، ٢٠٠١م.

10- شأن الدعاء، لأبي سليمان حمد بن محمد بن إبراهيم بن الخطاب البستي الخطابي [ت ٣٨٨ه]، تحقيق: أحمد يوسف الدّقاق، طبعة: دار الثقافة العربية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤ هـ، ١٩٨٤م.

17- شرح صحيح مسلم «المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج»، للنووي أبي زكريا محيي الدين يحيىٰ بن شرف [ت ٦٧٦هـ]، طبعة: دار إحياء التراث العربي- بيروت، الطبعة: الثانية، ١٣٩٢هـ.

١٧- صحيح البخاري، لمحمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة



البخاري [ت ٢٥٦ هـ]، ترقيم عبدالباقي، طبعة: دار الشعب- القاهرة، الطبعة: الأولىٰ، ١٤٠٧هـ، ١٩٨٧م.

۱۵۲۰ صحیح الجامع، للشیخ محمد ناصر الدین الألباني [ت ۱۲۰هـ]، طبعة: المكتب الإسلامي - بیروت، الطبعة: الثالثة، ۱۶۰۸هـ، ۱۹۸۸م.

19- صحيح مسلم، لمسلم بن الحجاج أبي الحسين القشيري النيسابوري، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي [ت ٢٦١ هـ]، طبعة: دار إحياء التراث العربي- بيروت.

٢٠- صحيح وضعيف سنن ابن ماجه، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني [ت ١٤٢٠هـ]، طبعة: مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

٢١- صحيح وضعيف سنن أبي داود، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني [ت ١٤٢٠هـ]، طبعة: مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

۲۲- صحيح وضعيف سنن الترمذي، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني [ت ١٤٢٠هـ]، طبعة: مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.

٢٣- صحيح وضعيف سنن النسائي، للشيخ محمد ناصر الدين الألباني [ت ١٤٢٠هـ]، طبعة: مكتب التربية العربي لدول الخليج، الطبعة: الأولى، ١٤٠٩هـ.



78- العبودية، لتقي الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن محمد ابن تيمية [ت ٧٢٨هـ]، تحقيق: محمد زهير الشاويش، طبعة: المكتب الإسلامي- بيروت، الطبعة: السابعة ٢٤٢٦هـ، ٢٠٠٥م.

الفكر السامي في تاريخ الفقه الإسلامي، لمحمد بن الحسن بن العربيّ بن محمد الحجوي الثعالبي [ت ١٣٧٦هـ]، طبعة: دار الكتب العلمية -بيروت-لبنان، الطبعة: الأولىٰ: ١٤١٦هـ، ١٩٩٥م.

٢٦- القاموس المحيط، للفيروز آبادي [ت ٨١٧ هـ]، طبعة الهيئة المصرية للكتاب.

۲۷- الكافي، لموفق الدين عبد الله بن أحمد بن قدامة المقدسي [ت ٦٢٠ هـ]، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة: دار هجر – مصر، الطبعة: الاولئ، ١٤١٧ هـ، ١٩٩٧م.

٢٨- كشاف القناع عن الإقناع، لمنصور البُهُوتي [ت ١٠٥١هـ]،
تحقيق: لجنة متخصصة في وزارة العدل، طبعة: وزارة العدل – المملكة
العربية السعودية، الطبعة: الثانية، ٢٤٢٩هـ، ٢٠٠٨م.

۲۹- لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور [ت ۷۱۱ هـ]،
طبعة: دار صادر – بيروت، الطبعة: الثالثة، ۱٤۱٤ هـ.

•٣- مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام تقي الدين أبي العباس أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية [ت ٧٢٨ هـ]، طبعة: الشيخ عبد الرحمن بن قاسم.



71- مدارج السالكين، لابن القيم محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد [ت ٧٥١ه]، تحقيق: محمد المعتصم بالله البغدادي، طبعة: دار الكتاب العربي – بيروت، الطبعة: الثالثة، ١٤١٦ هـ، ١٩٩٦م.

77- المدخل إلى مذهب الإمام أحمد بن حنبل، لعبد القادر بن أحمد بن مصطفىٰ بن عبد الرحيم بن محمد بدران [ت ١٣٤٦هـ]، تحقيق: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة-بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠١هـ.

٣٣- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير، الأحمد بن محمد بن
علي الفيومي، طبعة: المكتبة العلمية – بيروت.

**٣٤- المطلع على أبواب الفقه،** لمحمد بن أبي الفتح البعلي الحنبلي [ت ٧٠٩ه]، تحقيق: محمد بشير الأدلبي، طبعة: المكتب الإسلامي- بيروت، ١٤٠١هـ، ١٩٨١هـ.

90- مشاهير علماء نجد وغيرهم، لعبد الرحمن بن عبد اللطيف بن عبد الله بن عبد اللطيف بن عبد الله بن عبد اللطيف بن عبد الرحمن بن حسن بن محمد بن عبد الوهاب، طبعة: دار اليمامة، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٣٩٢هـ، ١٩٧٢م.

٣٦- مسند أحمد، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني [ت ٢٤١هـ]، تحقيق: أحمد محمد شاكر، طبعة: دار الحديث - القاهرة، الطبعة: الأولى، ١٤١٦ هـ، ١٩٩٥ م.

٣٧- مسند أحمد، لأبي عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال



بن أسد الشيباني [ت ٢٤١ه]، تحقيق: شعيب الأرنؤوط، وآخرين، إشراف: د. عبدالله بن عبد المحسن التركي، طبعة: مؤسسة الرسالة بيروت، الطبعة: الأولى، ٢٠٠١هـ، ٢٠٠١م.

۳۸- النبوات، لتقي الدين أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية [ت ٧٢٨هـ]، تحقيق: عبد العزيز بن صالح الطويان، طبعة: أضواء السلف- الرياض، المملكة العربية السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠هـ، ٢٠٠٠م.

79- النهاية في غريب الحديث والأثر، لأبي السعادات المبارك ابن الأثير [ت ٢٠٦ هـ]، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي، ومحمود محمد الطناحي، طبعة: المكتبة العلمية - بيروت، ١٣٩٩هـ، ١٩٧٩م.





# مُحتويات الكِتابَ

| 171 | مقدمة                                                 |
|-----|-------------------------------------------------------|
| 777 | ترجمة المؤلف                                          |
| 777 | اسمه ونسبه                                            |
| 777 | مولده                                                 |
| 777 | طلبه للعلم                                            |
| 777 | شيوخهشيوخه                                            |
| 377 | دعوته                                                 |
| 470 | مؤلفاتهمؤلفاته                                        |
| 770 | ثناء العلماء عليه                                     |
| 777 | وفاته                                                 |
|     | المتن                                                 |
|     | [معنى العبادة، وأنواعها إجمالا]                       |
|     | [الأدلة على أن المذكورات من العبادات]                 |
|     | حكم من صرفا شيئًا من العبادة لغير الله على الله الحكم |
| 777 | ً<br>الشرح                                            |

# ينع الخيالي الخيالة



| 440        | [معنى العبادة، وأنواعها إجمالا] |
|------------|---------------------------------|
| ***        | فائدة (١): أركان للعبادة        |
| ***        | فائدة (٢): شروط العبادة         |
| 779        | تعريف الدعاء لغة                |
| 779        | تعريف الدعاء شرعًا              |
| ۲۸۰        | فائدة: الدعاء نوعان             |
| 747        | تعريف الاستعانة                 |
| 747        | فائدة: الاستعانة نوعان          |
| 747        | تعريف الاستغاثة                 |
| 747        | ولفرق بين الاستغاثة والدعاء     |
| 347        | فائدة: الاستغاثة نوعان          |
| 347        | تعريف الذبح                     |
| 440        | فائدة: الذبح نوعان              |
| 7.47       | تعريف النذر لغة، وشرعًا         |
| ۲۸۲        | فائدة: النذر نوعان              |
| <b>YAY</b> | تعريف الخوف                     |
| ***        | فائدة: الخوف نوعان              |
| 444        | تعريف الرجاء                    |

# 

| 2  |     | 4  |
|----|-----|----|
|    | *** | 37 |
| 10 | ,,, | 37 |
| 1  | ,   | ~  |

| <b>Y A A Y</b> | فائدة (١): الفرق بين الرجاء والتمني   |
|----------------|---------------------------------------|
| 444            | فائدة (٢): الرجاء نوعان               |
| 444            | تعريف التوكل                          |
| 49.            | تعريف الإنابة لغة وشرعًا              |
| 791            | فائدة: الإنابة نوعان                  |
| 791            | تعريف المحبة                          |
| 791            | فائدة: المحبة ثلاثة أنواع             |
| 797            | تعريف الخشية                          |
| 797            | فائدة: الفرق بين الرغبة والرجاء       |
| 797            | تعريف التأله                          |
| 498            | عبادتا الركوع والسجود                 |
| 790            | تعريف الخشوع لغة، وشرعًا              |
| 790            | تعريف التذلل                          |
| <b>797</b>     | [الأدلة على أن المذكورات من العبادات] |
| <b>79</b> A    | دليل الدعاء                           |
| 799            | دليل الاستعانة                        |
| ۳              | دليل الاستغاثة                        |
| ٣٠٠            | دليل الذبحدليل الذبح                  |

# يني الخيالي الخيارة

| -3- | er   |   |
|-----|------|---|
|     | 44 3 |   |
|     |      | ١ |
| -   | -6   |   |

| ٣٠١        | دليل النذر                                       |
|------------|--------------------------------------------------|
| ٣٠٣        | دليل الخوف                                       |
| ٣٠٣        | دليل الرجاء                                      |
| ۲٠٤        | دليل التوكل                                      |
| ۲۰٤        | دليل الإنابة                                     |
| ٣٠٥        | دليل المحبة                                      |
| ٣٠٥        | دليل الخشية                                      |
| ۲٠٦        | دليل الرغبة والرهبةدليل الرغبة والرهبة           |
| <b>**Y</b> | دليل التأله                                      |
| ٣٠٨        | دليل الركوع والسجود                              |
| ٣٠٨        | دليل الخشوع                                      |
| ۳۱۰        | ين<br>[حكم من صرفا شيئًا من العبادة لغير الله ﷺ] |
| <b>717</b> | الأسئلة والمناقشة                                |
| 714        | المصادر والمراجع                                 |
| 770        | المصادر والمراجع                                 |
| 1 1 0      | محمه پاک الکماک                                  |



| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | •••   | • • • | ••  | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | • • • | • • | • • | ••  | • •   | • •   | • •   |       | ••  |     | • • • | • •   | • • | ••  | • • | • • • | •••   |
|------|---------|-------|-------|-----|-------|-------|-------|-----|-----|-------|-------|-------|-------|-------|-----|-----|-----|-------|-------|-------|-------|-----|-----|-------|-------|-----|-----|-----|-------|-------|
| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • • • | • • • | • •   | • • • | • • | • • | ••• | • • • | • • • | • •   | • • • | • • |     | • • • | • •   | ••  | ••  | ••  | •••   |       |
| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • • • | • • • | • •   | • • • | • • | • • | ••• | • • • | • • • | • •   | • • • | • • |     | • • • | • • • | ••  | ••  | ••  | •••   |       |
| •••• | • • •   |       | • • • | ••• | • • • | • • • |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • • • | • • • | • • | • • | ••  | • • • | • •   | • •   | •••   | • • |     | • • • | • • • | • • | • • | • • | • • • |       |
| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • • • | • • • | • •   | • • • | • • | • • | ••• | • • • | • • • | • •   | • • • | • • |     | • • • | • • • | ••  | ••  | ••  | •••   |       |
| •••• | • • •   |       | • • • | ••• | • • • | • • • |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • • • | • • • | • • | • • | • • | • • • | • • • | • • • | • • • | • • |     | • • • | • • • | ••  | • • | • • | • • • |       |
| •••• | • • •   |       | • • • | ••• | • • • | •••   | · • • | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • • • | • • • | • • | • • | • • | • • • | • •   | • •   | • • • | • • | • • | • • • | • •   |     | • • | • • | • • • |       |
| •••• | • • •   |       | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • • • | • • • | • • • | • • • | • • | ••  | ••• | • • • | • • • | • • • |       | • • | • • | • • • | • • • | ••  | ••  | ••  | •••   | • • • |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   | • • • | ••  |     | • • • | • •   |     | • • | ••  | •••   | • • • |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | ••    |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | • •   | • • | • • |     | • •   | • •   | • •   |       | ••  |     | • • • | • •   |     |     | • • | ••    |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    |     | ••  |     | • • • | • •   | • •   | • • • | ••• |     | • •   | • •   |     | ••  | ••  | •••   | • • • |
| •••• | • • •   |       | •••   |     | • • • | ••    | · • • | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | • •   | • • | ••  | • • | • •   | • •   | • •   |       | ••  | • • | • • • | • •   | • • |     | • • | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   | • • • | • • • |     | •••   | •••   |       | • • | • • | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    | ••  |     | • • | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     | • • | ••  | • • • |       |
| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | •••   |       | ••  | • • | • • • | • •   | • • • | • • • | • • • | • • |     | ••• | • • • | • • • | • • • |       | • • |     |       | • • • |     |     | ••  | • • • | • • • |
| •••• | • • •   |       | •••   |     | •••   | ••    |       | • • | ••  | • • • | • •   | • • • | • •   | ••    |     |     |     | • • • | • •   | • •   |       | ••  |     |       | • •   |     |     | • • | •••   |       |
|      | • • • • |       |       |     |       | • • • | · • • |     | ••  | • • • |       | • • • | • •   | • • • |     |     |     | • • • | • • • |       |       |     |     |       | • •   |     |     | • • |       |       |

| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••••                                   | ••••••                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
|                                         |                                         |                                         |                                         |
|                                         |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |
|                                         | ••••••                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                         | ••••••                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| •••••                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                         | ••••••                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| •••••                                   | ••••••                                  | ••••••                                  | •••••                                   |
| •••••                                   | •••••                                   | ••••••                                  | •••••                                   |
| •••••                                   | •••••                                   |                                         | •••••                                   |
| •••••                                   | •••••                                   |                                         | •••••                                   |
|                                         | ••••••                                  | ••••••                                  | •••••                                   |
|                                         | ••••••                                  | ••••••                                  | •••••                                   |
|                                         | ••••••                                  | ••••••                                  | •••••                                   |
|                                         | ••••••                                  | ••••••                                  | •••••                                   |
| •••••                                   | •••••                                   |                                         | •••••                                   |
| •••••                                   | •••••                                   |                                         | •••••                                   |
|                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | •••••                                   |
| •••••                                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
|                                         |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |