



مختصر



وباب السعادتين

للإمام ابن قيم الجوزية

أختصره



أستــاذ الــدراســـات الإســــلاميـــة الــشــــارك كليــة التــربيــة - جامعــة الملك سعــود







P7-11 -- 1287



هاتف : ۹۹۹۹۷۹۲۰٤۲ (ه عملومله) هاکس : ۹۹۹۶۷۲۲۹۹۱

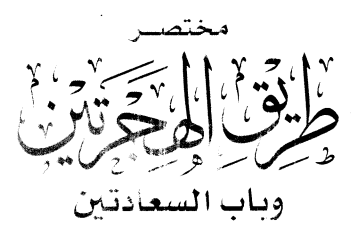
> الواقع على الإنترنت : www.madaralwatan.com

البريث الإلكتروني : pop@madaralwatan.com



إِلَى وَلِلْهِي وَوَلِلْهِيَّ وَيَغِى لِلْعَطَاءِ وَيَغِى لِلْعُطَاءِ لُسِّعَهُ هِمِي لِالِكِّمَ وَنِيْبِ الْعِطَاءِ وَلِلْسِّلِمِينَ لُسِّعَهُ هِمِي لِالِكِّمَ وَنِيْبِ الْمِلْعِلَةِ وَلِلْسِلِمِينَ

(بنگی: (جمرک





## بِسْمِ إِلَّهُ الرَّحْزَ الرِّحِكِ

#### • المقدمة

الحمدُ لله ربِّ العالمين، والصلاةُ والسلامُ على البشيرِ النذيرِ، والسراجِ المنيرِ الهادي إلى صراطِ الله المستقيمِ، وعلى آلهِ وأصحابهِ والتابعين وبعد:

فإنَّ الإيهانَ قولٌ وعملٌ، يزيدُ بالطاعاتِ وينقصُ بالمعاصي، والقولُ والعملُ لا يختصان بالجوارحِ فقط، بل هناك قولُ القلبِ وعملُهُ، وإذا صلحَ الباطنُ صلحَ الظاهرُ ولابدَّ. كما في الحديثِ: «ألا وإنَّ في الجسدِ مضغةٌ إذا صلحتْ صَلَحَ الجسدُ كلَّهُ، وإذا فسدتْ فسدَ الجسدُ كلَّهُ ألا وهي القلبُ»(١).

فكما أنَّ هناك عباداتٍ تقومُ بها الجوارحُ، فإنَّ للقلبِ عباداتٍ هي أساسُ إسعادِ المجتمع، إذا ما التزمَ الجميعُ القيامَ بها، والاستقامةَ عليها، وتربيةَ النشءِ على أساسِها، فيعيشوا حقيقةَ هذا الدينِ الذي جاءَ لسعادةِ البشرِ، كما أنَّ من ثهارِ هذه العباداتِ القلبيةِ أنها تقرِّبُ صاحبَها من ربِّهِ عَلَى، فيشملُهُ الحفظُ الإلهيُّ، والكلاءةُ الربانيةُ حينها يبصرُ المرءُ ما يُرضي، ويسمعُ ما يقرِّبُ منه سبحانه.

«فإذا أحببتُهُ كنتُ سمعَهُ الذي يسمعُ بهِ، وبصرَهُ الذي يُبصرُ بهِ، ويدَهُ التي يَبْطِشُ بها ورجلَهُ التي يمشي بها، ولئن سألني لأعطينَهُ، ولئنِ استعاذني لأعيذنَهُ» (١).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ( ٦٠٢١).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠)، ومسلم (٢٩٩٦).

فيعيشُ المرءُ بين رياضِ هذه العباداتِ الجليلةِ من المحبةِ والتعظيمِ والإنابةِ والصبرِ، والخوفِ والخضوعِ، والشكرِ والاستقامةِ، وغيرِها.

فيزدادُ إيهانًا ويقينًا وصبرًا، وتعظُّمُ حينئذٍ سعادتُهُ، وينالُ رضا ربِّهِ.

وقد جاءَ كتابُ طريقِ الهجرتين وبابِ السعادتين لابنِ القيِّمِ دليلًا عمليًّا لسعادةِ المسلمِ والمسلمةِ حافلًا ببيانِ هذه العباداتِ القلبيةِ وحدودِها وأقسامِها التي ما أحوجَنا إليها في واقعِنا المعاصرِ.

فتكلمَ بدايةً عن غنى الربِّ تعالى من كلِّ وجهٍ، وهو الغنَى المطلقُ المرتبطُ بذاتِهِ سبحانهُ، لا لأمرِ أوجبَهُ. ثم تكلمَ عن فقرِ العبادِ إلى الله من كلِّ وجهٍ، وأنَّ أفقرَ العبادِ إلى الله هو أغناهم بالله تعالى، ولذلك فقد قسَّمَ الغنَى في الخلقِ إلى عالٍ وسافلٍ وبيِّنَ كلّ واحدٍ من النوعين:

ثم تكلمَ عن مراتبِ القضاءِ والقدرِ والحكمةِ في أفعالِ الله على ثمّ ذكرَ مشاهدَ الناسِ في المعاصي، والذنوبِ. ثم تكلَّمَ عن الإنابَةِ ودرجاتِها والاستقامةِ على الطريقِ المستقيمِ، وأنَّ ذلك لا يتحققُ إلا بقوتين علميةٍ وعمليةٍ، وبيَّن حدودَ هاتين القوتين.

وتكلَّمَ عن أقسامِ العبادِ في سفرِهم إلى اللهِ تعالى، وأنَّ أهلَ الإيهانِ ينقسمون إلى ثلاثِ أقسامٍ:

ظالمٍ لنفسهِ، ومقتصدٍ، وسابقٍ بالخيراتِ. ثم تناولَ بالحديثِ الكلامَ في الزهدِ والتوكلِ والصبرِ، والخوفِ والمحبةِ.

ثم ختمَ الكتابَ بذكرِ مراتب المكلفين في الدارِ الآخرةِ، وطبقاتِهم فيها،



وقد قسَّمهم إلى ثمانِ عشرةَ طبقةً ابتدأَهم بالطبقةِ العليا على الإطلاقِ، وهم الرسلُ أكرمُ الخلقِ على الله وختَمَهم بطبقةِ الجنّ.

وقد امتازَ هذا الكتابُ بإبرازِ أهميةِ القيمِ والعباداتِ القلبيةِ، وذِكْرِ آثارِها، وما وردَ في شأنها من نصوصِ الكتابِ والسنةِ.

وتظهرُ أهميةَ هذا الكتابِ في هذا الوقتِ الذي طغتِ الماديةُ والجفافُ الروحيُّ والعللُ القلبيةُ على أهلِ زمانِهِ ـ إلا من رَحِمَ اللهُ ـ.

وفي هذا المختصرِ خلاصةٌ لما جاءَ في هذا السِّفْرِ المباركِ، نسألُ اللهَ أنْ ينفعَ به كما نفعَ بأصلِهِ، وأنْ يُسعدَنا جميعًا دنيا وآخرة.



مختصر المراب السعادتين

# في أن الله هو الغنيُّ المطلقُ والخلقُ فقراءُ محتاجون إليه

قال الله تعالى: ﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ أَنتُمُ ٱلْفُ قَرَآءُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ هُوَ ٱلْغَنِيُّ ٱلْحَمِيدُ ﴾ [فاطر: ١٥].

بيَّن سبحانه في هذه الآيةِ أن فَقْرَ العبادِ إليه أمرٌ ذاتيُّ لهم لا ينفكُّ عنهم، كما أن كونَه غنيًّا حميدًا أمرٌ ذاتيُّ له. فغناه وحمدُه ثابتٌ له لذاتِه لا لأمرٍ أَوْجبَه، وفقرُ من سِواه إليه أمرٌ ثابتٌ لذاتِه لا لأمرٍ أوجبَه.

كما قال شيخُ الإسلام ابنُ تيميةً:

والفقرُ لي وصفُ ذاتٍ لاَزمٌ أبدًا كما الغِنَى أبدًا وصفٌ له ذاتي

فالخلقُ فقيرٌ محتاجٌ إلى ربِّه بالذاتِ لا بعلةٍ، فالفقيرُ بذاتِه محتاجٌ إلى الغنيِّ بذاتِه، فما يُذكرُ من إمكانٍ وحدوثٍ واحتياجٍ فهي أدلةٌ على الفقر، لا أسبابُ له. فيستحيلُ أن يكونَ العبدُ إلا فقيرًا، ويستحيلُ أن يكونَ الربُّ تعالى إلا غنيًا، كما أنه يستحيلُ أن يكونَ العبدُ إلا عبدًا والربُّ إلا ربًّا.

إذا عُرف هذا، فالفقرُ فقرانِ:

- فقرُ اضطرارٍ، وهو فقرٌ عامٌ لا خروجَ لِبَرِّ ولا فاجرٍ عنه. وهذا الفقرُ
  لا يقتضِي مدحًا ولا ذمَّا ولا ثوابًا ولا عقابًا، بل هو بمنزلةِ كونِ المخلوقِ
  مخلوقًا ومصنوعًا.
- والفقرُ الثاني فقرٌ اختياريٌّ هو نتيجةُ علمينِ شريفينِ: أحدُهما معرفةُ العبدِ بربِّه، والثاني معرفتُه بنفسِه؛ فمتى حَصَلَتْ له هاتانِ المعرفتانِ أنتجا له فقرًا هو عينُ غناه وعنوانُ فلاحِه وسعادتِه.

وتفاوتُ الناسِ في هذا الفقرِ بحسبِ تفاوتِهم في هاتينِ المعرفتين، فمن عرف ربَّه بالغِنَى المطلقِ عرف نفسَه بالفقرِ المطلقِ، ومن عرف ربَّه بالقدرةِ التامَّة عرف نفسَه بالعجزِ التامِّ، ومن عرفَ ربَّه بالعزِّ التامِّ عرفَ نفسَه بالمسكنةِ التامةِ، ومن عرفَ ربَّه بالعِلْمِ التامِّ والحكمةِ عرفَ نفسَه بالجهلِ.

فاللهُ تعالى أخرجَ العبدَ من بطنِ أمّه لا يعلمُ شيئًا، ولا يقدرُ على شيءً، ولا يملكُ شيئًا، ولا يقدرُ على عطاء ولا منع، ولا ضرِّ ولا نفع ولا شيء البتة؛ فكان فقرُه في تلك الحالِ إلى ما به كهالُه أمرًا مشهودًا محسوسًا لكلِّ أحدٍ، ومعلومٌ أنَّ هذا له من لوازمِ ذاتِه، وما بالذاتِ دائمٌ بدوامِها، وهو لم ينتقلُ من هذه الرتبةِ إلى رتبةِ الربوبيةِ والغِنَى، بل لم يزلُ عبدًا فقيرًا بذاتهِ إلى بارئِه وفاطره.

فلم أسبعَ عليه نعمتَه، وأفاض عليه رحمتَه، وساقَ إليه أسبابَ كمالِ وجودِه ظاهرًا وباطنًا، وخلعَ عليه ملابسَ إنعامِه، وجعلَ له السمعَ والبصرَ والفؤادَ، وعلَّمَه، وأقدرَه، وحرَّكه، وصرَّفه، ومكَّنه من استخدام بني جنسِه، وسخَّر له الخيلَ والإبلَ وسلَّطه على دوابِّ الماءِ، واستنزالِ الطيرِ من الهواءِ، وقهرِ الوحوشِ العاديةِ، وحفرِ الأنهارِ، وغرسِ الأشجارِ، وشقِّ الأرضِ، وتعليةِ البناءِ، والتحيُّلِ على جميع مصالحِه، والتحرزِ والتحفظِ ممَّا يؤذيه ظنَّ المسكينُ أن له نصيبًا من الملكِ، وادَّعى لنفسِه مِلْكَةً مع الله، ورأى نفسَه بغيرِ تلك العينِ الأولى، ونسِيَ ما كان فيه من حالةِ الإعدامِ والفقرِ والحاجةِ، حتى كأنَّه لم يكنْ هو ذلك الفقيرَ المحتاجَ المضطرَّ، بل كان ذلك شخصًا آخرَ غيرَه؛

ومن ههُنا خُذلَ من خُذِلَ ووفِّق من وفِّق، فحُجِب المخذولُ عن حقيقتِه وأُنسي نفسه، فنسي فقرَه وحاجته وضرورته إلى ربِّه، فطغَى وبغَى وعَتَا، فحقَّتْ عليه الشَّقوةُ. قال تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَى ﴿ أَن رَّاهُ ٱسْتَغْنَى ﴾ فحقَّتْ عليه الشَّقوةُ. قال تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيَطْغَى ﴿ أَن رَّاهُ ٱسْتَغْنَى ﴾ [العلق:٦-٧]، وقال: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَأَنقَى ﴿ وَصَدَقَ بِالْمُسْنَى ﴿ فَاللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَن اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا لَا لَهُ اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَالَّالَالَالَالَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّالَالَالَالَال

فأكملُ الخلقِ أكملُهم عبوديةً وأعظمُهم شهودًا لفقرِه وحاجتِه وضرورتِه إلى ربِّه وعدمِ استغنائِه عنه طرفةَ عينٍ. ولهذا كان من دعائِه على المسلح في شأني كلَّه، ولا تكِلْني إلى نفسي طرفةَ عينٍ، ولا إلى أحدٍ من خلقِك»(٣).

وكان يدعُو: «يا مقلّبَ القلوبَ ثبتْ قلبي على دينِك» (أ). يعلمُ عَلَيْهُ أَنَّ قلبَهِ بيدِ الرحمنِ عزَّ وجلَّ لا يملكُ هو منه شيئًا، وأن الله عزَّ وجلَّ يُصَرِّفُه كها يشاءُ، كيف وهو يتلو قولَه عز وجل: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَنَّنَكَ لَقَدَ كِدتَ تَرْكَنُ لِيسَاءُ، كيف وهو يتلو قولَه عز وجل: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَنَّنَكَ لَقَدَ كِدتَ تَرْكَنُ لِيسَاءُ، كيفَ وَهُو يتلو قولَه عز وجل: ﴿ وَلَوْلَا أَن ثَبَنَّنَكَ لَقَدَ كِدتَ تَرْكَنُ لَوَلَا إِللهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>١) الوئيد: صوت شدة الوطء على الأرض يُسمع كالدوي من بُعد.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٧٨٤٢)، وابن ماجه (٢٧٠٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢٠٤٣٠) مطولًا، وأبو داود (٥٠٩٠).

<sup>(</sup>٤) اخرجه أحمد (١٧٦٣٠) مطوَّلا، وابنَّ ماجه (١٩٩).

فضرورتُه ﷺ إلى ربِّه وفاقتُه إليه بحسبِ معرفتِه به، وبحسبِ قُربِه منه ومنزلتِه عنده، ولهذا كان أقربَ الخلقِ إلى الله وسيلة، وأعظمَهم عنده جاهًا، وأرفعَهم عنده منزلةً؛ لتكميلِه مقامَ العبوديةِ والفقرِ إلى ربِّه عز وجل.

وكان يقولُ لهم: «أيها الناسُ ما أُحبُّ أن ترفعوني فوقَ منزِلتي، إنها أنا عبد»، وكان يقول: «لا تُطروني كها أطرتِ النصارى المسيحَ ابنَ مريمَ، إنَّها أنا عبدٌ، فقولوا: عبد الله ورسوله»(١).

وذكرَه الله عزَّ وجلَّ بسمَةِ العبوديةِ في أشرفِ مقاماتِه: مقامِ الإسراءِ، ومقامِ الدعوةِ، ومقامِ التحدِّي. فقال: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي َ أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيَلا ﴾ ومقامِ الدعوةِ، ومقامِ التحدِّي. فقال: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ لَيَلا ﴾ [الإسراء:١]. وقال: ﴿ وَأَنَّهُ لَلَّا قَامَ عَبْدُ اللّهِ يَدْعُوهُ ﴾ [الجن:١٩]، وقال: ﴿ وَإِن كُنْ تُعْرِفُ فَي رَبْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ [البقرة:٢٣]. وفي حديثِ الشفاعةِ: ﴿ إِن المسيحَ يقولُ لَهُم: اذهبوا إلى محمدِ عبدٍ غَفَر اللهُ له ما تقدَّم من ذنبِه وما تأخّر ﴾ [أن فنال ذلك المقامَ بكمالِ عبوديتِه لله وبكمالِ مغفرةِ الله له.

وتأمل قوله في الآية: ﴿أَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ إِلَى ٱللهِ ﴾ [فاطر:١٥]، فعلَّق الفقر الله باسمِه «الله» دونَ اسمِ الربوبيةِ ليؤذِنَ بنوعي الفقرِ، فإنه - كما تقدم - نوعانِ: فقرٌ إلى ربوبيتِه، وهو فقرُ المخلوقاتِ بأسرِها؛ وفقرٌ إلى إلهَيَّتِه، وهو فقرُ المخلوقاتِ بأسرِها؛ وفقرٌ إلى إلهَيَّتِه، وهو فقرُ أنبيائِه ورسلِه وعبادِه الصالحينَ، وهذا هو الفقرُ النافعُ. والذي يشير إليه القومُ، ويتكلمونَ عليه، ويشمرونَ إليه، هو الفقرُ الخاصُّ لا العامّ.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٤٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤٧٦).

#### • • في الغنى وانقسامه إلى عالٍ وسافل:

ولما كان الفقرُ إلى الله عزَّ وجلَّ هو عينُ الغنِى به، فأفقرُ الناسِ إلى الله أغناهم به، وأذلُّم له أعزهم، وأضعفُهم بين يديْه أقواهُم، وأجهلُهم عند نفسِه أعلمُهم بالله، وأمقتُهم لنفسِه أقربُهم إلى مرضاةِ الله، كان ذكرُ الغنِى بالله مع الفقرِ إليه متلازَمَيْنِ متناسِبَيْنِ، فنذكرُ فصلًا نافعًا في الغِنى العَالي.

• والغنى قسمان: غنّى سافل، وغنى عالٍ، فالغِنَى السافل: الغِنَى السافل: الغِنَى بالعواري المستَردَّةِ من النساءِ والبنينَ والقناطيرِ المقنطرةِ من الذهبِ والفضةِ والخيلِ المسومةِ والأنعامِ والحرثِ، وهذا أضعفُ الغِنَى؛ وأما الغِنَى العالي فقال شيخُ الإسلامِ: «هو على ثلاثِ درجاتٍ: الدرجةُ الأولى: غِنَى القلبِ، والدرجةُ الثانيةُ: غِنَى النفسِ، والدرجةُ الثالثةُ: الغنى بالحق».

قلتُ: ثبتَ عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «ليس الغِنَى عن كثرةِ العَرَضِ، ولكنَّ الغِنَى غِنَى النفسِ»<sup>(۱)</sup>. ومتى استغنتِ النفسُ استغنى القلبُ.

والقلبُ إذا استغنى بها فاضَ عليه من مواهبِ ربِّه وعَطَاياه السنيةِ خَلَعَ على النفس خِلَع الطمأنينةِ والرعية خِلَعًا تناسبُها: فخلعَ على النفس خِلَع الطمأنينةِ والسّمينةِ والرِّضا والإخباتِ، فأدَّتِ الحقوقَ سهاحةً لا كظمًا بل بانشراحٍ ورضًا ومبادرةٍ.

وخلَعَ على الجوارحِ خِلَع الخشوعِ والوقارِ، وعلى الوجهِ خِلْعةَ المهابةِ والنورِ والبهاءِ، وعلى اللسانِ خِلعةَ الصدقِ والقولِ السديدِ الثابتِ والحكمةِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٤٤٦)، ومسلم (١٠٥١).

النافعةِ، وعلى العين خِلعةَ الاعتبارِ في النظرِ والغضِّ عن المحارم، وعلى الآذانِ خِلعةَ استماع النصيحةِ واستماع القولِ النافع استماعُه للعبدِ في معاشِه ومعادِه، وعلى اليدينِ والرجلين خِلعةَ البطشِ في الطاعاتِ أين كانت بقوَّةٍ وأيدٍ، وعلى الفرج خِلعةَ العفَّةِ والحفظِ؛ فغدا العبدُ وراحَ يرفُّلُ في هذه الخِلَع، ويجرُّ لها في الناسِ أذيالًا وأردانًا.

فغنَى النفس مشتقٌّ من غِنَى القلب وفرعٌ عليه، فإذا استغنى سَرَى الغِنَى منه إلى النفسِ. وغِنَى القلبِ بها يناسبه من تحقُّقِه بالعبوديةِ المحضةِ التي هي أعظمُ خِلْعةً تُخلعُ عليه، فَيَسْتغني حينتذٍ بها تُوجبه هذه العبوديةُ له من المعرفةِ الخاصةِ والمحبةِ الناصحةِ الخالصةِ، وبها يحصلُ له من آثار الصفاتِ المقدسةِ وما تقتضيه من الأحكامِ والعبودياتِ المتعلقةِ بكلِّ صفةٍ صفة.

فإذا استغنَى القلبُ بهذا الغِنَى الذي هو غايةُ فقرِه استغنتِ النفسُ غنيَّ يناسبُها، وذهبتْ عنها البرودةُ التي توجبُ ثقلهَا وكَسَلها وإخلادَها إلى الأرضِ، وصارتْ لها حرارةٌ توجبُ حركتَها وخفَّتَها في الأوامرِ وطلبَها الرفيقَ الأعلى، وصارتْ برودتُها في شهوتِها وحظوظِها ورعونَتِها.

## في تفسير اللرجةِ الثانيةِ ، وهي غنى النفس :

قُولُه: الدرجةُ الثانيةُ: غِنَى النفسِ يريدُ به استقامتَها على الأمرِ الدينيِّ الذي يحبُّه اللهُ ويرضَاه، وتجنُّبُها لمناهِيه التي يَسخطُها ويُبغضُها، وأن تكونَ هذه الاستقامةُ على الفعلِ والتركِ تعظيمًا لله وأمرِه، وإيهانًا به، واحتسابًا

لثوابهِ، وخشيةً من عقابِه؛ لا طلبًا لتعظيمِ المخلوقينَ له ومدحِهم، وهربًا من ذمِّهم وازدرائِهم، وطلبًا للجاهِ والمنزلةِ عندَهم. فإنَّ هذا دليلٌ على غايةِ الفقرِ من الله، والبعدِ منه، وأنه أفقرُ شيءٍ إلى المخلوقِ.

فسلامةُ النفسِ من ذلك واتصافُها بضدِّه دليلُ غِنَاها؛ لأنها إذا أذعنتْ منقادةً لأمرِ الله طوعًا واختيارًا ومحبةً وإيهانًا واحتسابًا، بحيثُ تصيرُ لذَّتُها وراحتُها ونعيمُها وسرورُها في القيامِ بعبوديتِه، كما كان النبيُّ عَلَيْ يقول: «يا بلالُ أرحْنَا بالصلاةِ»(۱)، وقال عَلَيْ: «حُبِّبَ إليَّ من دنياكم النساءُ والطيبُ، وجُعِلتْ قُرةُ عينى في الصلاةِ»(۱).

وقُرَّة العين فوقَ المحبة.

وإذا وصَلتِ النفسُ إلى هذه الحالِ استغنتْ بها عن التطاولِ إلى الشهواتِ التي توجبُ اقتحامَ الحدودِ المسخوطةِ، والتقاعدَ عن الأمورِ المطلوبةِ المرغوبةِ، وقال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [الحج: ٣٨]، وفي القراءة الأخرى: ﴿ يُدافِعُ ﴾. فكمالُ الدفعِ والمدافعةِ بحسَبِ قوَّةِ الإيمانِ وضعفِه.

فإذا صارتِ النفسُ حرَّةً مطمئنةً غنيةً بها أغناها به مالكُها وفاطرُها من النورِ الذي وقع في القلبِ، ففاضَ منه إليها استقامَتْ بذلك الغنى على الأمرِ المرغوبِ، وسلِمتْ به عن الأمرِ المسخوطِ، وبرئتْ من المراياة (٣). ومدارُ

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٣٠٨٨، ٢٣١٥٤)، وأبو داود (٤٩٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٢٢٩٣، ١٢٢٩، ١٣٠٥٧). والنسائي (٣٩٤٠).

<sup>(</sup>٣) المراياه: الرياء.

ذلكَ كلّه على الاستقامة ظاهرًا وباطنًا، ولهذا كان الدِّينُ كلُّه في قولِه تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثَلَمُ اللّهُ ثُمَّ السَّمَوْمَ كُمّاً أُمِرْتَ ﴾ [هود:١١٢]، وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ ثَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ السَّمَقَامُواْ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَصَّرَنُونَ ﴾ [الأحقاف:١٣].

## • • في الدرجةِ الثالثةِ وهي: الفِنَى بالحقِّ سبحانه:

وهذه الاستقامةُ تُرقِّيها إلى الدرجةِ الثالثةِ مِن الغِنَى، وهو الغِنَى بالحقِّ تبارك وتعالى عن كلِّ ما سواه، وهي أعلى درجاتِ الغِنَى.

فَأُوَّلُ هذه الدرجةِ أَن تشهدَ ذِكْرَ اللهِ عزَّ وجلَّ إِيَّاكَ قبل ذِكْرِكَ له، وأنه تعالى ذَكَرَكَ فيمن ذَكَره من مخلوقاتِه ابتداءً قبلَ وجودِك وطاعتِك وذِكْرك، فقدَّر خَلْقَك ورِزْقَك وعَمَلَك وإحسانَه إليك ونعمَه عليك حيث لم تكن شيئًا البتة.

وَذَكَرَكَ سبحانَه بالإسلام، فوقَّقك له، واختارك له دونَ من خَذَله، قال تعالى: ﴿هُو سَمَّنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ ﴾ [الحج: ٧٨]، ومن الذي ذَكَرك سواه بالتوبة حتى وقَّقَك لها، ومن الذي ذَكَرك سواه بمحبتِه حتى هاجَتْ من قلبك لواعجُها.

فلولا سابقُ ذكرِه إياك لم يكنْ من ذلك كلّه شيءٌ، ولا وصلَ إلى قلبِك ذرةٌ مما وصَلَ إليه من معرفتِه وتوحيدِه ومحبَّته وخوفِه ورجائِه والتوكلِ عليه والإنابةِ إليه والتقربِ إليه. فهذه كلُّها آثارُ ذكرِه لك.

فإذا شَهِدَ العبدُ ذِكْرَ ربِّه له، ووصَلَ شاهدُه إلى قلبِه شَغَلَه ذلك عمَّا سواه، وحصَلَ لقلبِه به غنىً عالٍ لا يُشبِهُه شيءٌ.

والمقصودُ أن شعورَ العبدِ وشهودَه لذكرِ الله له يُغني قلبَه ويسدُّ فاقتَه، وهذا بخلافِ من نَسُوا الله فنسِيَهم؛ فإن الفقْرَ منَ كلِّ خيرٍ حاصلٌ لهم، وما يظنون أنَّه حاصلٌ لهم من الغِنَى فهو من أكبرِ أسبابِ فَقْرِهم.

وقال إبراهيمُ بنُ أدهمَ: «طلبْنَا الفقرَ فاستقْبَلَنا الغِنَى، وطلبَ الناسُ الغِنَى فاستقْبَلَهم الفقرُ».

وسُئل يحيى بنُ معاذٍ عن الغِنَى فقال: «هو الأمنُ باللهِ عزَّ وجلَّ».

وقال أبو حفصٍ: «أحسنُ ما توسَّلَ به العبدُ إلى مولاه دوامُ الفقرِ إليه ، على جميعِ الأحوالِ، وملازمةُ السنَّةِ في جميعِ الأفعالِ، وطلبُ القوتِ من وجهٍ حلالِ».

وقال بعضُهم: «الفقيرُ: الذي لا يرى لنفسِه حاجةً إلى شيءٍ من الأشياءِ سِوَى ربِّه تبارك وتعالى».

#### • • جملة نعت الفقير

فجملةُ نعتِ الفقيرِ حقًّا أنه المتخَلِّي من الدنيا تظرُّفًا، والمتجَافي عنها تعفُّفًا، لا يستغني بها تكثُّرًا، ولا يستكثِرُ منها تمَلُّكًا. وإن كان مالكًا لها بهذا الشرطِ لم تضرَّه.

ومن نعتِه : أنه يعملُ على موافقةِ الله في الصبرِ والرِّضى والتوكلِ والإنابةِ، فهو عاملٌ على مرادِ الله منه لا على موافقةِ هواه، وهو تحصيلُ مرادِه من الله. خاضعٌ متواضعٌ، سليمُ القلبِ، سلسُ القيادِ للحقِّ، سريعُ القلبِ إلى ذكرِ الله، بريءٌ من الدعاوَى لا يدَّعي بلسانِه ولا بقلبِه ولا بحالِه. زاهدٌ في

## مختصـر وباب طريـق الهجـرتين السعادتين

كلِّ ما سوى الله، راغبٌ في كلِّ ما يقربُ إلى الله.

من جالسَه قرَّتْ عينُه به، ومن رآهُ ذكَّرتْه رؤيتُه بالله. قد حَمَلَ كَلَّه ومؤنتَه عن الناسِ، واحتَمَل أذاهم، وكفَّ أذَاه عنهم. وبذلَ لهم نصيحتَه، وسبَّل لهم عرضَه ونفسَه لا لمعاوضَةٍ ولا لِذِلَّةٍ وعجزٍ. لا يدخلُ فيها لا يعنيه، ولا يبخلُ بها لا ينقصُه.

وصْفُه الصدقُ والعفةُ والإيثارُ والتواضعُ والحلمُ والوقارُ والاحتمالُ.

مقبلٌ على شأنِه، مكرمٌ لإخوانِه، بخيلٌ بزمانِه، حافظٌ للسانِه، مسافرٌ في ليله ونهارِه، ويقطتِه ومنامِه، لا يضعُ عصا السيرِ عن عاتقِه حتى يصلَ إلى مطلبِه.

# • • قاعدةً شريفةً عظيمةُ القدر:

حاجةُ العبدِ إليها أعظمُ من حاجتِه إلى الطعامِ والشرابِ والنفَسِ، بل وإلى الروحِ التي بين جَنْبيهِ .

اعلم أن كلَّ حيِّ سوى الله فهو فقيرٌ إلى جلْبِ ما ينفعُه ودفعِ ما يضرُّه، والمنفعةُ للحيِّ من جنسِ النعيمِ واللذةِ، والمضرَّةُ من جنسِ الألمِ والعذابِ. فلا بُد له من أمرينِ: أحدُهما: هو المطلوبُ المقصودُ المحبوبُ الذي ينتفعُ ويلتذُّ به، والثاني: هو المعينُ الموصلُ المحصِّلُ لذلك المقصودِ، والمانعُ لحصولِ المكروهِ، أو الدافعُ له بعدَ وقوعِه.

• فهاهنا أربعةُ أشياءٍ: أمرٌ محبوبٌ مطلوبُ الوجودِ، والثاني: أمرٌ مكروهٌ مطلوبُ العَدَم، والثالثُ: الوسيلةُ إلى حصولِ المحبوب، والرابع: الوسيلةُ

إلى دفْعِ المكروهِ. فهذه الأمورُ الأربعةُ ضروريةٌ للعبدِ، بل ولكلِّ حيٍّ سوى الله، لا يقومُ صلاحُه إلا بها.

إذا عُرفَ هذا فاللهُ سبحانه وتعالى هو المطلوبُ المعبودُ المحبوبُ وحدَه لا شريكَ له، وهو وحدَه المعينُ للعبدِ على حصولِ مطلوبِه، فلا معبودَ سواه، ولا معينَ على المطلوبِ غيرُه؛ وما سواه هو المكروهُ المطلوبُ بُعدُه، وهو المعينُ على دفعِه. فهوسبحانه الجامعُ للأمورِ الأربعةِ دونَ ما سواه، وهذا معنى قول العبد: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ وَإِيَاكَ نَتْ تَعِينُ ﴾ [الفاعة:٥].

إذا عُرف هذا فاعلمْ أن حاجة العبدِ إلى أن يعبدَ الله وحدَه، ولا يشركُ به شيئًا في محبتِه، ولا في خوفِه، ولا في رجائِه، ولا في التوكلِ عليه، ولا في العملِ له، ولا في الحلِفِ به، ولا في النذرِ له، ولا في الخضوع له، ولا في التذللِ والتعظيم والسجودِ والتقربِ أعظمُ من حاجةِ الجسدِ إلى روحِه، والعينِ إلى نورِها.

- وهذا مبنيٌ على أصلين، أحدُهما: أن نفسَ الإيانِ بالله، وعبادتِه، ومجبتِه، وإخلاصِ العملِ له، وإفرادِه بالتوكلِ عليه هو غذاء الإنسانِ وقوتُه وصلاحُه وقوامُه؛ كما عليه أهلُ الإيمانِ، وكما دلَّ عليه القرآنُ؛ لا كما يقولُه من يقولُ إن عبادتَه تكليفٌ ومشقةٌ على خلافِ مقصودِ القلبِ ولذَّتِه.
- الأصلُ الثاني: أن كمالَ النعيمِ في الدارِ الآخرةِ أيضًا به تعالى: رؤيتِه، وسماعِ كلامِه، وقربِه، ورضوانِه؛ لا كما يزعمُ من يزعمُ أنه لا لذَّةَ في الآخرةِ إلا بالمخلوقِ من المأكولِ والمشروبِ والملبوسِ والمنكوحِ. بل اللذةُ والنعيمُ التامُّ في حَظِّهم من الخالقِ تعالى أعظمُ مما يخطرُ بالبالِ أو يدورُ في الخيالِ.

## مختصــر وباب طريـق الهجــرتين السعادتين

وهذانِ الأصلانِ ثابتانِ بالكتابِ والسنةِ، وعليهما أهلُ العلمِ والإيمانِ، وعليهما أهلُ العلمِ والإيمانِ، وعليهما أهلُ السنةِ والجماعةِ، وهما من فطرةِ الله التي فطرَ الناسَ عليها، ويحتجّونَ على من ينكرُهما بالنصوصِ والآثارِ تارةً، وبالذوْقِ والوجْدِ تارةً، وبالفطرةِ تارةً، وبالقياسِ والأمثالِ تارةً.

والقرآنُ مملوءٌ من ذكرِ حاجةِ العبادِ إلى الله دونَ ما سِواه، ومن ذكرِ نعمائِه عليهم، ومن ذكرِ ما وعَدَهم به في الآخرةِ من صنوفِ النعيمِ واللذاتِ، وليس عند المخلوق شيءٌ من هذا. فهذا الوجهُ يحقِّقُ التوكلَ على اللهِ، والشكرَ له، ومحبتَه على إحسانِه.

قال تعالى: ﴿ وَالتَّخَذُواْ مِن دُونِ اللَّهِ ءَالِهَ لَهَ لِيَكُونُواْ لَمُمْ عِزَّا ۞ كَلَا ۗ سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًّا ﴾ [مريم: ٨١-٨٦].

وقال تعالى: ﴿ وَاللَّهُ مُن دُونِ اللَّهِ عَالِهَةً لَعَلَهُمْ يُنصَرُونَ ﴿ وَاللَّهِ مَا لَكُ لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ وَهُمْ لَمُمْ جُندُ مُحْضَرُونَ ﴾ [يس:٧٤-٧٥].

إذا تبيَّن هذا ظهرَ أن أحدًا من المخلوقينَ لا يقصِدُ منفعتَك بالقصدِ الأولِ، بل إنها يقصِدُ منفعته بك، وقد يكونُ عليك في ذلك ضررٌ إذا لم يراع

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١٨٣٢٥). والنسائي في الكبرى (١٢٢٩).

المحبُّ العدلَ، فإذا دعوتَه فقد دعوتَ من ضَرُّه أقربُ من نفعِه. وأما الربُّ تبارك وتعالى فهو يريدُك لك ولمنفعَتِك لا لِينتفعَ بك، وذلك منفعةٌ لك محضةٌ لا ضررَ فيها.

ولا يحمِلَنَّك هذا على جفوةِ الناسِ، وتركِ الإحسانِ إليهم واحتمالِ أذاهم، بل أحسِنْ إليهم لله لا لرجَائِهم، فكم الا تَخَافْهم فلا ترجُهم.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِنَ مِنْ أَزْوَكِهِكُمْ وَأَوْلَكِكُمْ عَدُوَّا لَّكُمْ فَأَوْلَكِ التّغابِنِ: ١٤].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَانُلْهِ كُوْ أَمْوَلُكُمْ وَلَا آَوْلَندُكُمْ عَن ذِكْرِ ٱللَّهِ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ فَأُولَئِهِ كَهُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴾ [المنافقون: ٩].

فالسعيدُ الرابحُ من عاملَ اللهَ فيهم، ولم يعامِلُهم في الله. وخافَ الله فيهم، ولم يَحَفْهم في الله وأرضَى الله بسخطِهم، ولم يُرضِهم بسخطِ الله. وراقَبَ الله فيهم، ولم يراقِبْهم في الله وآثرَ الله عليهم، ولم يُؤثِرْهم على الله. وأماتَ خوفَهم ورجاءَهم وحبَّهم من قلبِه، وأحيا حبَّ الله وخوفَه ورجاءَه فيه. فهذا هو الذي يكتب عليهم، وتكونُ معاملتُه لهم كلُّها ربحًا، بشرطِ أن يصبِرَ على أذَاهم، ويتخذَه مغنيًا لا مغرمًا، وربحًا لا خُسرانًا.

ومما يوضحُ الأمرَ أن الخلقَ لا يقدرُ أحدٌ منهم أن يدفَع عنك مضرَّةً البتة، إلا بإذنِ الله ومشيئتِه وقضائِه وقدَرِه. فهو في الحقيقةِ الذي لا يأتي بالحسناتِ إلا هو: ﴿وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللهُ بِضُرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفَ لَهُ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللهُ بِضُرِ

#### مختصر وباب طريق الهجرتين السعادتين

قال النبيُ ﷺ لعبدِ الله بنِ عباسٍ: «واعلمْ أن الخليقة لو اجتَمعوا على أن ينفعوكَ لم ينفعوكَ إلا بشيء كتبه الله لك، ولو اجتَمعوا على أن يضُرُّ وك لم يضُرُّ وك إلا بشيء كتبه الله عليك»(١).

وإذا كانتْ هذه حالُ الخليقَةِ، فتعليقُ الخوفِ والرجاءِ بهم ضارٌ غيرُ نافعِ.

وجِماعُ هذا أنك إذا كنتَ غيرَ عالمٍ بمصلحتِك، ولا قادرٍ عليها، ولا مريدٍ لها كما ينبغي، فغيرُك أوْلَى أن لا يكونَ عالمًا بمصلحتِك، ولا قادرًا عليها، ولا مريدًا لها. والله سبحانَه هو يعلمُ ولا تعلمُ، ويقدرُ ولا تقدرُ، ويعطيك من فضلِه لا لمعاوضةٍ ولا لمنفعةٍ يرجُوها منك، ولا لتكثُّرُ بك، ولا لتعزُّزِ بك؛ ولا يخافُ الفقْر، ولا تنقصُ خزائنُه على سَعَةِ الإنفاقِ. ولا يحبِسُ فضلَه عنك لحاجةٍ منه إليه واستغناءً به، بحيثُ إذا أخرجَه أثَّر ذلك في غِنَاه.

وهو يحبُّ الجودَ والبذلَ والعطاءَ والإحسانَ أعظمَ مَّا تحبُّ أنت الأخذَ والانتفاعَ بها سألتَه، فإذا حَبَسَه عنك فاعلمْ أن هناك أمرين لا ثالثَ لهما:

أحدهما: أن تكونَ أنت الواقفُ في طريقِ مصالحِك، وأنت المعوِّقُ لوصولِ فضلِه إليك، وأنت حَجَرٌ في طريقِ نفسِك. وهذا الأمرُ هو الأغلبُ على الخليقة، فإنَّ اللهَ سبحانَه قَضَى فيها قَضَى به أن ما عنده لا يُنالُ إلا بطاعتِه، وأنه ما استُجْلِبتْ نعمُ الله بغيرِ طاعتِه، ولا استُديمَتْ بغيرِ شكرِه، ولا عُوِّقتْ وامتُنِعَتْ بغيرِ معصيتِه. وكذلك إذا أنعَمَ عليك ثم سَلَبَك النعمة فإنَّه

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٢٦٦٩)، والترمذي (٢٥١٦) وصححه.

لم يسلبُها لبخلٍ منه ولا استئثارٍ بها عليك، وإنها أنت السببُ في سلْبِها عنك، فإن اللهَ لا يغيرُ ما بقومِ حتى يُغيروا ما بأنفسِهم.

﴿ ذَالِكَ بِأَنَ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُعَيِّرُواْمَا بِأَنفُسِمِمْ وَأَنَ اللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الأنفال:٥٣].

فها أُزيلتْ نعمُ اللهِ بغيرِ معصيتِه:

إذا كنتَ في نعمةٍ فارْعَهَا فإنَّ الذنوبَ تُزيلُ النِّعَم

فَآفَتُك من نفسِك، وبلاؤُك منك، وأنت في الحقيقةِ الذي بالغتَ في عداوتِك، وبلغتَ من معاداةِ نفسِك ما لا يبلغُ العدوُّ منك، كما قيل:

ما يبلغُ الأعداءُ من جاهلٍ ما يبلغُ الجاهلُ من نفسِهِ

ومن العجبِ أن هذا شأنُك مع نفسِك، وأنت تشكُو المحسنَ البريءَ عن الشكايةِ، وتتهمُ أقدارَه وتعاتبُها وتلومُها. قال تعالى: ﴿ وَمَا أَصَلَبَكُم مِن مُصِيبَ وَفِهما كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [الشورى: ٣٠].

فإن أَصْرَرْتَ على اتهامِ القدر، وقلتَ: فالسببُ الذي أُصبتُ به، وأُتيتُ منه، ودُهيتُ منه، قد سبقَ به القدرُ والحُكْمُ، وكان في الكتاب مسطورًا، فلا بُد منه على الرغْمِ منِّي. وكيف لي أن أنفَكَ منه، وقد أُودع الكتابَ الأولَ قبلَ بدءِ الخليقةِ، والكتابَ الثاني قبلَ خُروجي إلى هذا العالم، وأنا في ظلماتِ الأحشاء.

#### • • الكلام عن القدر والقدرية

فالجوابُ أن هاهنا مقامَيْنِ: مقامُ إيهانٍ وهُدًى ونجاةٍ، ومقامُ ضلالٍ ورَدَى وهلاكٍ، زلَّت فيه أقدامٌ، فهَوَتْ بأصحابِها إلى دارِ الشقاءِ.

فأمًّا مقامُ الإيهانِ والهُّدَى والنجاةِ فمقامُ إثباتِ القدرِ والإيهانِ به، وإسنادِ جميعِ الكائناتِ إلى مشيئةِ ربِّها وبارئِها وفاطرِها، وأنه ما شاء كان وإن لم يَشَأ الناسُ، وما لم يَشَأ لم يكنْ وإن شاءَه الناسُ.

وأمَّا المقامُ الثاني وهو مقامُ الضلالِ والرَّدَى والهلاكِ فهو الاحتجاجُ به على الله، وحمُل العبدِ ذنبَه على ربِّه، وتنزيهُ نفسِه الجاهلةِ الظالمةِ الأمَّارةِ بالسوءِ، وجعلُ أرحمِ الراحمينَ وأعدلِ العادلينَ وأحكمِ الجاكمينَ وأغنى الأغنياءِ أضرَّ على العبادِ من إبليسَ؛ كما صرَّح به بعضُهم، واحتجَّ عليه بما خصَمَه فيه من لا تدحضُ حجَّتُه ولا تطاقُ مغالبتُه، حتَّى يقولَ قائلُ هؤلاءِ:

أَلْقَاهُ فِي الْمِيمُ مَكْتُوفًا وقال له إِيَّاكَ إِيَّاكَ أَنْ تَبْتُلُّ بِالْمَاءِ

وصعد رجل يومًا على سطح دارٍ له، فأشرف على غلامٍ له يفجُرُ بجاريتِه، فنزلَ، وأخذَهما ليعاقِبَهما، فقال الغلامُ: إن القضاءَ والقدرَ لم يدعانا حتى فَعَلنا ذلك. فقال: لَعِلْمُك بالقضاءِ والقدرِ أحبُّ إليَّ من كلِّ شيءٍ، أنت حرُّ لوجهِ الله.

ورأى آخرُ رجلًا آخرَ يفجرُ بامرأتِه فقال: ما هذا؟ فقالت: هذا قضاءُ الله وقدرُه. فقال: الخِيرةُ فيها قضى الله! فلُقب بــ (الخيرةُ فيها قَضَى اللهُ)، وكان إذا دُعِي به غضِبَ! ومُرَّ بِلِصِّ مقطوعِ اليدِ على بعضِ هؤلاءِ فقال: مسكينٌ، مظلومٌ، أُجبَرَه على السرقةِ، ثم قَطَعَ يَدَه عليها!

وأراد رجلٌ من هؤلاءِ السفرَ، فودَّع أهلَه وبَكَى. فقيل له: استودِعْهم الله، واستحْفِظْهم إياه. فقال: ما أخافُ عليهم غَيْرَه!

وقال بعضُ هؤلاءِ: زَنيةٌ أزنيها أحبُّ إليَّ من عبادةِ الملائكةِ. قيل: ولم؟ قال: لعِلْمي بأن الله قَضَاها عليَّ وقدَّرَها، ولم يقْضِها إلا والخِيرةُ لي فيها.

وقرأ قارئُ بحضرةِ بعضِ هؤلاءِ: ﴿ قَالَ يَتَإِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴾ [ص:٧٥]، فقال: هو اللهُ منعه! ولو قال إبليسُ ذلك كان صادقًا، وقد أخطأ إبليسُ الحجة، ولو كنتُ حاضرًا لقلتُ: أنتَ منعتَه!

فيقال: الله أكبرُ على هؤلاءِ الملاحدةِ أعداءِ الله حقًّا الذين ما قَدَروا الله حقَّ قدْرِه، ولا عَرَفوه حقَّ معرفتِه، ولا عظَّموه حقَّ تعظيمِه، ولا نزَّهوه عمَّا لا يليقُ به، وبغَّضُوه إلى عبادِه وبغَّضوهم إليه سبحانَه، وأساؤوا الثناءَ عليه جُهْدَهم وطاقتَهم.

وهؤلاءِ خصماءُ الله حقًّا الذين جاء فيهم الحديثُ: «يُقال يومَ القيامةِ: أَينَ خصماءُ الله؟ فيؤمرُ بهم إلى النَّارِ»(١).

قال شيخُ الإسلام ابنُ تيميةَ في تائِيَّتِه:

إلى النَّار طُرَّا فرقة القدرية بيد الله أو ماروابه للشريعة

ويُدعَى خصومُ الله يسومَ معـادِهم سواءٌ نفَوْه أو سَـعَوْا ليُخَاصِـمُوا

<sup>(</sup>١) أخرجه اللالكائي (١٢٣٢) من حديث عبد الله بن عمر هين.

وسمعتُه يقولُ: القدريةُ المذمومونَ في السنةِ، وعلى لسانِ السلفِ هم هؤلاءِ الفرقُ الثلاثةُ: نفاتُه، وهم القدريةُ المجوسيةُ. والمعارضونَ به للشريعةِ الذين قالوا: ﴿ لَوَ شَاءَ اللّهُ مَا أَشْرَكَنا ﴾ [الأنعام:١٤٨]، وهم القدريةُ المشركيةُ. والمخاصمونَ به للربِّ، وهم أعداءُ الله وخصومُه، وهم القدريةُ الإبليسيةُ، وشيخُهم إبليسُ، وهو أولُ من احتجَّ على الله بالقدرِ فقال: ﴿ فَهِمَا أَغُويَتَنِي ﴾ والأعراف:١٦]، ولم يعترف بالذنبِ ويبوءُ به، كما اعترف به آدمُ. فمن أقرَّ بالذنبِ، وباء به، ونزَّه ربَّه، فقد أشبه أباه آدم، ومن أشبه أباه فما ظَلَم. ومن برًّا نفسَه واحتجَّ على ربِّه بالقدرِ فقد أشبه إبليسَ.

ولا ريبَ أن هؤلاءِ القدرية الإبليسية والمشركية شرَّ من القدرية النفاة، لأن النفاة إنها نفوهُ تنزيها للربِّ تعالى وتعظيم له أن يقدرَ الذنبَ ثم يلومُ عليه ويعاقب، ونزَّهوه أن يعاقب العبدَ على ما لا صُنعَ للعبدِ فيه البتة، بل هو بمنزلة طُولِه وقِصَرِه وسَوَادِه وبياضِه وحَوَلِه ونحوِ ذلك.

وأما القدريةُ الإبليسيةُ والمشركيةُ فكثيرٌ منهم منسلخٌ من الشرع، عدوٌ لله ورسلِه، لا يُقرُّ بأمر ولا نهي. وتلك وراثةٌ عن شيوخِه الذين قال الله فيهم: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرُكُواْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلاَ مَا بَازُونَا وَلاَ حَرَّمْنا مِن فَيهم: ﴿ سَيَقُولُ الَّذِينَ أَشَرُكُواْ لَوْ شَاءَ اللهُ مَا أَشْرَكُنا وَلاَ مَا بَازُونَا وَلاَ حَرَّمْنا مِن فَيهم حَتَى ذَاقُواْ بَأْسَاناً قُلْ هَلْ عِندَكُم مِّنَ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا الظَنَ وَإِنْ أَنتُمْ إِلَا تَغْرُصُونَ ﴾ [الانعام:١٤٨].

وقال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ ٱشْرَكُواْ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيْءِ غَنْ وَلَآءَابَآؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ مِن شَيَّءٍ كَذَالِكَ فَعَلَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى ٱلرُّسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النحل: ٣٥]. وقال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَوَ شَآءَ ٱلرَّمْنَىٰ مَا عَبَدْنَهُمُّ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۖ إِنَّ هُمُّ إِلَّا يَخْرُصُونَ ﴾ [الزخرف:٢٠].

وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ ٱللَّهُ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ اللَّهُ اللَّهُ أَنْطُعِمُ مَن لَّوْ يَشَآءُ ٱللَّهُ أَطْعَمَهُ ۚ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِ ضَلَالِ ثُمِينِ ﴾ [يس:٤٧].

فهذه أربعةُ مواضعَ في القرآنِ بيَّنَ سبحانَه فيها أن الاحتجاجَ بالقدرِ من فعلِ المشركينَ المكذبينَ للرسلِ.

- وقد افترقَ الناسُ في الكلامِ على هذه الآياتِ أربعَ فرقٍ:
- الفرقة الأولى: جعلتْ هذه الحجة حجة صحيحة، وأن للمحتج بها الحجة على الله.
- الفرقة الثانية: جَعَلَتْ هذه الآياتِ حجةً لها في إبطالِ القضاءِ والقدرِ والمشيئةِ العامةِ.
- الفرقةُ الثالثةُ: آمنتْ بالقضاءِ والقدرِ، وأقرَّتْ بالأمرِ والنهيِ، ونزلوا كُلُ واحدٍ منزلتَه. فالقضاءُ والقدرُ يؤمنُ به ولا يُحتجُّ به، والأمَرُ والنهيُ يُمتثلُ ويُطاعُ. فالإيهانُ بالقضاءِ والقدرِ عندَهم من تمامِ التوحيدِ وشهادةِ أن يُمتثلُ ويُطاعُ. فالإيهانُ بالقضاءِ والنهي موجبُ شهادةِ أن محمدًا رسولُ الله. لا إلهَ إلا اللهُ، والقيامُ بالأمرِ والنهي موجبُ شهادةِ أن محمدًا رسولُ الله.

ثم إفترقوا في وجْهِ هذه الآياتِ فرقتينِ:

فرقةٌ قالت: إنها أنكرَ عليهم استدلالهَم بالمشيئةِ العامةِ والقضاءِ والقدرِ على رضاه ومحبتِه لذلك. وقد وافقَ هؤلاءِ من قال: إن الله َ يحبُّ الكفرَ والفسوقَ والعصيانَ ويرضَى بها، ولكن خالفَهم في أنه نهى عنها وأمرَ بأضدادِها ويعاقبُ عليها، فوافَقَهم في نصفِ قولِهم، وخالفَهم في الشرطِ الآخرِ.

وقالتِ الفرقةُ الثانيةُ: إنها أنكرَ عليهم معارضةَ الشرعِ بالقدرِ، ودفْعَ الأمرِ بالمشيئةِ. فلها قامتْ عليهم حجةُ الله، ولزِمَهم أمرُه ونهيهُ دفَعوه بقضائِه وقدرِه، فجعلوا القضاءَ والقدرَ إبطالًا لدعوةِ الرسلِ ودفعًا لما جاؤوا به.

وهدى الله بفضله ورثة أنبيائه ورسله لميراث نبيّهم وأصحابه، فلم يؤمنوا ببعض الكتاب ويكفُروا ببعض، بل آمنوا بقضاء الله وقدره ومشيئته العامة النافذي وأنه ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن، وأنه مقلب القلوب ومصرّفها كيف أراد. وأنه هو الذي جعل المؤمن مؤمنًا، والمصليّ مصليًا، والمتقي متقيًا. وجعل أئمة الهدى يهدُون بأمره، وأئمة الضلالة يدعُون إلى النار. وأنه ألهم كلّ نفس فجورها وتقواها، وأنه يهدي من يشاء بفضله ورحمته، وأنه هو الذي وفّق أهل الطاعة لطاعته فأطاعُوه، ولو شاء لخذلهم فعصوه؛ وأنه حال بين الكفار وقلوبهم، فإنه يحول بين المرء وقلبه، فكفروا به، ولو شاء لوفّقهم فآمنوا به وأطاعُوه، وأنه من يَبده الله فلا مُضِلً له، ومن يُضلِلْ فلا هَادِيَ له. وأنه لو شاء لا مَن في الأرض كلهم جميعًا إيهانًا يُثابونَ عليه، وَيقْبَلُ منهم، ويَرْضَى به عنهم. وأنه لو شاء ما اقتلوا، ولكنَّ الله يفعلُ ما يريدُ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرَهُمُ مَا وَمَا يَقْتَلُوا، ولكنَّ الله يفعلُ ما يريدُ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرَهُمُ وَمَا يَقْتَلُوا، ولكنَّ الله يفعلُ ما يريدُ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ مَافَعَلُوهُ فَذَرَهُمُ وَمَايَقَتَمُوبَ ﴾ [الانعام: ١١٦].

### • • مراتب القضاء والقدر عند وَرَثْةِ الرسُل

والقضاءُ والقدرُ عندهم أربعُ مراتب جاء بها نبيُّهم، وأخبر بها عن ربِّه:

- الأولى: علمُه السابقُ بها هم عامِلُوه قبل إيجادِهم.
- الثانيةُ: كتابَةُ ذلك في الذكرِ عندَه قبلَ خلقِ السمواتِ والأرضِ.
- الثالثة: مشيئتُه المتناولةُ لكلِّ موجودٍ، فلا خروجَ لكائنٍ عن مشيئتِه،
  كما لا خروجَ له عن علمِه.
- الرابعة: خَلْقُه له وإيجادُه وتكوينُه، فإنه لا خالقَ إلا اللهُ، واللهُ خالقُ كلِّ شيءٍ، فالخالقُ عندَهم بين الخالقُ عندَهم بين الخالقِ والمخلوقِ.

ويؤمنونَ مع ذلك بحكمتِه، وأنه حكيمٌ في كلِّ ما فَعَلَه وحَلَقَه، وهذه الحكمةُ هي الغايةُ، والفعلُ وسيلةٌ إليها، فإثباتُ الفعلِ مع نَفْيِها إثباتُ للوسائلِ ونفيٌ للغاياتِ وهو مُحالٌ، إذ نفيُ الغايةِ مستلزِمٌ لنفي الوسيلةِ، فنفيُ الوسيلةِ - وهي الفعلُ - لازمٌ لنفي الغايةِ وهي الحكمةُ. ونفيُ قيامِ الفعلِ والحكمةِ به نفيٌ لهما في الحقيقةِ، إذ فعلٌ لا يقومُ بفاعِلِه وحكمةٌ لا تقومُ بالحكيمِ شيءٌ لا يُعقلُ. وذلك يستلزمُ إنكارَ ربوبيتِه وإلهيتِه. وهذا لازمٌ لمن نفي ذلك، لا محيدَ له عنه وإن أبى التزامَه.

وأما من أثبتَ حكمتَه وأفعالَه على الوجهِ المطابقِ للعقلِ والفطرةِ وما جاءتْ به الرسلُ لم يلزمْ من قولِه محذورٌ البتة، بل قولُه حتُّ، ولازمُ الحقِّ حتُّ كائنًا ما كانَ.

#### مختـصــر طـريـق الهجــرتين



والمقصودُ: أن ورثةَ الرسلِ وخلفاءَهم ـ لكمالِ ميراثِهم لنبيِّهم ـ آمنوا بالقضاءِ والقدرِ والحِكمِ والغاياتِ المحمودةِ في أفعالِ الربِّ وأوامرِه، وقاموا مع ذلك بالأمرِ والنهي، وصدَّقوا بالوعدِ والوعيدِ.

والقضاءُ والقدرُ منشؤُه عن علم الربِّ وقُدرتِه، ولهذا قال الإمامُ أحمدُ: «القدرُ قدرةُ الله»(۱). واستحسَنَ ابنُ عقيلٍ هذا الكلامَ من أحمدَ غايةَ الاستحسانِ، وقال: إنه شَفَى بهذهِ الكلمةِ وأفصَحَ بها عن حقيقةِ القدرِ.

ولهذا كان مصدرُ الخلقِ والأمرِ والقضاءِ والشرعِ عن علمِ الربِّ وعزَّتِه وحكمتِه، ولهذا يقرنُ تعالى بين الاسمينِ والصفتينِ من هذه الثلاثِ كثيرًا كقولِه: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَى اَلْقُرْءَاكَ مِن الدَّنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل: ٦]، وقال: ﴿ تَنزِيلُ الْكِننَبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ ﴾ [الزمر: ١]. وقال: ﴿ حَمَ اللهِ اَلْعَزِيزِ الْعَلِيمِ ﴾ [غافر: ١-٢].

وقال في حم فُصِّلَت بعد ذكر تخليقِ العالمِ: ﴿ ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [نصلت:١٢]. وذكر نظيرَ هذا في الأنعام، فقال: ﴿ فَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ وَجَعَلَ ٱلْيَـٰلَ سَكَنًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ حُسَّبَاناً ذَالِكَ تَقْدِيرُ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ [الأنعام:٩٦].

فارتباطُ الخلقِ بقدرتِه التامَّةِ يقتضي أن لا يخرجَ موجودٌ عن قدرتِه، وارتباطُه بعلمِه التامِّ يقتضي إحاطتَه به وتقدمَه عليه، وارتباطُه بحكمتِه يقتضي وقوعَه على أكملِ الوجوهِ وأحسنِها، واشتهالِه على الغايةِ المحمودةِ المطلوبةِ للربِّ تعالى. وكذلك ارتباطُ أمرِه بعلمِه وحكمتِه وعزَّتِه، فهو عليمٌ بخلقِه وأمرِه، حكيمٌ في خلقِه وأمرِه، عزيزٌ في خلقِه وأمرِه.

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۸/ ۳۰۸).

ولهذا كان الحكيمُ من أسمائِه الحسنى, والحكمةُ من صفاتِه العُلَى. والشريعةُ الصادرةُ عن أمرِه مبناها على الحكمةِ, والرسولُ المبعوثُ بها مبعوثُ بالكتابِ والحكمةِ. والحكمةُ هي سنةُ الرسولِ على، وهي تتضمنُ العلمَ بالحقّ, والعملَ به, والخبرَ عنه, والأمرَ به; فكلُّ هذا يُسَمَّى (حكمةً). وفي الخيرُ: "الحكمةُ ضالَةُ المؤمنِ". وفي الحديثِ: "إن من الشعرِ حكمةً".

فكما لا يخرجُ مقدورٌ عن علمِه وقدرتِه ومشيئتِه، فهكذا لا يخرجُ عن حكمتِه وحمدِه. وهو محمودٌ على جميعِ ما في الكونِ من خيرِ وشرِّ حمدًا استحقَّه لذاتِه، وصدر عنه خلقُه وأمرُه. فمصدرُ ذلك كلَّه عن الحكمةِ، فإنكارُ الحكمةِ إنكارٌ لحمدِه في الحقيقةِ.

وإنها يتبينُ هذا ببيانِ وجودِ الحكمةِ في كلِّ ما خلَقَه اللهُ وأمَر به, وبيانِ أنه كلَّه خيرٌ من جِهةِ إضافتِه إليه سبحانَه، وأنه من تلك الإضافةِ خيرٌ وحكمةٌ, وأن جهةَ الشرِّ منه من جهةِ إضافتِه إلى العبدِ, كها قال النبيُّ ﷺ في دعاءِ الاستفتاح: «لبَّيك وسعْدَيْك، الخيرُ في يدَيْك، والشرُّ ليس إليك» (").

فهذا النفي يقتضي امتناع إضافة الشر إليه تعالى بوجه، فلا يضافُ إلى ذاته ولا صفاته ولا أسمائه ولا أفعاله.

وتحقيقُ ذلك أن الشرَّ ليسَ هو إلا الذنوبَ وعقوبَتها، كما في خطبيّه على: «الحمدُ لله، نستعينُه، ونستغْفِرُه، ونعوذُ بالله من شرورِ أنفِسنا، ومن

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٢٦٨٧), وابن ماجه (٤١٦٩).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦١٤٥).

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (۷۷).

سيئاتِ أعمالِنا (١٠٠). فتضمَّنَ ذلك الاستعادة من شرورِ النفوسِ، ومن سيئاتِ الأعمالِ وهي عقوباتُها.

فذاتُ الربِّ تعالى مستلزمةٌ للحكمةِ والخيرِ والجودِ، وذاتُ العبدِ مستلزمةٌ للجهلِ والظلمِ، وما فيه من العلمِ والعدلِ فإنها حصلَ له بفضلِ اللهِ عليه، وهو أمرٌ خارجٌ عن نفسِه.

وأيضًا فإنَّ هذا الفضلَ هو توفيقُه وإرادتُه من نفسِه أن يلطفَ بعبدِه، ويوفَّقَه، ويعينَه، ولا يخلِّي بينَه وبين نفسِه، وهذا محضُ فعلِه وفضْلِه، وهو سبحانه أعلمُ بالمحلِّ الذي يصلحُ لهذا الفضلِ، ويليقُ به، ويثمرُ فيه، ويزكو به.

وقد أشار تعالى إلى هذا المعنى بقوله: ﴿وَكَذَالِكَ فَتَنَا بَعْضَهُم بِبَعْضِ لِيَقُولُواْ أَهَلَوُلَا مَنَ اللّهُ عِلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّاكِرِينَ ﴾ لِيَقُولُواْ أَهَلُولُا مَنَ اللّهُ عِلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا أَلْيَسَ اللّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ ﴾ [الأنعام:٥٣]، فأخبر سبحانه أنه أعلمُ بمن يعرفُ قدْرَ هذه النعمةِ ويشكرُه عليها.

فلا بُد في الشكر من علم القلب، وعمل يتبعُ العلم، وهو الميلُ إلى المنعم وعبتُه والخضوعُ له، كما في صحيح البخاريِّ عن شدَّادِ بن أوسٍ قال: قال رسولُ الله ﷺ: «سيَّدُ الاستغفارِ أن يقولَ العبدُ: اللهم أنت ربِّ لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدُك، وأنا على عَهْدِك ووعدِك ما استطعتُ، أعوذُ بك من شرِّ ما صنعتُ، أبوءُ لك بنعمتِك عليَّ، وأبوءُ بذنبي، فاغفِرْ لي فإنه لا يغفِرُ

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٢١١٨, ٢١١٦), وأبو داود (٢١١٨).



الذنوبَ إلا أنت. من قالها إذا أصبحَ موقنًا بها فهاتَ من يومِه دخلَ الجنة، ومن قالهًا إذا أمسَى موقنًا بها فهاتَ من ليلتِه دخلَ الجنةَ».

فقولُه: «أبوءُ لك بنعمتك عليّ» يتضمنُ الإقرارَ والإنابةَ إلى الله بعبوديتِه، فإن المباءةَ هي التي يبوءُ إليها الشخصُ، أي يرجِعُ إليها رجوعَ استقرارٍ، والمباءةُ هي المستقرُّ. ومنه قولُه ﷺ: «من كَذَبَ عليَّ متعمدًا فليتبوَّأ مقعدَه من النارِ مباءةً يلزمُه ويستقرُّ فيه، لا كالمنزلِ الذي ينزلُه ثم يرحلُ عنه.

فالعبدُ يبوءُ إلى الله عزَّ وجلَّ بنعمتِه عليه، ويبوءُ بذنبِه، فيرجعُ إليهِ بالاعترافِ بهذا وبهذا، رَجوعَ مطمئنًّ إلى ربِّه منيبٍ إليه، ليس رجوعَ من أقبلَ عليه ثم أعرضَ عنه، بل رجوعَ من لا يُعرضُ عن ربِّه، بل لا يزالُ مقبلًا عليه، إذ كان لا بدَّ له منه. فهو معبودُه، وهو مستعانُه، لا صلاحَ له إلا بعبادتِه، فإن لم يكن معبودُه هلك وفَسَد، ولا يمكنُ أن يعبدَه إلا بإعانتِه. وفي بعبادتِه، فإن لم يكن معبودُه هلك وفَسَد، ولا يمكنُ أن يعبدَه إلا بإعانتِه. وفي الحديثِ: «مَثَلُ المؤمنِ مثلُ الفرسِ في آخيتِه (٢): يجولُ ثم يرجعُ إلى آخيتِه. كذلك المؤمنُ يجولُ ثم يرجعُ إلى الإيمانِ» (٢).

فقولُه: «أبوءُ» يتضمَّنُ أني وإن جُلتُ كها يجولُ الفرسُ \_ إما بالذنبِ وإما بالتقصيرِ في الشكرِ \_ فإني راجعٌ منيبٌ أوَّابٌ إليك، رجوعَ من لا غِنَى له عنك.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٠)، ومسلم في المقدمة (٣).

 <sup>(</sup>٢) الآخية بالمد والتشديد، ويجوز بالتخفيف: العروة تشد بها الدابة مثنية في الأرض. قاله أبو عبيد.
 اللسان (أخا).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (١٥٢٦)، وابن حبان (٦١٦).

وذكر النعمة والذنب لأن العبد دائمًا يتقلبُ بينهما، فهو بين نعمةٍ من ربَّه وذنبٍ منه هو، كما في الأثر الإلهي: «ابنَ آدمَ خيري إليك نازلُ، وشُرُّك إليَّ صاعِدٌ. كم أتحبَّبُ إليك بالنِّعَم، وأنا غَنيُّ عنك! وكم تَتَبغَضُ إليَّ بالمعاصي، وأنت فقيرٌ إليَّ! ولا يزالُ الملكُ الكريمُ يعرُج إليَّ منك بعملٍ قبيحٍ»(١).

فالخيرُ كلَّه من اللهِ كها قال تعالى: ﴿ وَمَا يِكُمْ مِن يَعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ ﴾ [النحل: ٥٣]. وقال تعالى: ﴿ وَلَكِئَ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكُرَّهَ إِلَيْكُمُ ٱلْأَيشِدُونَ ﴿ لَا اللّهِ مِنَ اللّهِ وَيَغْمَةً ﴾ [الحجرات:٧-٨].

فالنِّعَمُ كلَّها من نِعَمِ الدِّينِ والدنيا، وثوابِ الأعمالِ في الدنيا والآخرةِ من نِعَمِ الله ومَنَّه وفضلِه على عبدِه. وهو تعالى وإن كان أجود الأجودينَ وأرحمَ الراحمينَ وأكرمَ الأكرمينَ، فإنه أحكمُ الحاكمينَ وأعدلُ العادلينَ، لا يضعُ الأشياءَ إلا في مواضِعِها اللائقةِ بها، ولا يناقضُ جودُه ورحمتُه وفضلُه حِكْمتَه وعدلَه.

قال عبدُ الله بنُ مسعودٍ: "إن الله تعالى نظرَ في قلوبِ العبادِ، فرأي قلبَ محمدٍ عَلَيْ خيرَ قلوبِ أهلِ الأرضِ، فاختَصَّه برسالتِه. ثم نَظَر في قلوبِ العبادِ، فرأى قلوبَ أصحابِه خيرَ قلوبِ العبادِ، فاختارَهم لصحبتِه»("). وفي أثرٍ إسرائيليِّ: "أن الله تعالى قال لموسى: أتدري لم اخترتُك لكلامي؟ قال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في الحيلة (٤/ ٣١) عن وهب بن منبه قال: قرأت في بعض الكتب فوجدت الله تعالى يقول:..

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۳۲۰۰).

لا يا ربّ. قال: لأني نظرتُ في قلوبِ العبادِ، فلم أر فيها أخضعَ من قلبِك لي»(١). أو نحو هذا.

كما في الصحيح من حديثِ أبي موسَى عن النبيِّ عَلَىٰ قال: «مَثَلُ ما بَعَثَني اللهُ به من الهُدَى والعلم كمثلِ غيثٍ أصابَ أرضًا، فكان منها طائفةٌ طيبةٌ قَبِلَتِ الماء، فأنبتتِ الكلأ والعشبَ الكثيرَ. وكان منها طائفةٌ أجادبُ أمسكتِ الماء، فسَقَى الناسُ وزَرَعوا. وأصابَ منها طائفةً أخرى إنها هي قيعانٌ لا تُمسِكُ ماء ولا تُنبِتُ كلاً. فذلك مثل من فقه في دينِ الله ونفعَه بها بعثني اللهُ به، ومثلُ من لم يرفَعْ بذلك رأسًا ولم يقْبَلْ هُدَى الله الذي أُرسَلتُ به "").

والمقصودُ: أن الله سبحانَه أعلمُ بمواقع فضلِه ورحمتِه وتوفيقِه، ومن يصلحُ لها ممن لا يصْلُحُ، وأن حكمتَه تأبى أن تضَعَ ذلك عند غير أهلِه، كها تأبى أن تمنعَه من يصلحُ له. وهو سبحانَه الذي جعلَ المحلَّ صاحًا وجعلَه أهلًا وقابلًا، فمنه الإعدادُ والإمدادُ، ومنه السببُ والمسبَّبُ.

ومن اعترض بقولِه: فهلا جعل المحالَّ كلها كذلك، وجعلَ القلوبَ على قلبٍ واحدٍ! فهو من أجهلِ الناسِ وأضلِّهم وأسفَهِهم، وهو بمنزلةِ من يقولُ: لم خلقَ الأضدادَ، وهلَّ جَعلَها كلَّها شيئًا واحدًا! وهل يسمحُ خاطرُ من له أدنى مُسكةٍ من عقْلٍ بمثلِ هذا السؤالِ الدَّالِّ على حُمْقِ سائلِه وفسادِ عقلِه؟ وهل ذلك إلا موجبُ ربوبيتِه وإلهيتِه ومُلكِه وقُدرتِه ومشيئتِه وحكمتِه، ويستحيلُ أن يتخلَّفَ موجبُ صفاتِ كمالِه عنها.

<sup>(</sup>١) نقل الذهبي نحو هذا عن وهب بن منبه في سير أعلام النبلاء (١٥/ ٩٨).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٧٩)، ومسلم (٢٢٨٢).

وهل حقيقة الملكِ إلا بإكرامِ الأولياءِ وإهانةِ الأعداءِ؟ وهل تمامُ الحكمةِ وكهالِ القدرةِ إلا بخلقِ المتضاداتِ والمختلفاتِ، وترتيبِ آثارِها عليها، وإيصالِ ما يليقُ بكلِّ منها إليه؟ وهل ظهورُ آثارِ أسهائِه وصفاتِه في العالمِ إلا من لوازمِ ربوبيتِه وملكِه؟ فهل يكونُ رزَّاقًا وغفَّارًا وعفوًا ورحيًا وحليًا، ولم يوجَدْ من يرزقُه، ولا من يغفِرُ له، ويعفُو عنه، ويحلمُ عنه، ويرحمُه؟ وهل انتقامُه إلا من لوازمِ ربوبيتِه ومُلكِه؟ فَمِمَّنْ ينتقمُ إن لم يكن له أعداءٌ ينتقمُ منهم، ويُرِي أولياءَه كهالَ نعمتِه واختصاصِه إيَّاهم دونَ غيرِهم بكرامتِه وثوابِه؟

وهل في الحكمة الإلهية تعطيلُ الخيرِ الكثيرِ لأجلِ شرِّ جُزْئِيٍّ يكونُ من لوازمِه؟ فهذا الغيثُ الذي يُحِيى اللهُ به البلادَ والعبادَ والشجرَ والدواب، كم يجسُ من مسافر، ويمنعُ من قُصَّادٍ، ويهدمُ من بناءٍ، ويعوقُ عن مصلحةٍ؟ ولكن أين هذا مما يحصلُ به من المصالحِ؟ وهل هذه المفاسدُ في جنبِ مصالحِه إلا كتفلةٍ في بحرٍ؟ وهل تعطيلُه لئلا تحصلَ به هذه المفاسدُ إلا موجِبًا لأعظمِ المفاسدِ والهلاكِ؟

وبهذا ونحوه يُعرفُ كمالُ القدرةِ وكمالُ الحكمةِ. فكمالُ القدرةِ بخلقِ الأضدادِ، وكمالُ الحكمةِ بتنزيلِها منازلها ووضع كلِّ منها في موضِعِه. والعالمُ من لا يُلقي الحربَ بين قدرةِ الله وحكمتِه، فإن آمنَ بالقدرةِ قَدَحَ في الحكمةِ وعطَّلها، وإن آمنَ بالحكمةِ قدَحَ في القدرةِ ونَقَضَها؛ بل يربطُ القدرةَ بالحكمةِ، ويعلمُ شمولها لجميعِ ما خلقه اللهُ ويخلقُه، فكما أنه لا يكونُ إلا بقدرتِه ومشيئتِه، فكذلك لا يكونُ إلا بحكمتِه.

قال تعالى: ﴿ مَثَلُهُمْ كَمَثُلِ الَّذِى اَسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلُهُ وَهَبَ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكُهُمْ فِي ظُلُمَت لِلَّ يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهُ مِنْ أَبُكُمُ عُمِّى فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكُهُمْ فِي ظُلُمَت لِلَّ يُبْصِرُونَ ﴿ اللَّهُ عَمَّى فَهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴿ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءَ فِيهِ ظُلُمَتُ وَرَعْدُ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَنِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ الصَّوَعِيَ حَذَر المَوْتِ وَاللَّهُ مُحِيطًا بِالْكَفِرِينَ ﴿ اللَّهُ الْمَوْتِ يَعْطُفُ أَبْصَلُهُمْ كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُواْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لذَهِبَ فِسَمْعِهِمُ وَأَبْصَلُوهُمْ كُلُمَا أَضَاءَ لَهُم مَّشُواْ فِيهِ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لذَهِبَ فِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَلُوهِمْ إِنَّ اللّهُ عَلَيْهُمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لذَهِبَ فِسَمْعِهِمُ وَأَبْصَلُوهُمْ أَيْكُ اللّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لذَهِبَ فِسَمْعِهُمْ وَأَبْصَلُوهُمْ إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلّ شَعْوا فِيهِ وَإِنَّا أَظْلَمُ عَلَيْهُمْ قَامُواْ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لذَهُمَ فِي مَالُولُ عَلَيْهُمْ فَي وَلَا اللّهُ مَا لَوْ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاللّهُ وَلَوْ شَآءَ اللّهُ لَكُ عَلْمُ مِن قَصْرَ نظرُهُ فِي بعضِ مَعْلُوقاتِ الربِّ تعالى على ما لا بدَّ منه من شرِّ جزئِيٍّ جدًا بالإضافةِ إلى الخيرِ الكثيرِ الكثيرِ .

وما يحصلُ للنفسِ البشريةِ من الضررِ والأذى فله سبحانه في ذلك أعظمُ حكمةٍ مطلوبةٍ، وتلك الحكمةُ إنها تحصلُ على الوجْهِ الواقعِ المقدَّرِ بها خلقَ لها من الأسبابِ التي تُنالُ غاياتُها إلا بها، فوجودُ هذه الأسبابِ بالنسبةِ إلى الخالقِ الحكيمِ سبحانه هو من الحكمةِ.

ولهذا يقرنُ سبحانه في كتابِه بين اسمِه (الحكيم)، واسمِه (العليم) تارةً، وبينَه وبين اسمِه (العليم) تارةً، كقولِه: ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [النساء:٢٦، الانفال:٧١]، ﴿ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [النساء:٢٨، الانفاذ:٣٨]، وقوله: ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٥، الفتح:٧، ١٩]، ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٥، الفتح:٧، ١٩]، ﴿ وَكَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء:١٥، الفتح:٧، ١٩]، ﴿ وَلَانَ اللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [الفتح:٤]، ﴿ وَلِنّكَ لَنْكُمَّ الْقُوءَ النساء:٨٥، اللّهُ عَلِيمٍ عَلِيمٍ ﴾ [النمل:١]، فإن العزة تتضمنُ القوة، ولله القوة جميعًا.

فالعزةُ من جنسِ القدرةِ والقوةِ. وقد ثبتَ في الصحيحِ عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «المؤمنُ القويُّ خيرٌ وأحبُّ إلى اللهِ من المؤمنِ الضعيفِ، وفي كلِّ خيرٌ»(۱).

فالقدرة إنْ لم تكنْ مَعها حكمةٌ، بل كان القادرُ يفعلُ ما يريدُه، بلا نظر في العاقبة، ولا حكمة محمودة يطلبُها بإرادتِه ويقصدُها بفعلِه، كان فعله فسادًا، كصاحب شهواتِ الغيِّ والظلم، الذي فعلَ بقوتِه ما يريدُه من شهواتِ الغيِّ في بطنِه وفرجِه ومن ظلم الناسِ، فإن هذا وإن كان له قوةٌ وعزةٌ لكنْ لما لم يقترنْ بها حكمةٌ كان ذلك معونةً على شرِّه وفسادِه.

وكذلك العلمُ كمالُه أن يقترنَ به الحكمةُ، وإلا فالعلمُ الذي لا يريدُ ما تقتضيهِ الحكمةُ وتوجبُه، بل يريدُ ما يهواه سفيهٌ غاوٍ، فعلمُه عونٌ له على الشرِّ والفسادِ.

والمقصودُ أن العلمَ والقدرةَ المجرَّدَيْنِ عن الحكمةِ لا يحصلُ بهما الكمالُ والصَّلاحُ، وإنها يحصلُ ذلك بالحكمةِ معهماً. واسمُه سبحانه (الحكيم)

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲٦٦٤).

يتضمنُ حكمتَه في خلقِهِ وأمرَهِ في إرادتِه الدينيةِ والكونيةِ، وهو حكيمٌ في كلِّ ما خلقَه، حكيمٌ في كلِّ ما أمرَ به.

- والناسُ في هذا المقامِ أربعُ طوائفٍ:
- الطائفة الأولى: الجاحدة لقدرته وحكمته، فلا يُشتونَ له تعالى قدرةً ولا حكمةً.
- والطائفةُ الثانيةُ: أقرَّتْ بقدرتِه وعمومِ مشيئتِه للكائناتِ، وجحدتْ حكمتَه وما له في خلقِه من الغاياتِ المحمودةِ المطلوبةِ له \_ سبحانه \_ التي يفعلُ لأَجْلِها ويأمرُ لأَجْلِها، فحافَظَتْ على القَدَرِ وجَحَدَتِ الحكمةَ.
- والطائفةُ الثالثةُ: أقرَّت بحكمتِه، وأثبتَتِ الأسبابَ والعللَ والغاياتِ في أفعالِه وأحكامِه، وجحدتْ كهالَ قدرتِه، فنفتْ قدرتَه على شَطْرِ العالمِ، وهو أشرفُ ما فيه من أفعالِ الملائكةِ والجنِّ والإنسِ وطاعتِهم. بل عندَهم هذه كلُّها لا تدخلُ تحتَ مقدورِه تعالى.

فهدى الله الطائفة الرابعة لما اختلفوا فيه من الحقّ بإذبه ﴿ وَٱللّهُ يَهَدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [البقرة:٢١٣]، فآمنوا بالكتاب كلّه، وأقرّوا بالحقّ جميعه، ووافقوا كلَّ واحدةٍ من الطائفتين على ما معها من الحقّ، وخالفُوهم فيها قالوه من الباطل. فآمنوا بخلقِ الله وأمرِه بقدرِه وشَرْعِه، وأنه سبحانه المحمودُ على خلقِه وأمرِه، وأن له الحكمة البالغة والنعمة السابغة، وأنه على كلِّ شيءٍ قديرٌ. فلا يخرجُ عن مقدوره شيءٌ من الموجوداتِ أعيانها وأفعالها وصفاتها، كما لا يخرجُ عن علمِه؛ فكلُّ ما تعلَّق به علمُه من العالمِ تعلَّقتْ به قدرتُه ومشيئتُه.

## مختصــر وباب طريـق الهجــرتين السعادتين

و آمنوا مع ذلك بأن له الحجة على خلقِه، وأنه لا حجة لأحدِ عليه بل لله الحجةُ البالغةُ، ولا يجعلونَ القَدَرَ حُجَّةً لأنفسِهم ولا لغيرِهم.

ويجمعُ هذين الأصلينِ العظيمينِ أصلٌ ثابتٌ هو عَقْدُ نظامِها وجامعُ شَمْلِها، وبتحقيقِه وإثباتِه على وجهِه يتم بناءُ هذين الأصلينِ، وهو: إثباتُ الحمدِ كلّه لله ربِّ العالمينَ. فإنَّه المحمودُ على كلِّ ما خَلقَه، وأمرَ به، ونهى عنه. فهو المحمودُ على طاعاتِ العبادِ ومَعاصِيهم، وإيهانهم وكفرِهم. وهو المحمودُ على خلقِ الأبرارِ والفجارِ، والملائكةِ والشياطينَ، وعلى خلقِ الرسلِ وأعدائِهم. وهو المحمودُ على عدلِه في أعدائِه، كما هو المحمودُ على فضلِه وإنعامِه على أوليائِه.

فكلُّ ذرةٍ من ذراتِ الكونِ شاهدةٌ بحمدِه، ولهذا سبَّح بحمدِه السمواتُ السبعُ والأرضُ ومن فيهنَّ: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ السمواتُ السبعُ والأرضُ ومن فيهنَّ: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِحَدِهِ الإسراء: ٤٤]، وكان من قولِ النبيِّ عندَ الاعتدالِ من الركوعِ: «ربَّنا ولك الحمدُ، ملءَ السَّمواتِ وملءَ الأرضِ، وملءَ ما بينها، وملءَ ما شئتَ من شيءٍ بعدُ الله المخلوقاتِ والفضاءَ الذي بين الأرضِ والسمواتِ، ويملأ ما يُقدَّر بعد ذلك مما يشاءُ الله أن يُملأً بحمدِه.

وفي الدعاءِ المأثورِ: «اللهُمَّ لك الحمدُ كلَّه، ولك الملكُ كلَّه، وبيدِك الحيرُ كلَّه، وإليك يُرْجَعُ الأمرُ كلَّه، أسألُك من الخيرِ كلِّه وأعوذُ بك من الشرِّ كلَّه، أسألُك من الخيرِ كلِّه وأعوذُ بك من الشرِّ كلَّه، (\*).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٧٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح الجامع (١٢٧٦).

## • • شمول الحمد والحكمة لكلّ شيءٍ

والمقصودُ بيانُ شمولِ حمدِه تعالى وحكمتِه لكلِّ ما يُحدِثُه من إحسانٍ ونعمةٍ، وامتحانٍ وبليةٍ، وما يَقْضِيه من طاعةٍ ومعصيةٍ، وأنه سبحانَه محمودٌ على كلِّ على ذلك مشكورٌ حمدَ المدحِ وحمدَ الشكرِ. أما حمدُ المدحِ فإنه محمودٌ على كلِّ ما خلقَ، إذ هو ربُّ العالمينَ، والحمدُ لله ربِّ العالمينَ. وأما حمدُ الشكرِ فلأن ذلك كلَّه نعمةٌ في حقِّ المؤمنِ إذا اقترنَ بواجبِه.

والإحسانُ والنعمةُ إذا اقترنَتْ بالشكرِ صارت نعمةً، والامتحانُ والبليةُ إذا اقترنَ بالصبرِ كان نعمةً. والطاعةُ فمِنْ أجلِّ نِعَمِه، وأما المعصيةُ فإذا اقترنتْ بواجِبِها من التوبةِ والاستغفارِ والإنابةِ والذلِّ والخضوع، فقد ترتَّبَ عليها من الآثارِ المحمودةِ والغاياتِ المطلوبةِ ما هو نعمةٌ أيضًا، وإن كان سببُها مسخوطًا مبغوضًا للربِّ تعالى، ولكنه يحبُّ ما ترتَّبَ عليها من التوبةِ والاستغفارِ.

وهو سبحانَه أفرحُ بتوبةِ عبدِه من الرجلِ إذا أضلَّ راحلتَه بأرضٍ دوِّيةٍ مُهْلِكَةٍ عليها طعامُه وشرابُه، فأيسَ منها ومن الحياةِ، فنامَ، ثم استيقظَ، فإذا بها قد تعلَّق خطامُها في أصلِ شجرةٍ، فجاء حتى أخذَها فاللهُ أفرحُ بتوبةِ العبدِ حين يتوبُ إليه من هذا براحلتِه.

فهذا الفرحُ العظيمُ الذي لا يشبهُه شيء أحبُّ إليه سبحانَه من عدمِه، وله أسبابٌ ولوازمُ لا بدَّ منها. وما يحصلُ بتقديرِ عدمِه من الطاعاتِ وإن كان محبوبًا له، فهذا الفرحُ أحبُّ إليه بكثير، ووجودُه بدونِ لازمِه ممتنعٌ. فله من الحكمةِ في تقديرِ أسبابِه وموجباتِه حكمةٌ بالغةٌ ونعمةٌ سابغةٌ.

## مختصــر وباب طريـق الهجـرتين السعادتين

والمقصودُ أن تنويعَ المخلوقاتِ واختلافَها من لوازمِ الحكمةِ والربوبيةِ والملكِ، وهو أيضًا من موجباتِ الحمدِ، فله الحمدُ على ذلك كلَّه أكملَ حمدٍ وأمَّهُ.

وأيضًا فإن مخلوقاتِه هي موجباتُ أسهائِه وصفاتِه، فلكلِّ اسمٍ وصفةٍ أثرٌ لا بدَّ من من ظهورِه فيه واقتضائِه له، فيمتنعُ تعطيلُ آثارِ أسهائِه وصفاتِه، كما يمتنعُ تعطيلُ ذاتِه عنها. وهذه الآثارُ لها متعلقاتٌ ولوازمُ يمتنعُ أن لا توجدَ، كما تقدمَ التنبيهُ عليه.

وأيضًا فإن حقيقة المُلك إنها تتمُّ بالعطاءِ والمنعِ، والإكرامِ والإهانةِ، والإثابةِ والعقوبةِ، والغضبِ والرضا، والتوليةِ والعزلِ، وإعزازِ من يليقُ به العزُّ وإذلالُ من يليقُ به الذلُّ. قال تعالى: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ اَلْمُلْكِ تُوْقِى اَلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُ مَن تَشَاءُ إِنَّ الْمُلْكِ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُ مَن تَشَاءُ وَتُدِلُ مَن تَشَاءُ مِن المُلكَ مِمَّن تَشَاءُ وَتُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارِ فِي النَّهَارِ وَتُولِجُ النَّهُ وَالْمُ وَالْمُعَالِ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ الْمُولِةُ النَّهُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَلَولِهُ النَّهُ وَلُولِهُ النَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ وَيْ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَالِمُ اللَّهُ اللْمُلْكِ اللَّهُ اللَّ

وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾ [الرحن: ٢٩].

عن أبي الدرداءَ أنه سُئل عن قولِه تعالى: ﴿ كُلَّ يَوْمٍ هُوَ فِي شَأْنِ ﴾، فقال: سُئل عنها رسولُ الله ﷺ فقال: «من شَأْنِه أن يغفِرَ ذنبًا، ويُفَرِّجَ كربًا، ويرفَعَ قومًا، ويضَعَ آخرينَ »(١).

والمقصودُ أن الملكَ والحمدَ في حقّه متلازمانِ، فكلُّ ما شمِلَه ملكه وقدرتُه شملَه حمدُه، فهو محمودٌ في ملكِه، وله الملكُ والقدرةُ مع حمدِه. فكما

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۰۲)، وابن حبان (۲۸۹).

يستحيلُ خروجُ شيءٍ من الموجوداتِ عن ملكِه وقدرتِه، يستحيلُ خروجُها عن حمدِه وحكمتِه.

وقد نبَّه سبحانه على شمولِ حمدِه لخلقِه وأمرِه بأن حمدَ نفسَه في أولِ الخلقِ وآخرِه، وعند الأمرِ والشرع؛ وحمدَ نفسَه على ربوبيتِه للعالمينَ، وحمدَ نفسَه على امتناعِ اتصافِه بها لا يليقُ نفسَه على تفردِه بالإلهيةِ وعلى حياتِه. وحمدَ نفسَه على امتناعِ اتصافِه بها لا يليقُ بكهالِه من اتخاذِ الولدِ والشريكِ وموالاةِ أحدٍ من خلقِه لحاجةٍ إليه. وحمدَ نفسَه على علوه وكبريائِه، وحمدَ نفسَه في الأولى والآخرةِ. وأخبر عن سريانِ حمدِه في العالمِ العلويِّ والشُّفْلِي. ونبَّه على هذا كله في كتابِه، وحمدَ نفسَه عليه؛ فنوَّعَ حمدَه وأسبابَ حمدِه، وجمعَها تارةً، وفرَّقها أخرى، ليتعرفَ على عبادِه، ويعرفَهم كيف يحمدونَه وكيف يُثنونَ عليه، ولتحبب إليهم بذلك، ويحبَّهم ويعرفَهم كيف يحمدونَه وكيف يُثنونَ عليه، ولتحبب إليهم بذلك، ويحبَّهم إذا عَرَفوه وأحبَوه وحَمدُوه.

قال تعالى: ﴿ ٱلْعَسَمَدُ لِلَّهِ رَبِ ٱلْعَسَلَمِينَ ۞ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ۞ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ [الفاتحة:٢-٤].

وقال: ﴿ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي ٱلْآخِرَةً وَهُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْخَبِيرُ ﴾ [سبا:١].

وقال: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ لَا إِلَاهُو لَلْهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالْآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكُمُ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [القصص:٧٠].

وقال: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ اللَّهِ وَلَهُ ٱلْحَمَّدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم:١٧-١٨].

فهذا تنبيةٌ على أحدِ نوعَي حمدِه، وهو حمدُ الصفاتِ والأسماءِ.

والنوع الثاني: حمدُ النعمِ والآلاءِ، وهذا مشهودٌ للخليقةِ: برِّها وفاجرِها، مؤمِنها وكافرِها؛ من جزيلِ مواهبِه، وسعةِ عطاياه، وكريمِ أيادِيه، وجميلِ صنائِعِه، وحُسْنِ معاملتِه لعبادِه، وسَعةِ رحمتِه بهم، وبرِّه ولطفِه وحنانِه، وإجابتِه لدعواتِ المضطرينَ، وكشفِ كُرُباتِ المكروبينَ، وإغاثةِ الملهوفينَ، ورحمةِ العالمينَ، وابتدائِه بالنعمِ قبلَ السؤالِ ومن غيرِ استحقاقٍ، بل ابتداءً منه بمجردِ فضلِه وكرمِه وإحسانِه، ودفع المحنِ والبلايا بعدَ انعقادِ أسبابِها، وصرفِها بعدَ وقوعِها، ولطفِه تعالى في ذلك بإيصالِه إلى من أرادَه بأحسنِ الألطافِ، وتبليغِه من ذلك إلى ما لا تبلغُه الآمالُ، وهدايةِ خاصَّتِه بأحسنِ الألطافِ، ومدافعتِه عنهم أحسنَ الدفاع، وحمايتِهم عن مراتعِ وعبادِه إلى شبلِ السلامِ، ومدافعتِه عنهم أحسنَ الدفاع، وحمايتِهم عن مراتعِ الآثام.

وحبَّبَ إليهم الإيهانَ، وزينَه في قلوبهم، وكرَّه إليهم الكفْرَ والفسوقَ والعصيانَ، وجعلَهم من الرَّاشدينَ.

ومع هذا كلِّه فاتخذَ لهم دارًا، وأعدَّ لهم فيها من كلِّ ما تشتهيه الأنفسُ وتلذُّه الأعينُ، وملاَّها من جميع الخيراتِ، وأودعَهَا من النعيم والحبرةِ والسرورِ والبهجةِ ما لا عينٌ رأتْ، ولا أذنٌ سَمِعَتْ، ولا خَطَرَ على قلبِ بشرِ.

ثم أرسلَ إليهم الرسلَ يدعونهم إليها، ثم يَسَّر لهم الأسبابَ التي تُوصِلُهم إليها وأعانهم عليها، ورَضِي منهم باليسيرِ في هذه المدةِ القصيرةِ جدًا بالإضافةِ إلى بقاءِ دارِ النعيم.

وذكَّرهم بآلائِه، وتعرفَ إليهم بأسمائِه، وأمرهم بها أمرهم به رحمةً منه



بهم وإحسانًا، لا حاجةً منه إليهم، ونهاهم عبًا نهاهم عنه حمايةً وصيانةً لهم، لا بخلًا منه عليهم.

وخاطَبَهِم بألطفِ الخطابِ وأَخْلَاه. كقوله: ﴿ يَنَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ اللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّذِي خَلَقَكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا مُعْلِقُ الللْمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللْمُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُلِمُ اللَّهُ مُنْ اللَ

﴿ يَنَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلۡكَرِيمِ ۚ ۚ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ﴾ [الانفطار:٦-٧].

وأعلم عبادَه \_ سبحانه \_ أنه لا يرضَى لهم إلا أكرمَ الوسائلِ، وأفضلَ المنازلِ، وأجلَّ العلومِ والمعارفِ. قال تعالى: ﴿ إِن تَكْفُرُواْ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِيُّ عَنكُمُ ۗ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ ٱلْكُفُرُ وَإِن تَشَكُّرُواْ يَرْضَهُ لَكُمْ ﴾[الزمر:٧].

وقال: ﴿ يُرِيدُ أَللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَوَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ [البقرة: ١٨٥].

ومن أراد مطالعة أصولِ النعمِ فليُدم سرحَ الفكرِ في رياضِ القرآنِ، وليتأملُ ما عَدَّد اللهُ فيه من نعمهِ، وتعرفَ بها إلى عبادِه من أولِ القرآنِ إلى آخرِه، حتى خَلْقَ النارِ، وابتلاءَهم بإبليسَ وحزبه، وتسليطَ أعدائِهم عليهم، وامتحانَهم بالشهواتِ والإراداتِ والهوى؛ لتعظُمَ النعمةُ عليهم بمخالفتِها ومحاربةِ أعدائِه.



ومن اسْتَقْرَى الأسهاءَ الحسنى وجدَها مدائحَ وثناءً تَقْصُرُ بلاغاتُ الواصفينَ عن بلوغٍ كُنْهِها، وتعجزُ الأوهامُ عن الإحاطةِ بالواحدِ منها. ومع ذلك فللَّه سبحانه محامدُ ومدائحُ وأنواعٌ من الثناءِ لم تتحركْ بها الخواطرُ، ولا هَجَسَتْ في الضهائرِ، ولا لاحتْ لمتوسِّم، ولا سَنَحَتْ في فكرٍ. ففي دعاء أعرفِ الخلقِ بربَّه تعالى وأعلمِهم بأسهائِه وصفاتِه ومحامدِه: «أسألك بكلِّ اسم هو لك، سميت به نفسك، أو أنزلته في كتابِك، أو علَّمته أحدًا من خلقِك، أو استأثرت به في علم الغيبِ عندَك، أن تجعلَ القرآنَ ربيعَ قلبي، ونورَ صَدْري، وجلاء حُزني، وذهابَ هَمِّي وغَمِّي» (١).

فلا يُحصِي أحدٌ من خلقِه ثناءً عليه البتة، وله أسماءٌ وأوصافٌ وحمدٌ وثناءٌ لا يعلمُه مَلَك مقرَّبٌ، ولا نبيُّ مرسَلٌ. ونسبةُ ما يعلمُ العبادُ من ذلك إلى ما لا يعلمونَه كنقرَةِ عصفورٍ في بحرِ.

إذا ابتلى الله عبدَه بشيء من أنواع البلايا والمحنِ فإن ردَّه ذلك الابتلاء والامتحانُ إلى ربِّه، وجَمَعَه عليه، وطرحَه ببابِه، فهو علامة سعادتِه وإرادة الخير به. وإن لم يردَّه ذلك البلاء إليه، بل شَرَّدَ قلبهَ عنه، وردّه إلى الخلق، وأنساه ذكرَ ربِّه، والضراعة إليه، والتذلل بين يديْه، والتوبة والرجوع إليه؛ فهو علامة شقاوتِه وإرادةِ الشرِّ به. فهذا إذا أقلعَ عنه البلاء ردّه إلى حُكْم طبيعتِه، وسلطانِ شهوتِه، ومَرَحِه وفَرَحِه.

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٣٧١٢)، وابن حبان (٩٧٢).

## قاعدة

#### • • في مشاهدِ الناسِ في المعاصِي والذنوبِ

الناسُ في البلْوَى التي تَجْري عليهم أحكامُها بإرادَاتِهم وشهواتِهم متفاوتونَ ـ بحسَبِ شهودِهم لأسبابِها وغايتِها ـ أعظمَ تفاوتٍ. وجماعُ ذلك ثهانيةُ مشاهدَ:

- أحدُها: شهودُ السببِ الموصلِ إليها، والغايةِ المطلوبةِ منها فقط. وهو شهودُ الحيواناتِ، إذ لا تشهدُ إلّا طريقَ قضاءِ وطَرِها، وبردَ النفسِ بعد تناوُلها.
- المشهدُ الثاني: من يشهدُ مع ذلك مجردَ الحُكْمِ القَدَرِيِّ وجريانَه عليه، ولا يتجاوزُ شهودُه ذلك. وربها رأى أن الحقيقةَ هي توفيةُ هذا المشهدِ حقَّه، ولا يتمُّ له ذلك إلَّا بالفناءِ عن شهودِ فعلِه هو جملةً، فيشهدُ الفاعلَ فيه غيرَه والمحركَ له سواه، فلا ينسبُ إلى نفسِه فعلًا، ولا يرى لها إساءةً، ويزعمُ أن هذا هو التحقيقُ والتوحيدُ. كها قال قائلُهم في هذا المعنى:

# أصبحتُ منفعلًا لما يختارُه مني فَفعْ لي كلُّه طاعاتُ

المشهدُ الثالثُ: مشهدُ الفعلِ الكسبيِّ القائمِ بالعبدِ فقط، ولا يشهدُ إلا صدورَه عنه وقيامَه به، ولا يشهدُ مع ذلك مشيئةَ الربِّ له، ولا جريانَ حُكمِه القدريِّ به، ولا عزةَ الربِّ تعالى في قضائِه ونفوذِ أمرِه.

فهو لغيبتِه عن هذا المشهدِ، وغلبةِ شهودِ المعصيةِ والكسبِ على قلبِه، لا يعْطِي التُوحيدَ حقَّه، ولا الاستعانةَ بربِّه والاستغاثةَ به واللجأَ إليه والافتقارَ والتضرعَ والابتهالَ حقَّه، بحيثُ يشهدُ سرَّ قولِه ﷺ: «أعوذُ برضَاك من سخطِك، وأعوذُ بغفوك من عقوبتِك، وأعوذُ بك منك»(١).

• المشهدُ الرابع: مشهدُ التوحيدِ والأمرِ، فيشهدُ انفرادَ الربِّ تعالى بالخلقِ، ونفوذِ مشيئتِه، وتعلقَ الموجوداتِ بأسرِها بها، وجَرَيانَ حكمِه على الخليقةِ، وانتهاءَها إلى ما سبقَ في علمِه، وجَرَى به قلمُه. ويشهدُ مع ذلك أمرَه ونهيه وثوابَه وعقابَه، وارتباطَ الجزاءِ بالأعمالِ واقتضاءَها له، ارتباطَ المسبَّباتِ بأسبابِها، التي جُعِلت أسبابًا مقتضيةً له شرعًا وقدرًا وحكمةً.

فشهودُه توحيدَ الربِّ تعالى وانفرادَه بالخلقِ ونفوذَ مشيئتِه وجريانَ قضائِه وقدرِه يفتحُ له بابَ الاستعانةِ به ودوامَ الالتجاءِ إليه والافتقارِ إليه. وذلك يُدْنِيه من عَتَبةِ العبودية، ويطرحُه بالبابِ فقيرًا عاجزًا مسكينًا، لا يملكُ لنفسِه ضرَّ اولا نفعًا ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا. وشهودُه أمرَه تعالى ونهيه وثوابَه وعقابَه يوجبُ له الجِدَّ والتشمير، وبذلَ الوُسْعِ، والقيامَ بالأمرِ، والرجوعَ على نفسِه باللومِ والاعترافِ بالتقصيرِ. فيكونُ سيرُه بينَ شهودِ العزَّةِ والحكمةِ والقدرةِ الكاملةِ والعلمِ السابقِ والمنَّةِ العظيمةِ، وبينَ شهودِ التقصيرِ والإساءةِ منه وتطلبِ عيوبِ نفسِه وأعالها. فهذا هو العبدُ الموفقُ المعانُ، والإساءةِ منه وتطلبِ عيوبِ نفسِه وأعالها. فهذا هو العبدُ الموفقُ المعانُ، والإساءةِ منه وتطلبِ عيوبِ نفسِه وأعالها. فهذا هو العبدُ الموفقُ المعانُ، الملطوفُ به، المصنوعُ له، الذي أقيمَ في مقامِ العبودية، وضُمن له التوفيق.

وهذا هو مشهدُ الرسل صلواتُ الله وسلامُه عليهم، فهو مشهدُ أبيهِم آدَم، إذ يقولُ: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا آَنفُسَنَا وَإِن لَرَ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرَّحَمَّنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِمِينَ ﴾ [الأعراف:٢٣].

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٤٨٦).



ومشهدُ إمامِ الحنفاءِ وشيخِ الأنبياءِ إبراهيمَ صلواتُ الله وسلامُه عليه وعليهم أجمعينَ، إذ يقول: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِى فَهُوَ يَهْدِينِ ﴿ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْعِمُنِى وَيَسْقِينِ اللهِ وَاللَّذِى مُوسَتُنِى ثَمْ يُعْدِينِ ﴿ وَاللَّذِى أَطْمَعُ وَاللَّذِى أَطْمَعُ وَاللَّذِى أَطْمَعُ أَن يَغْفِرُ لِي خَطِيتَ عَنِي وَمَ ٱلدِّينِ ﴾ [الشعراء:٧٨-٨٢].

وهذا مشهدُ صاحبِ سيدِ الاستغفارِ، حين يقولُ في دعائه: «اللهم أنتَ ربي لا إله إلا أنت، خلقتني وأنا عبدُك، وأنا على عهدِك ووعدِك ما استطعت، أعوذُ بك من شرِّ ما صنعتُ، أبوءُ لك بنعمتِك عليَّ، وأبوءُ بذنبي، فاغفِرْ لي، إنه لا يغفرُ الذنوبَ إلا أنت»(۱).

#### • • ثم أصحابُ هذا المشهد فيه قسمان:

• أحدُهما: من يشهدُ تسلطَ عدوِّه عليه، وقيادَه إياه بسلسلةِ الهوى، وكبحَه إياه بلجامِ الشهوةِ. فهو أسيرٌ معه بحيثُ يسوقُه إلى ضربِ عنقِه، وهو مع ذلك ملتفتٌ إلى ربِّه وناصرِه ووليِّه، عالمٌ بأن نجاتَه في يديه، وأن ناصية عدوِّه بيدِه، وأنه لو شاء طردَه عنه وخلَّصَه من يَدَيْهِ. فكلَّما قادَه عدوُّه وكبحه بلجامِه أكثرَ الالتفاتَ إلى وليِّه وناصرِه، والتضرعَ إليه، والتذللَ بين يديهِ.

وفوقَه مشهدٌ أجلُّ منه وأعظمُ وأخصُّ، تجفُو عنه العبارةُ، وإن أشارتْ إليه بعضَ الإشارةِ. وتقريبُه إلى الفهم بضربِ مثلٍ يُعْبَرُ منه إليهِ، وذلك مثلُ عبدٍ أخذَه سيدُه بيدِه، وقدَّمه ليضربَ عنقَه بيدِه، فهو قد أحكمَ ربطَه، وشدَّ عينيْه، وقد أيقنَ العبدُ أنه في قبضَتِه، وأنه هو قاتلُه لا غيرُه. وقد عَلِمَ مع ذلك

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣٠٦).

برَّه به ولطفَه، ورحمته ورأفته، وجوده وكرمه؛ فهو يناشِدُه بأوصافِه، ويدخلُ عليه بها، قد ذهبَ عن وَهْمِه وشهودِه كلُّ سبب، وانقطعَ تعلقُه بشيءِ سواه، فهو معرضٌ عن عدوِّه الذي كان سببَ غضبِ سيدِه عليه، قد محا شهوده من قلبِه، فهو مقصورُ النظرِ إلى سيدِه وكونِه في قبضتِه، ناظرٌ إلى ما يصنَعُه به، منتظرٌ منه ما يقتضِيه عطفُه وبرُّه وكرمُه.

ولكنْ ما يحصلُ للثاني في مشهدِه ذلك من الأمورِ العجيبةِ فوقَ ما يحصلُ للأولِ، وهو بمنزلةِ من قد أخذَه محبوبُه، فهو يخنقُه خنقةً، وهو لا يشهَدُ إلا خنقَه له، فهو يقولُ: اخنُق خنقَك، فأنت تعلمُ أن قلبي يحبّك!

- المشهد السابع: مشهدُ الحكمةِ، وهو أن يشهدَ حكمةَ الله في تخليتِه بينَه وبينَ الذنبِ، وإقدارِه عليه، وتهيئةِ أسبابِه له، وأنه لو شاء لعصَمَه وحالَ بينَه وبينَه، ولكنه خلَّى بينَه لِحكم عظيمةٍ لا يعلمُ مجموعَها إلا اللهُ:
  - أحدها: أنه سبحانه يحبُّ التوابينَ ويفرحُ بتوبَتِهم.
    - الثاني: تعريفُ العبدِ عزَّةَ الربِّ تعالى في قضائِه.
      - الثالث: تعريفُه حاجته إلى حفظِه وصيانتِه.
        - الرابع: استجلابه من العبدِ استغاثته به.
  - الخامس: إرادتُه من عبدِه تكميلَ مقام الذلِّ والانكسارِ.
    - السادس: تعريفُه بحقيقةِ نفسِه، وأنها الظالمةُ الجاهلةُ.
  - انسابعُ: تعریفُه عبدَه سعة جِلْمِه تعالى وكرمِه في ستره عليه.

- الثامن: تعريفُه أنه لا طريقَ إلى النجاةِ إلا بعفوِه ومغفرتِه.
  - التاسعُ: تعريفُه كرمَه في قبولِ توبيه.
- العاشرُ: إقامةُ الحجةِ على عبدِه، وأنَّه له عليه الحجةُ البالغةُ، فإن عذَّبه فَبِعَدْلِه، وببعضِ حقِّه عليه، بل اليسيرُ منه.
- الحادي عشرَ: أن يعامِلَ عبادَه في إساءَتِهم إليه وزلَّاتِهم معه بها يُحبُّ أن يعامِلَه الله به.
  - الثاني عشرَ: أن يقيمَ معاذيرَ الخلائقِ، وتتسعَ رحمتُه لهم.
- الثالث عشر: أن يخلَعَ صولةَ الطاعةِ والإحسانِ من قلبِه، فتتبدلَ برقَّةٍ ورأفةٍ ورحمةٍ.
  - الرابع عشرَ: أن يُعَرِّيَه من رداءِ العُجْبِ بعمَلِه.
- الخامس عشر: أن يُعَرِّيَه من لباسِ الإدلالِ الذي يصْلُحُ للملوكِ، ويُلبسَه لباسَ الذلِّ الذي لا يليقُ بالعبدِ سواه.
- السادسَ عشرَ: أَنْ يَستخرجَ من قلبِه عبوديتَه بالخوفِ والخشيةِ وتوابِعهِما من البكاءِ والإشفاقِ والندم.
  - السابع عشر: أن يُعرِّفَه مقدارَ نعمةِ معافاتِه، وفضلِه في توفيقِه وعصمتِه.
- الثامن عشر: أن يستخرج منه محبته وشكره لربه إذا تاب إليه ورجع إليه.
- التاسع عشر: أنه إذا شهِدَ إساءَتَه وظُلْمَه، استكثر القليلَ من نعمةِ ربّه.

## مختصــر وباب طريــق الهجــرتين السعادتين

- العشرون: أنه يوجِبُ له التيقظَ والحذر من مصايدِ العدوِّ ومكايدِه.
- الحادي والعشرون: أن مِثْلَ هذا ينتفعُ به المرضَى، لمعرفته بأمراضهم ودوائهم.
- الثاني والعشرونَ: أنه يرفعُ عنه حجابَ الدَّعوَى، ويفتحُ له طريقَ الفاقةِ.
- الثالث والعشرون: أن يكونَ في القلبِ أمراضٌ مُزمنةٌ لا يشعرُ بها، فيطلبُ دواءَها، فيمن عليه اللطيف الخبير، ويقْضِي عليه بذنبِ ظاهرٍ، فيجدُ ألم مرضِه، فيحتَمِي، ويشربُ الدواءَ النافع، فتزولَ تلك الأمراضُ التي لم يكنْ يشعرُ بها.
- الرابعُ والعشرونَ: أن يذيقَه ألم الحجابِ والبعدِ بارتكابِ الذنبِ، ليكملَ له نعمتَه وفرحَه وسرورَه إذا أقبل بقلبِه إليه، وجمَعه عليه، وأقامه في طاعتِه.
- الخامسُ والعشرونَ: امتحانُ العبدِ واختبارِه هل يصلحُ لعبوديتِه وولايتِه أم لا.
- السادسُ والعشرونُ: أن الحكمةَ الإلهيةَ اقتضتْ تركيبَ الشهوةِ والغضبِ في الإنسانِ، ولا يتمُّ الابتلاءُ والاختبارُ إلا بذلك.
  - السابع والعشرون: أن يُنسِيَه رؤية طاعتِه، ويشغِلَه برؤية ذنبه.
- الثامنُ والعشرونَ: أن شهودَ ذنبِه وخطيئتِه يُوجبُ له أن لا يَرى له على أحدٍ فضلًا، ولا له على أحدٍ حقًا.

- التاسعُ والعشرونَ: أنه يوجبُ له الإمساكَ عن عيوب الناس والفكرَ فيها.
  - الثلاثونَ: أنه يوجبُ له الإحسانَ إلى الناس.
- الحادي والثلاثون: أنه يوجب له سَعَةَ إبطائِه وحِلْمِه ومغفرتِه لمن أساءَ إليه.

#### قاعدة

#### في الإنابة ودرجاتها

كثيرًا ما يتكررُ في القرآنِ ذكرُ الإنابةِ والأمرُ بها كقولِه تعالى: ﴿ وَأَنِيبُوٓا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسَّلِمُواْ لَهُۥ ﴾ [الزمر:٥٤]، وقولِه حكايةً عن شعيبٍ أنه قال: ﴿ وَمَا تَرْفِيقِيَ إِلَّا بِأَللَّهِ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ ﴾ [هود:٨٨]، وقوله: ﴿ تَبْصِرَةُ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدِ مُنِيبٍ ﴾ [ق:٨].

فالإنابة: الرجوعُ إلى الله، وانصرافُ دواعي القلبِ وجواذبِه إليه. وهي تتضمنُ المحبَّةَ والخشية، فإن المنيبَ محبُّ لمن أنابَ إليه، خاضعٌ له، خاشعٌ ذليلٌ.

والناسُ في إنابًاتِهم على درجاتٍ متفاوتةٍ: فمنهم المنيبُ إلى اللهِ بالرجوعِ اليه من المخالفاتِ والمعاصى.

ومنهم المنيبُ إليه بالدخولِ في أنواعِ العباداتِ والقرباتِ، فهو ساعٍ فيها بجهدِه، وقد حُبِّبَ إليه فعلُ الطاعاتِ وأنواعُ القرباتِ.

ومنهم المنيبُ إلى الله بالتضرعِ، والدعاءِ، والافتقارِ إليه، والرغبةِ، وسؤالِ الحاجاتِ كلِّها منه.

ومنهم المنيبُ إليه عند الشدائدِ والضراءِ فقط إنابَة اضطرارٍ، لا إنابةَ اختيارٍ، كحالِ الذين قال اللهُ فيهم: ﴿وَإِذَا مَسَكُمُ ٱلضَّرُ فِٱلْبَحْرِ ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء:٦٧].

وهؤلاءِ كلُّهم قد تكونُ نفسُ أرواحِهم ملتفتةً عن الله سبحانَه، معرضةً عنه إلى مألوفٍ طبيعيِّ نفسائيٍّ قد حالَ بينها وبين إنَابتِها بَذَاتها إلى معبودِها وإلهِها الحقِّ، فهي ملتفتةٌ إلى غيرِه. ولها إليه إنابةٌ ما بحسَبِ إيهانِها به، ومعرفتِها له.

فأعلى أنواع الإنابات: إنابة الروح بجملتها إليه بشدة المحبة الخالصة المفنية لهم عمّا سوى محبوبهم ومعبودهم. وحين أنابت إليه أرواحهم لم يتخلف منهم شيءٌ عن الإنابة، فإن الأعضاء كلّها رعيتُها، ومَلِكها تبع للروح، فلما أنابت الروح بذاتها إليه، إنابة محبّ صادق المحبة ليس في عرق ولا مفصل إلا وفيه حبّ ساكن لمحبوبه، أنابت جميع القوى والجوراح. فأناب القلب أيضًا بالمحبة والتضرع والذلّ والانكسار، وأناب العقل بانفعاله لأوامر المحبوب ونواهيه، وتسليمه لها، وتَحْكيمِه إيّاها دونَ غيرها، فلم يبق فيه منازعة شبهة معترضة دونها.

وأنابت النفسُ بالانقيادِ والانخلاعِ عن العوائدِ النفسانيةِ والأخلاقِ الذميمةِ والإراداتِ الفاسدةِ. وانقادتْ للأمرِ خاضعة له، راغبة فيه، مؤثرة إيَّاه على غيرِه، فلم يبقَ فيها منازعةُ شهوةٍ تعترضُها دونَ الأمرِ. وخرجتْ عن تدبيرِها واختيارِها تفويضًا إلى مولاها الحقّ، ورضى بقضائِه وتسليمًا لحكمِه. وقد قيل: إن تدبيرَ العبدِ لنفسِه هو آخرُ الصفاتِ المذمومةِ في النفسِ.



وأنابَ الجسدُ بالأعمالِ والقيامِ بها فرضِها وسُننِها على أكملِ الوجوهِ. وأنابت كلُّ جارحةٍ وعضوِ إنابتَها الخاصةَ.

فلم يبقَ من هذا العبدِ المنيبِ عرقٌ ولا مفصلٌ إلا وله إنابةٌ ورجوعٌ إلى الحبيبِ الحقِّ الذي كلُّ محبةِ سوى محبتِه عذابٌ على صاحبِها، وإن كانت عَذْبةً في مبادئِها، فإنها عذابٌ في عواقِبها. فإنابةُ العبد ولو ساعةً من العمْرِ هذه الإنابُة الخالصةُ أنفعُ له، وأعظمُ ثمرةً من إنابةِ سنينَ كثيرةٍ من غيره. فأينَ إنابةُ هذا من إنابةِ من قبلَه؟ وذلك فضلُ الله يؤتيه من يشاءُ. بل هذا روحُه منيبةٌ أبدًا، وإن توارى عنه شهودُ إنابتِها باشتغالٍ، فهي كامنةٌ فيها كُمونَ النَّارِ في الزِّنادِ.

وأما أصحابُ الإنابةِ المتقدمةِ، فإن أناب أحدُهم ساعةً بالدعاءِ والذكرِ والابتهالِ، فلنفسِه وروحِه وقلبِه وعقلِه التفاتُ عمَّن قد أنابَ إليه. فهو ينيبُ ببعضِه ساعةً، ثم يتركُ ذلك مقبلًا على دواعِي نفسِه وطبعِه.

واللهُ الموفقُ المعينُ، لا ربَّ غيرُه، ولا إلهَ سِوَاه.



# • • في ذكر طريق قريب موصل إلى الاستقامة في الأحوال والأقوال والأعمال

وهي شيئان:

• أحدهما: حراسةُ الخواطرِ وحفظُها، والحذرُ كلَّ الحذرِ من إهمالها والاسترسالِ معها.

ولا ريبَ أن دفعَ الخواطرِ أيسرُ من دفعِ الإراداتِ والعزائمِ، فيجدُ العبدُ نفسَه عاجزًا أو كالعاجزِ عن دفعِها بعد أن صارَتْ إرادةً جازمةً، وهو المعبدُ نفسَه عاجزًا أو كالعاجزِ عن دفعِها بعد أن صارَتْ إرادةً عن أله وقعتْ في المفرِّطُ إذ لم يدفَعْها وهي خاطرٌ ضعيفٌ؛ كمَنْ تهاونَ بشرارةٍ من نارٍ وقعتْ في حطبٍ يابسٍ، فلما تمكنَّتْ منه عجزَ عن إطفائِها.

فإن قلتَ: فما الطريقُ إلى حفظِ الخواطرِ؟

قلت: أسبابٌ عدَّةٌ:

- احدُها: العلمُ الجازمُ باطلاعِ الربِّ تعالى، ونظرِه إلى قَلْبِك، وعلمُه بتفصيلِ خواطرِك.
  - الثاني: حياؤُك منه.
- الثالث: إجلالُك له أن يَرَى مثل تلك الخواطرِ في بيتِه الذي خلقَه لمعرفتِه ومحبتِه.
  - الرابع: خوفُك منه أنْ تسقُطَ من عينِه بتلكَ الخواطرِ.
    - الخامس: إيثارُك له أن يساكِنَ قلبَك غيرُ محبتِه.

- السادسُ: خشيتُك أن تتولَّدَ تلك الخواطرُ، ويَسْتَعِرَ شَررُها، فتأكُلَ ما في القلبِ من الإيهانِ ومحبةِ الله.
- السابعُ: أن تعلمَ أن تلك الخواطرَ بمنزلةِ الحَبِّ الذي يُلقَى للطائرِ ليصَادَبه.
- الثامنُ: أن تعلمَ أن تلك الخواطرَ الرديئةَ لا تجتمعُ هي وخواطرُ الإيمانِ ودواعي المحبةِ والإنابةِ أصلًا، بل هي ضدُّها من كلِّ وجهٍ.
- التاسع: أن يعلمَ أن تلك الخواطرَ بحرٌ من بحورِ الخيالِ لا ساحلَ له،
  فإذا دخلَ القلبُ في غمراتِه غرِقَ فيه، وتاه في ظلماتِه.
- العاشرُ: أن تلك الخواطرَ هي وَادِي الحمقَى وأمانيُّ الجاهلينَ، فلا تُثمرُ لصاحبِها إلا الندامةَ والخزْيَ.

كما أن هذا معلومٌ في الخواطرِ النفسانية، فهكذا الخواطرُ الإيمانيةُ الرحمانيةُ، هي أصلُ الخير كلِّه.

• الثاني: صِدْقُ التأهبِ للقاءِ الله عزَّ وجلَّ. وهذا من أنفع ما للعبدِ وأبلغِه في حصولِ استقامتِه. فإن من استعدَّ للقاءِ الله انقطعَ قلبُه عن الدنيا ومطالبِها، وخمدتُ من نفسِه نيرانُ الشهواتِ، وأخبتَ قلبُه إلى ربَّه تعالى، وعَكَفَتْ همتُه على الله وعلى محبتِه وإيثارِ مرضاتِه.

والمقصودُ أن صدقَ التأهبِ للقاءِ الله هو مفتاحُ جميعِ الأعمالِ الصالحةِ، والأحوالِ الإيمانيةِ، ومقاماتِ السالكينَ إلى الله ومنازلِ السائرينَ إليه، من اليقظةِ والتوبةِ والإنابةِ والمحبةِ والرجاءِ والخشيةِ والتفويضِ والتسليمِ وسائرِ أعمالِ القلوبِ والجوراحِ. فمفتاحُ ذلك كلِّه صدقُ التأهبِ والاستعدادِ للقاءِ اللهِ، والمفتاحُ بيدِ الفتاحِ العليمِ، لا إلهَ غيرُه، ولا ربَّ سِواه.

## • • الطريقُ إلى اللهِ واحدً

الناسُ قسمانِ: عِليةٌ، وسِفْلَةٌ، فالعِلْيةُ من عرفَ الطريقَ إلى ربّه، وسلكَها قاصدًا للوصولِ إليه، وهذا هو الكريمُ على ربّه، والسّفْلَةُ من لم يعرفِ الطريقَ إلى ربّه، ولم يتعرفها، فهذا هو اللئيمُ الذي قال اللهُ تعالى فيه: ﴿وَمَن يُمِنِ ٱللّهُ فَمَالَهُ مِن مُكْرِمٍ ﴾ [الحج: ١٨].

والطريقُ إلى الله في الحقيقةِ واحدُّ لا تعدُّدَ فيه، وهو صراطُه المستقيمُ الذي نَصَبَه موصِّلاً لمن سلكه إليه، قال الله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا السُّبُلَ ﴾ [الانعام:١٥٣]. فوحَّد سبيله لأنه في نفسِه واحدُّ لا تعدُّدَ فيه، وجمعَ السُّبُلَ المخالفة لأنها كثيرةٌ متعددةٌ، كما ثبتَ عن النبيِّ عَلَيْ أَنَّه خطَّ خطَّا، ثم قال: «هذا سبيلُ الله». ثم خطَّ خطوطًا عن يمينِه وعن يسارِه، ثم قال: «هذا سبيلُ الله». ثم خطَّ خطوطًا عن يمينِه وعن يسارِه، ثم قال: «هذه سُبُلٌ، على كلِّ سبيلُ منها شيطانٌ يدعُو إليه»، ثم قرأ: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا السُّبُلُ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَيِيلِهِ عَنْ [الانعام:١٥٣].

وأما ما يقعُ في كلامِ بعضِ العلماءِ أن الطرقَ إلى الله متعددةٌ متنوعةٌ، جعلَها الله كذلك لتنوعِ الاستعداداتِ واختلافِها، رحمةً منه وفضلًا فهو

<sup>(</sup>١) رواه أحمد (٤٣٥)، والدارمي في السنن (٢٠٢).

صحيحٌ لا ينافي ما ذكرناه من وحدةِ الطريقِ.

وكشف ذلك وإيضاحُه أن الطريق واحدةٌ جامعةٌ لكلِّ ما يُرضي الله. وما يُرضِيه سبحانه مُتعددٌ متنوعٌ، فجميعُ ما يُرضيه طريقٌ واحدٌ، ومراضِيه متعددةٌ متنوعةٌ بحسَبِ الأزمانِ والأماكنِ والأشخاصِ والأحوالِ، فكلُّها طُرقٌ مرضاتِه.

وإذا عُلمَ هذا فمن الناسِ من يكونُ سيدُ عملِه وطريقُه الذي تعبَّد بسلوكِه إلى الله طريقَ العلمِ والتعليمِ، قد وفَّر عليه زمانَه مبتغيًا به وجْهَ الله.

ومن الناسِ من يكونُ سيدُ عملِه الذكرَ، قد جعله زادَه لمعادِه، ورأسَ مالِه لمآلِه، ومن الناسِ من يكونُ سيدُ عملِه وطريقُه الصلاة، فمتى قَصَّر في ورْدِه منها، أو مَضَى عليه وقتٌ، وهو غيرُ مشغولٍ بها أو مستعدٍّ لها، أظلمَ عليه وقتُه، وضاقَ صدُره.

ومن الناسِ من يكونُ طريقُه الإحسانَ والنفعَ المتعدي، كقضاءِ الحاجاتِ، وتفريجِ الكرباتِ، ومن الناسِ من يكونُ طريقُه تلاوةَ القرآنِ، فهي الغالبُ على أوقاتِه، وهي أعظمُ أورادِه. ومنهم من يكون طريقُه الصومَ فهو متى أفطرَ تغيَّر عليه قلبُه، وساءَتْ حالهُ، ومنهم من يكونُ طريقُه الأمرَ بالمعروفِ والنهيَ عن المنكرِ، قد فُتِح له فيه، ونفذَ منه إلى ربِّه.

ومنهم من يكونُ طريقُه الذي نَفَذَ فيه الحجَّ والاعتمارَ. ومنهم من يكونُ طريقُه قطعَ العلائقِ، وتجريدَ الهمةِ، ودوامَ المراقبةِ، ومراعاةَ الخواطرِ، وحفظَ الأوقاتِ أن تذهبَ ضائعةً. ومنهم الجامعُ الفذُّ، السالكُ إلى الله في كلِّ وادٍ، الواصلُ إليهِ من كلِّ طريقٍ. فهو قد جعلَ وظائفَ عبوديتِه قَبلةَ قلبِه ونصبَ عينِه، يؤمُّها أين كانت، ويسيرُ معها حيث سارتْ، قد ضَرَب مع كلِّ فريقٍ بسهْمٍ. فأين كانت العبوديةُ وجدتَه هناك.

ومن ذاق شيئًا من ذلك، وعرف طريقًا مُوصلةً إلى الله، ثم تركها، وأقبلَ على إراداتِه وراحاتِه وشهواتِه ولذاتِه، وقعَ في آبارِ المعاطبِ، وأودَع قلبَه سجونَ المضايقِ، وعُذبَ في حياتِه عذابًا لم يعذَّبُه أحدٌ من العالمينَ.

فالمحرومُ كلّ المحرومِ من عرف طريقًا إليه، ثم أعرضَ عنها؛ أو وجدَ بارقةً من حُبِّه ثم سُلبَها، لم ينفُذْ إلى ربِّه منها، فطوبَى لمن أقبلَ على الله بكليَّتِه، وعكفَ عليه بإرادتِه ومحبتِه، فإن اللهَ يُقبلُ عليه بتولِّيه ومحبتِه وعطفِه ورحمتِه.

#### قاعدة

# السيرُ إلى اللهِ لا يتمرُّ إلا بقوَّتَين: علميةٍ وعمليةٍ

السائرُ إلى الله والدارِ الآخرةِ، بل كلَّ سائرٍ إلى مقصدٍ، لا يتمُّ سيرُه ولا يصلُ إلى مقصودِه إَلا بقوَّتين: قوَّةٍ علميةٍ، وقوَّة عمليةٍ

فبالقوةِ العلميةِ يبصِرُ منازلَ الطريقِ ومواضِعَ السلوكِ، فيقصِدُها سائرًا فيها، ويجتنبُ أسبابَ الهلاكِ، ومواضعَ العَطَبِ، وطرقَ المهالِك المنحرفةِ عن الطريقِ الموصلِ.

وبالقوةِ العمليةِ يسيرُ حقيقةً، بل السيرُ هو حقيقةُ القوةِ العمليةِ، فإنَّ السيرَ هو عملُ المسافرِ. وَكذلك السائرُ إلى ربِّه إذا أبصرَ الطريقَ وأعلامها، وأبصرَ المعاثرَ والوِهَادَ والطرقَ الناكبةَ عنها، فقد حصلَ له شطرُ السعادةِ والفلاحِ. وبقِيَ عليه الشطرُ الآخرُ، وهو أن يضَعَ عَصَاهُ على عاتقِه، ويشمِّر مسافرًا في الطريقِ، قاطعًا منازِلهًا منزلةً بعدَ منزلةٍ. فكلَّا قطعَ مرحلةً استعدَّ لقطع الأُخْرى، واستشعرَ القربَ من المنزلِ، فهانَ عليه مشقّةُ السفرِ. وكلَّا شكتْ نفسُه من كِلَالِ السير ومواصلةِ الشدِّ والرحْلِ وَعَدَها قُربَ التَّلاقي وبردَ العيشِ عندَ الوصولِ، فيُحْدِثُ لها ذلك نشاطًا وفرحًا وهمَّةً.

فإن استصعبتْ عليه فليذكِّرْها ما أمَامَها من أحبابِها، وما لديْهِم من الإهانةِ والعذابِ الإكرامِ والإنعامِ، وما خَلْفَها من أعدائِها وما لديْمِم من الإهانةِ والعذابِ وأنواع البلاءِ.

ولا يستوحشُ مما يجدُه من كثافةِ الطبع، ودَرَنِ النفسِ، وبطءِ سيرِها.

فَكُلَّما أَدْمَنَ السيرَ وواظبَ عليه غُدُوًّا ورَوَاحًا وسَحَرًا قُرُبَ من المنزلِ، وتلطَّفتْ تلك الخبائثُ والأدرانُ، وظهرتْ عليه همَّةُ المسافرينَ وسيهاهُم، فتبدَّلتْ وحشتُه أُنسًا، وكثافتُه لطافةً، ودرنُه طهارةً.

فمن النَّاسِ من تكونُ له القوةُ العِلْمِيَّةُ الكاشفةُ عن الطريقِ ومنازِلها وأعلامِها وعوارِضِها ومعاثِرِها، وتكونُ هذه القوَّةُ أغلبَ القوَّتينِ عليه، ويكونُ ضعيفًا في القوةِ العمليةِ. يُبصِرُ الحقائقَ ولا يعمَلُ بموجَبِها، ويرى المتالفَ والمخاوف والمعاطِبَ ولا يتَوقَّاها.

ومن الناسِ من تكونُ له القوةُ العَمَلِيَّةُ الإراديةُ، وتكونُ أغلبَ القوتينِ عليه. وتقتَضِي هذه القوةُ السيرَ والسلوكَ، والزهدَ في الدنيا، والرغبةَ في الآخرةِ، والجِدَّ والتشميرَ في العملِ. ويكونُ أعمَى البصرِ عندَ ورودِ الشبهاتِ في العقائدِ، والانحرافاتِ في الأعمالِ والأحوالِ والمقاماتِ، كما كان الأولُ ضعيفَ العقلِ عندَ ورودِ الشهواتِ. فداءُ هذا من جهلِه، وداءُ الأولِ من فسادِ إرادتِه وضعفِ عقلِه.

وهذا حالُ أكثر أربابِ الفقرِ والتصوفِ السالكينَ على غيرِ طريقِ العلمِ، بل على طريقِ الذوْقِ والوجْدِ والعادةِ. فمن كانت له هاتانِ القوتانِ استقامَ له سيرُه إلى اللهِ تعالى، ورُجِي له النفوذُ، وقَوِيَ على ردِّ القواطعِ والموانع بحولِ الله وقوتِه.

#### قاعدة نافعة

#### • • أقسامُ العبادِ في سفرهم إلى ربِّهم

العبدُ من حينِ استقرَّتْ قدمُه في هذه الدارِ فهو مسافرٌ إلى ربِّه، ومدَّةُ سفرِ هي عمرُه الذي كُتبَ له. فالعمرُ هو مدَّة سَفرِ الإنسانِ في هذه الدارِ إلى ربِّه تعالى، ثمَّ قد جُعلتِ الأيامُ والليالي مراحِلَ لسفرِه، فكلُّ يومٍ وليلةٍ مرحلةٌ من المراحل، فلا يزالُ يَطْوِيها مرحلةً بعد مرحلةٍ حتى يَنتَهِي السفرُ.

# ثم الناسُ في قَطْعِ هذه المراحلِ قسمانِ:

فقسمٌ قطعُوها مسافرينَ فيها إلى دارِ الشقاءِ، فكلَّما قَطَعُوا مرحلةً منها قَرُبوا من تلك الدارِ، وبعُدُوا عن ربِّهم وعن دارِ كرامتِه. فقطعوا تلك المراحلَ بمساخِطِ الربِّ ومعاداتِه، ومعاداةِ رسلِه وأوليائِه ودينِه، والسعيِ في إطفاءِ نورِه، وإبطالِ دعوتِه ـ دعوةِ الحقِّ ـ وإقامةِ دعوةٍ غيرِها.

القسمُ الثاني: قطعُوا تلك المراحلَ سائرينَ فيها إلى الله وإلى دارِ السلامِ. وهم ثلاثةُ أقسامٍ: ظالمُ لنفسِه، ومقتصدٌ، وسابقٌ بالخيراتِ بَإذنِ الله. وهؤلاءِ كلَّهم مستعدونَ للسيرِ موقنونَ بالرَّجْعَى إلى الله، ولكن متفاوتونَ في التزودِ وتعبئةِ الزادِ واختيارِه، وفي نفسِ السيرِ وسرعتِه وَبطئِه.

فنذكر بعونِ اللهِ وفضلِه نبذةً من متاجرِ الأقسامِ الثلاثةِ ليعلمَ العبدُ من أيِّ التجارِ هو:

#### • • أحوال الظالم لنفسه

فأمًّا الظالمُ لنفسِه فإنه إذا استقبلَ مرحلةَ يومِه وليلتِه استقبَلَها وقد

سبقَتْ حظوظُه وشهواتُه إلى قلبِه، فحرَّكتْ جوارحَه طالبةً لها ساعيةً فيها. فإذا زاحمَتْها حقوقُ ربِّه فتارةً وتارةً: فمرةً يأخذُ بالرخْصَةِ، ومرةً بالعزيمةِ، ومرةً يُقْدِمُ على الذنبِ وتركِ الحقِّ تهاونًا ووعدًا بالتوبةِ. فهذا حالُ الظالمِ لنفسِه، معَ حفظِ التوحيدِ، والإيهانِ بالله ورسولِه واليومِ الآخرِ، والتصديقِ بالثوابِ والعقابِ. فمرحلةُ هذا مقطوعةٌ بالربحِ والخسرانِ، وهو للأغلبِ منهها. فإذا وردَ القيامةَ مُيِّز ربحُه من خسرانِه، وحُصِّلَ ربحُه وحدَه، وخسرانهُ وحدَه، وكان الحكم للراجِح منها. وحكمُ اللهِ عزَّ وجلَّ من وراءِ ذلك، لا يعدمُ عبادُه منه فضلَه وعدلَه.

#### • • أحوال المقتصدين

وأما المقتصدونَ: فأدَّوْا وظيفَة تلك المرحلةِ، ولم يزيدُوا عليها، ولم ينقصُوا منها. فلا حَصَلوا على أرباح التجارةِ، ولا بخسُوا الحقَّ الذي عليهم.

فإذا استقبل أحدُهم مرحلَة يومِه استقبلَها بالطّهورِ التامِّ والصلاةِ التامةِ في وقتِها، بأركانِها وواجباتِها وشرائِطها؛ ثم ينصرفُ منها إلى مباحاتِه ومعيشتِه وتصرفاتِه التي أذن اللهُ له فيها مشتغلًا بها، قائبًا بأعبائِها، مؤديًا واجبَ الربِّ فيها، غيرَ متفرغِ لنوافلِ العباداتِ وأورادِ الأذكارِ والتوجُّه.

فإذا حَضَرتِ الفريضةُ الأُخرى بادرَ إليها كذلك، فإذا أكمَلَها انصرفَ إلى حالِه الأولِ، فهو كذلك سائِرَ يومِه.

فإذا جاء الليلُ فكذلك إلى حينِ النومِ، يأخذُ مضجَعَه حتى ينشقَّ الفجْرُ، فيقومُ إلى عدَّانِه ووظيفتِه.

فإذا جاء الصومُ الواجبُ قام بحقِّه، وكذلك الزكاةُ الواجبةُ، والحجُّ الواجبُ.

وكذلك المعاملةُ مع الخلقِ، يقومُ فيها بالقِسْطِ، لا يظلمُهم، ولا يتركُ حقَّه لهم.

#### • • أحوال السابقين بالخيرات

وأمَّا السابقونَ بالخيراتِ فهم نوعانِ: أبرارٌ ومقرَّبونَ. وهؤلاءِ الأصنافُ الثلاثةُ هم أهلُ اليمينِ، وهم: المقتصدونَ، والأبرارُ، والمقرَّبونَ. وأما الظالمُ لنفسِه فليسَ من أصحابِ اليمينِ عند الإطلاقِ، وإن كان مآله إلى أصحابِ اليمينِ، كما أنه لا يُسَمَّى مؤمنًا عند الإطلاقِ وإن كان مصيرُه ومآلُه مصيرَ المؤمنينَ بعد أُخْذِ الحقِّ منه.

والمقصودُ الكلامُ على مراحلِ العالمينَ وكيفيةِ قَطْعِهم إيَّاها، فلنرجِعْ إليه فنقولُ:

أما الأشقياءُ فقطعوا تلك المراحلَ سائرينَ إلى دارِ الشقاءِ متزودينَ غضبَ الربِّ سبحانَه، ومعاداة كتبِه ورسلِه وما بُعثوا به، ومعاداة أوليائِه والصدَّ عن سبيلِه، ومحاربة من يدعُو إلى دينِه، ومقاتلة الذين يأمرونَ بالقسطِ من الناسِ، وإقامة دعوةٍ غير دعوة الله سبحانه التي بَعَثَ بها رسلَه لتكونَ الدعوةُ له وحده. فقطعَ هؤلاءِ الأشقياءُ مراحلَ أعهارِهم في ضدِّ ما يجبُّه ويرضَاه.

وأمَّا السَّائرونَ إليه، فَظَالمهُم قطعَ مراحِلَ عُمْرِه في غفلاتِه وإيثارِ شهواتِه ولذَّاتِه على مراضِي الربِّ وأوامرِه، مع إيهانِه بالله وكتبِه ورسلِه

واليومِ الآخرِ ، لكنَّ نفسَه مغلوبةٌ معه، مأسورٌ مع حظِّه وهواه، يعلمُ سوءَ حالِه، ويعترفُ بتفريطِه، ويعزمُ على الرجوعِ إلى اللهِ. فهذا حالُ المؤمنِ المسلم.

وأما من زُيِّنَ له سوءً عَمَلِه فرآه حَسَنًا، وهو غيرُ معترفٍ ولا مُقِرِّ ولا عازمٍ على الرجوعِ إلى الله والإنابةِ إليه أصلًا، فهذا لا يكادُ إسلامُه أن يكونَ صحيحًا أبدًا، ولا يكونُ هذا إلا منسلخ القلبِ من الإيهانِ، ونعوذُ باللهِ من الخذلانِ.

وأمَّا الأبرارُ المقتصدونَ فقطَعوا مراحلَ سفرِهم بالاهتمامِ بإقامةِ أمرِ الله، وعَقْدِ القلبِ على تركِ مخالفتِه ومعاصِيه، فَهِمَمُهُمْ مصروفةٌ إلى القيامِ بالأعمالِ الصالحةِ واجتنابِ الأعمالِ القبيحةِ.

فأولُ ما يستيقظُ أحدُهُم من منامِه يسبقُ إلى قلبِه القيامُ إلى الوضوءِ والصلاةِ كما أمرَه اللهُ. فإذا أدَّى فرضَ وقتِه اشتغلَ بالتلاوةِ والأذكارِ إلى حينِ تطلعُ الشمسُ، فركَعَ الضُّحَى، ثم ذهَبَ إلى ما أقامه الله فيه من الأسبابِ.

فإذا حَضَر فرضُ الظّهْرِ بادرَ على التطهرِ والسعيِ إلى الصفِّ الأولِ من المسجدِ، فأدَّى فريضَتَه كما أُمر مكمِّلًا لها بشرائِطِها وأركانِها وسُننِها وحقائِقِها الباطنةِ من الخشوعِ والمراقبةِ والحضورِ بين يديِ الرَّبِّ.

فينصرفُ من الصلاةِ وقد أثَّرتْ في قلبِه وبدنِه وسائرِ أحوالِه آثارًا تبدُو على صفحاتِه ولسانِه وجوارحِه. ويجدُ ثمرتَها في قلبِه من الإنابةِ إلى دارِ الخلودِ، والتَّجَافي عن دارِ الغرورِ، وقلَّةِ التكالبِ والحرصِ على الدنيا



وعاجِلِها. قد نَهَنّهُ صلاتُه عن الفحشاءِ والمنكرِ، وحَبَّبَتْ إليه لقاءَ الله، ونفَّرتُه من كلِّ قاطع يقطعُه عن الله. فهو مغمومٌ مهمومٌ، كأنه في سِجْنٍ، حتى تحضر الصلاةُ، فإذا حَضَرتْ قام إلى نعيمِه وسرورِه وقرَّة عينِه وحياةِ قلبِه، فهو لا تطيبُ له الحياةُ إلا بالصلاةِ.

هذا، وهم في ذلك كلِّه مراعونَ لحفظِ السُّننِ لا يُخِلُّونَ منها بشيءٍ ما أمكَنَهم. فيقْصِدُون من الوضوءِ أكمَلَه، ومن الوقتِ أوَّلَه، ومن الصفوفِ أولَهَا عن يمينِ الإمام أو خلفَ ظهرِه.

ويأتونَ بعد الفريضةِ بالأذكارِ المشروعةِ كالاستغفارِ ثلاثًا، وقولِ: «اللهم أنت السلامُ، ومنك السلامُ، تباركتَ يا ذا الجلالِ والإكرامِ»(۱)، وقولِ: «لا إله إلا اللهُ وحده لا شريكَ له، له الملكُ، وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءٍ قدير. اللهم لا مانعَ لما أعطيْتَ، ولا مُعطِيَ لما منعتَ، ولا ينفعُ ذا الجدِّ منك الجدُّ، لا إله إلا اللهُ، ولا نعبدُ إلا إيَّاه، له النعمةُ وله الفضلُ وله الثناءُ الحسنُ، لا إله إلا اللهُ مخلصينَ له الدِّينَ ولو كرِه الكافرونَ»(۱).

ثم يُسَبِّحونَ ويحمَدُون ويكبِّرون تسعًا وتسعينَ، ويختمونَ المائةَ بـ: «لا إله إلا اللهُ وحدهُ لا شريكَ له، له الملكُ، وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءٍ قديرٌ »(٣).

هذا دَأْبُهم في كلِّ فريضةٍ.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩١).

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٩٤٥).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٩٧٥).

فإذا كان قبلَ غروبِ الشمسِ توفَّروا على أذكارِ المساءِ الواردةِ في السنةِ نظيرَ أذكارِ الصباحِ الورادةِ في أولِ النهارِ، لا يُخِلُّون بها أبدًا. فإذا جاءَ الليلُ كانوا فيه على منازِلهم من مواهب الربِّ تعالى التي قَسَّمَها بين عِبَادِه.

فإذا أخذوا مَضَاجِعَهم أتوا بأذكارِ النومِ الواردةِ في السنةِ.

فلا يزالُ يذكرُ الله على فراشِه حتى يَغْلِبَه النومُ وهو يذكرُ الله. فهذا منامُه عبادةٌ، وزيادةٌ له في قُربِه من الله. فإذا استيقظ عادَ إلى عدَّانِه الأولِ. ومع هذا فهو قائمٌ بحقوقِ العبادِ من عيادةِ المرضَى، وتشييع الجنائزِ، وإجابةِ الدعوةِ، والمعاونةِ لهم بالجاهِ والبدنِ والنفسِ والمالِ، وزيارتِهم، وتفقُّدِهم؛ وقائمٌ بحقوقِ أهلِه وعيالِه.

#### • • أحوال السابقين المقربين

وأمَّا السابقون المقربونَ، فنستغفرُ اللهَ الذي لا إلهَ إلا هو أولًا من وصفِ حَالِمِم وعدمِ الاتصافِ به، بل ما شَمَمْنَا له رائحةً، ولكنْ محبةُ القومِ تحملُ على تعرفِ منزلتِهم والعلمِ بها. وإن كانت النفوسُ مُتَخَلِّفةً منقطعةً عن اللّحاقِ بهم، ففي معرفةِ حالِ القوم فوائدُ عديدةٌ:

منها أن لا يزالُ المتخلفُ المسكين مُزريًا على نفسِه، ذامًّا لها، لائمًا لها.

ومنها أنه لا يزالُ منكسرَ القلبِ بين يَدَيْ ربِّهِ، ذليلًا له حقيرًا، ويشهدُ منازلَ السابقينَ وهو في زمرةِ المنقطعينَ، ويشهدُ بَضَائِعَ التجارِ وهو في رفقةِ المحرومينَ.

فنبأُ القوم عجيبٌ، وحالهُم أعجبُ، وأمرُهم أخفَى إلا على من له مشاركةٌ

مع القوم، فإنه يطلعُ من حالهِم على ما يُريه إياه القَدْرُ المشتركُ.

وجملةُ أمرِهم أنهم قومٌ قد امتلأتْ قلوبُهم من معرفةِ الله، وعُمِرتْ بِمَحَبيه وخشيته وإجلالِه ومُراقبيه، فَسَرَتِ المحبةُ في أجزائِهم، فلم يبقَ فيها عِرْقُ ولا مِفْصَلٌ إلا وقد دَخَلَه الحبُّ. قد أنساهُم حبُّه ذِكْرَ غيره، وأوحشَهم أنسُهم به مَنْ سِوَاه. قد فَنَوْا بحبِّه عن حبِّ من سِوَاه، وبذكرِه عن ذكرِ مَنْ سِوَاه، وبخوفِه، ورَجَائِه، والرغبةِ إليه، والرهبةِ منه، والتوكلِ عليه، والإنابةِ إليه، والسكونِ إليه، والتذللِ والانكسارِ بين يدَيْه؛ عن تعلقِ ذلك منهم بغيره.

فإذا وضع أحدُهم جَنْبه على مَضْجَعِه صَعِدَتْ أنفاسُه إلى إلهه ومولاه، واجتَمعَ همُّه عليه، متذكِّرًا صفاتِه العُلَى وأسهاءَه الحسنى، مشاهدًا له في أسهائِه وصفاتِه، قد تجلَّتْ على قَلْبِه أنوارُها، فانصَبغ قلبُه بمعرفتِه وعبتِه، فبات جسمُه في فراشِه يَتَجَافى عن مَضْجَعِه، وقلبُه قد أَوَى إلى مَوْلاه وحبيبِه، فآواه إليه، وأسجَده بين يديْهِ خاضعًا خاشعًا ذليلًا منكسرًا من كلِّ جهةٍ من جهاتِه. فيالها سجدةً ما أشرَفها من سجدةٍ، لا يرفعُ رأسَه منها إلى يومِ اللقاءِ!

وقيلَ لبعضِ العارفينَ: أيسجدُ القلبُ بينَ يدَيِ ربِّه؟ فقال: «أي والله، سجدةً لا يرفعُ رأسَه منها إلى القيامةِ!».

فإذا استيقظَ هذا القلبُ من منامِه صَعَدَ إلى اللهِ بِهَمِّه وحبِّه وأشواقِه مشتاقًا إليه، طالبًا له، محبًّا له، عاكفًا عليه.

فِإذا استيقظ أحدُهم، وقد بدر إلى قلبه هذا الشأنُ، فأولُ ما يجري على السانِه ذكرُ محبوبِه، والتوجُّه إليه، واستعطافُه، والتملُّقُ بين يديْهِ، والاستعانةُ



به أن يخلّي بينَه وبين نفسِه، وأن لا يَكِلَه إليها، فَيَكِلَه إلى ضَيْعةٍ وعجزٍ وذنبٍ وخَطيئةٍ، بل يكلُؤُه كلاءة الوليدِ الذي لا يملكُ لنفسِه ضَرَّا ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياةً ولا نشورًا.

فأولُ ما يبدأُ به قولَ: «الحمدُ لله الذي أحْيَانا بعدَ ما أماتنا وإليه النشورُ»(۱) متدبرًا لمعناها من ذكرِ نعمةِ الله عليه بأن أحياه بعد نومِه الذي هو أخو الموتِ، وأعادَه إلى حالِه سويًّا سليًا محفوظًا مما لا يعلَمُه ولا يخطُر ببالِه من المؤذياتِ والمهلكاتِ التي هو غرضٌ وهدفٌ لسِهامِها، كلُّها تقصِدُه بالهلاكِ أو الأذى، والتي من بعضِها أرواحُ شياطينِ الإنسِ والجنِّ، فإنها تلتقِي بروحِه إذا نامَ، فتقصِدُ إهلاكه وأذاه؛ فلولا أن الله سبحانه يدفعُ عنه لما سَلِمَ.

ثم يقولُ: «لا إله إلا اللهُ وحدَه لا شريكَ له، له الملكُ، وله الحمدُ، وهو على كلِّ شيءٍ قديرٌ. الحمدُ لله، وسبحانَ الله، واللهُ أكبرُ، ولا حولَ ولا قوةَ إلا بالله»(٢). ثم يدعُو ويتضرعُ.

ثم يقومُ إلى الوُضوءِ بقلبٍ حاضرٍ مستصحِبٍ لما فيه.

ثم يُصَلِّي ما كَتَبَ اللهُ له صلاةً محبِّ خاضع لمحبوبِه متذللٍ منكسرِ بين يديّهِ، لا صلاةً مُدِلِّ بها عليه، يَرَى من أعظم نعمُ محبوبِه عليه أن أقامَه وأنامَ غيرَه، واستزَارَه وطردَ غيرَه، وأهّلَه وحَرَمَ غيره، فهو يزدادُ بذلك محبَّةً إلى محته.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣١٢).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۱۵٤).

فإذا صَلَّى ما كتب الله جَلس مطرقًا بين يَدَيْ ربِّه تعالى هيبةً له وإجلالًا، واستغفَره استغفار من قد تيقَّن أنه هالِك إن لم يَغْفِرْ له وَيَرْحَمْه. فإذا قَضَى من الاستغفار وطرًا، وكان عليه بعدُ ليلٌ اضطَجَعَ على شِقِّه الأيمنِ مُجَمَّا نفسَه، مريحًا لها، مقويًا لها على أداءِ وظيفةِ الفرضِ.

ثم ينهضُ إلى صلاةِ الصبحِ قاصدًا الصفَّ الأولَ عن يمينِ الإمامِ أو خلفَ قَفَاه. فإن فاته ذلك قَصَدَ القربَ منه مهما أمكنَ، فإن للقربِ من الإمامِ تأثيرًا في سرِّ الصلاةِ.

فإذا فرغَ من صلاةِ الصبح أقبلَ بكليبه على ذكر الله والتوجهِ إليه بالأذكارِ التي شُرعَتْ أولَ النهارِ، فيجعَلُها وردًا لا يُحلُّ به أبدًا، ثم يزيدُ عليها ما شاءَ من الأذكارِ الفاضلةِ أو قراءةِ القرآنِ حتى تطلعَ الشمسُ حسنًا. فإذا طلعتْ فإن شاءَ ركعَ ركعَتَي الضُّحَى وزاد ما شاء، وإن شاء قامَ من غيرِ ركوع.

ثم يذهبُ متضرعًا إلى ربِّه، سائلًا له أن يكونَ ضامنًا عليه، متصرِّفًا في مرضاتِه بقية يومِه. فلا يتقلبُ إلا في شيء يَظْهَرُ له فيه مرضاةُ ربِّه، وإن كان من الأفعالِ العاديةِ الطبيعيةِ قَلَبه عبادةً بالنيةِ، وقصدَ الاستعانة به على مرضاةِ الربِّ.

فإذا جاء فرضُ الظهرِ بادرَ إليه كذلك مكمِّلًا له، ناصحًا فيه لمعبودِه كنُصْح المحبِّ الصادقِ المحبةِ لمحبوبِه.

وبالجملة، فهذا حالُ هذا العبدِ مع ربِّه في جميع أعمالِه، فهو يعلمُ أنه لا يُوفّي هذا المقامَ حقَّه، فهو أبدًا يستغفرُ اللهَ عقيبَ كلِّ عملٍ. وكان النبيُّ ﷺ



إذا سلَّم من الصلاةِ استغفَر ثلاثًا(١).

#### • • جماعُ أحوال السابقين القربين

وجماعُ الأمرِ في ذلك إنها هو بتكميلٍ عبوديةِ الله عزَّ وجلَّ في الظاهرِ والباطنِ، فتكونُ حركاتُ نفسِه وجسمِه كلَّها في محبوباَتِ الله، فكهالُ عبوديةِ العبدِ موافقتُه لربِّه في محبةِ ما أحبَّه، وبذلُ الجهْدِ في فعلِه وموافقتُه في كراهةِ ما كَرِهَه، وبذلَ الجهْدِ في المطمئنةِ، لا للأمارةِ ولا كرِهَه، وبذلَ الجهدَ في تركِه. وهذا إنها يكونُ للنفسِ المطمئنةِ، لا للأمارةِ ولا للوامةِ. فهذا كهالٌ من جهةِ الإرادةِ والعملِ.

وأمَّا من جِهَةِ العِلْمِ والمعرفةِ فأن تكونَ بصيرتُه منفتحةً في معرفةِ الأسهاءِ والصفاتِ والأفعالِ، له شهودٌ خاصٌّ فيها مطابِقٌ لما جاءَ به الرسولُ لا مخالفٌ له، فَإِنَّ بحسَبِ مخالفتِه له في ذلك يقعُ الانحرافُ. ويكونُ مع ذلك قائمًا بأحكام العبوديةِ الخاصةِ التي تقتضِيها كلُّ صفةٍ بخُصوصِها.

فَمَنْ فتحَ اللهُ بصيرة قلبِه وإيهانِه حتى خرقَها وجاوزَها إلى مُقْتَضى الوحي والفطرة والعقلِ، فقد أُوتي خيرًا كثيرًا، ولا يُخافُ عليه إلا من ضَعْفِ همتِه. فإذا انضاف إلى ذلك الفتح همّة عالية فذاك السابقُ حقّا، واحدُ الناسِ في زمانِه، لا يُلحَقُ شأوُه، ولا يُشَقَّ غبارُه. فشتانَ ما بينَ من يتلقَّى أحوالَه ووارِدَاتِه عن الأسهاءِ والصفاتِ، وبين من يتلقَّاه عن الأوضاع الاصطلاحية والرسوم أو عن مجردِ ذوقِه وَوَجْدِه، إذا استَحْسَنَ شيئًا قال: هو هو الحقُّ.

ومن شأنِ القومِ أن تنسلخَ نفوسُهم من التدبيرِ والاختيارِ الذي خالفَ

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٩١).

تدبيرَ ربِّم تعالى واختيارَه، بل قد سلَّموا إليه سبحانه التدبيرَ كلَّه، فلم يزاحِمْ تدبيرَه ولا اختيارُهم اختيارَه، لتيقُّنِهم أنَّه الملكُ القاهرُ القابضُ على نَوَاصي الخلقِ، المتولِّي لتدبيرِ أمرِ العالمِ كلِّه، وتيقُّنِهم مع ذلك أنه الحكيمُ في أفعالِه الذي لا تخرجُ أفعالُه عن الحكمةِ والمصلحةِ والرحمةِ. فلم يُدخِلُوا أنفسَهم معه في تدبيرِه لُمُلكِه وتصريفِه أمورَ عبادِه.

قال بعضُ السلفِ: «لو قُرضَ جِسْمي بالمقاريضِ كان أحبَّ إليَّ من أن أقولَ لشيءٍ قَضَاه اللهُ: ليتَه لم يقْضِهِ».

فإذا وردت عليهم أقدارُه التي تُصيبهم بغيرِ اختيارِهم قابلُوها بمقتضاها من العبوديةِ، وهم فيها على مراتبَ ثلاثةٍ:

- أحدُها: الرِّضا عنه فيها والمزيدُ من حُبِّه والشوقُ إليه.
  - الرتبة الثانية: شُكْره عليها كشُكْرِه على النعم.
- والثالثة: للمقْتَصِدينَ وهي مرتبةُ الصَّبْرِ التي إذا نَزَل منها نَزَل إلى نقصانِ الإيهانِ وفواتِه، من التسخطِ والتَشَكِّي، واستبطاءِ الفرج، واليأسِ من الروح، والجزع الذي لا يفيدُ إلا فواتَ الأجرِ وتضاعُفَ المصيبةِ.

وهكذا كلُّ مقام مع الذي فوقَه، كالتوكُّل مع الرِّضَا، وكالخوفِ والرجاءِ مع الحبِّ، فإن المقامَ الأولَ لا ينعدمُ بالترقِّي إلى الآخرِ \_ ولو عُدمَ لخلفَه ضدُّه، وذلك رجوعٌ إلى نقْصِ الطبيعةِ وصفاتِ النفسِ المذمومةِ \_ وإنها يندرجُ حكمُه في المقامِ الذي هو أعلى منه، فيصيرُ الحكمُ له، كما يندرجُ مقامُ التوكلِ في مقامِ المحبةِ والرِّضَا. وليس هذا كمنازلِ شيرِ الأبدانِ الذي إذا التوكلِ في مقامِ المحبةِ والرِّضَا. وليس هذا كمنازلِ شيرِ الأبدانِ الذي إذا

قَطَعَ منها منزلًا خلَّفه وراءَ ظهرِه، واستقبَلَ المنزلَ الآخرَ معرضًا عن الأوَّلِ تاركًا له. بل هذا بمنزلةِ التَّاجرِ الذي كلَّما باعَ شيئًا من مالهِ وربحَ فيه، ثمَّ باع الثاني وربح، فقد ربحَ بهما معًا، وهكذا أبدًا يكونُ ربحُه في كلِّ صفقةٍ متضاعفًا بانضمامهِ إلى ما قبلَه، فاربحِ الأوَّلِ اندرجَ في الثاني ولم يُعْدَمْ.

# ولنذكر لذلك أمثلةً:

• المثالُ الأوّلُ: الإرادةُ، فإنَّ اللهَ جَعلَها من منازلِ صفوةِ عبادِه وأمرَ رسولَه ﷺ أن يصبرَ نفسه مع أهلِها، فقال: ﴿ وَاصْبِرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَالْعَشِيّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ ﴾ [الكهف:٢٨]. وقال تعالى: ﴿ وَمَا لِأَحَدِ عِندُهُ مِن نِعْمَةٍ تُجْزَىٰ ﴿ اللَّهُ الْفِغَاءَ وَجْهِ رَبِّهِ الْأَعْلَىٰ ﴾ [الليل:١٩-٢٠]. وقال تعالى حكاية عن أوليائِه قولهم: ﴿ إِنَّا نُطْعِمُكُو لِوَجْهِ اللَّهِ ﴾ [الإنسان:٩]، وهذه لامُ التعليلِ الداخلةُ على الغاياتِ المرادةِ، وهي كثيرةٌ في القرآنِ.

فالإرادةُ هي مَركَبُ العبوديةِ، وأساسُ بنائِها الذي لا تقومُ إلا عليه، فلا عبوديّة لله لا إرادةَ له. بل أكملُ الحَلقِ عبوديّةً ومحبّةً، وأصحُّهم حالًا، وأقومُهم معرفةً أتمُّهم إرادةً.

والإرادةُ إنَّما تكونُ ناقصةً بحسَبِ نقصانِ المرادِ، فإذا كان مرادُها أشرافَ المرادِ فإرادتُه أشرفَ الإرادتِ. ثمَّ إذا كانتَ الوسيلةُ إليه أجلَّ الوسائلِ، وأنفَعا، وأكملَها، فإرادتُها كذلك.

## • المثال الثاني: الزهد.

قال أبو العباسِ رحِمَه اللهُ: «هو للعوامِّ أيضًا؛ لأنه حبسُ النفسِ عن الملذوذاتِ، وإمساكُها عن فضولِ الشهواتِ، ومخالفةِ دواعى الهوى، وتركُ ما

لا يَعْني من الأشياء. وهذا نقصٌ في طريق الخاصة، لأنه تعظيمٌ للدنيا، والمبالاة واحتباسٌ عن انتقادِها، وتعذيبٌ للظاهر بتركِها مع تعلقِ الباطنِ بها. والمبالاة بالدنيا عن الرجوع إلى ذاتِك، وتضييعُ الوقتِ في منازعةِ نفسِك وشهودِ حِسِّك وبقائك معك. ألا ترى إلى من أعطاه الله الدنيا بحذافيرها كيف قال: هنذا عَطَاوَنُنا فَأَمْنُنَ أَوْ أَمْسِكَ بِعَيْرِحِسَابٍ ﴾ [ص:٣٩]؟ وذلك حيثُ عافى باطنه من شهودِها، وظاهرَه من التعلقِ بها، فالزهدُ صرفُ الرغبةِ إليه، وتعلقُ الهمةِ به، والاشتغالُ به عن كلِّ شيءٍ يشغلُ عنه، ليتولَّى هو حَسْمَ هذه الأسبابَ عنك. كما قيل: إن بعضَ المريدين سأل بعضَ المشايخِ فقال: أيما الشيخُ بأيِّ شيءٍ تدفعُ إبليسَ إذا قصَدك بالوسوسةِ؟ فقال الشيخُ: إني لا أعرفُ إبليسَ فأحتاجُ إلى دفعِه، نحن قوم صَرَفْنا هِمَمَنا إليه، فكفانا ما دونَه. وكما قيل:

فيقال: الكلام على هذا من وجوه:

• أحدُها: أن جَعْلَ الزهدِ للعوامِ لما ذَكَره إنها يتمُّ إذا كان الزهدُ ملزومًا لمنازعةِ النفسِ ومجاذبتِها لدواعي الشهوةِ والهوَى، وحينئذِ فيكون قلبُه مشغولًا بتلك الدَّواعي والجواذب، ونفسُه تطالبُه بها، وزهدُه يأمرُه باجتنابِها. ولكنَّ هذه المنازعةُ غيرَ لازمةٍ للزهدِ، وإن كان لا بُد منها في حكمِ الطبيعةِ لتحقيقِ الابتلاءِ والامتحانِ، وليتحقَّقَ تركُ العبدِ حظَّه وهواه لربِّه إيثارًا له على هواه ونفسِه.

<sup>(</sup>١) محاسن المجالس (٧٨-٧٩).

• الثاني: أنه لو كانت هذه المنازعةُ وحبسُ النفس عن الملذوذاتِ من لوازمِ الطبيعةِ وأحكامِ الزهدِ لم يكن فيها نقصٌ ولا علةٌ، فإنها من لوازمِ الطبيعةِ وأحكامِ الجِبِلَّةِ.

## مسالة شريفة:

وقد اختلف أربابُ السلوكِ وأهلُ الطريقِ هنا في هذه المسألةِ، وهي أيها أفضلُ: من له داعِيةٌ وشهوةٌ، وهو يحبسُها لله، ولا يطيعُها حبًّا له وحياءً منه وخوفًا. أو مَنْ لا داعية له تُنازعُه، بل نفسُه خاليةٌ من تلك الدوَاعي والشهواتِ، قد اطمَأنتْ إلى ربًّا واشتَغَلتْ به عن غيرِه، وامتلأتْ بحبّه وإرادتِه، فليس فيها موضعٌ لإرادةِ غيرِه ولا حبّه؟

فرجَّحَتْ طائفةٌ الأولَ، وقالت: هذا يدلُّ على قوةِ تعلُّقِه وشدةِ محبتِه، فهو يُعاصِي دواعِيَ الطبع، ويقهرُها سلطانُ محبتِه وإرادتِه وخوفِه من الله.

واحتجَّ أربابُ القولِ الثاني \_ وهم الذين رجَّحوا من لا منازعةً في طباعِه، ولا هوَّى له يغالبُه \_ بأن قالوا: كيف تَسْتَوي النفسُ المطمئنةُ إلى ربِّها، العاكفةُ على حبِّه، التي لا منازعة فيها أصلًا ولا داعية تدعُوها إلى الإعراضِ عنه؛ والنفسُ المشغولةُ بمحاربةِ هَواها ودواعِيها وجواذِبها؟

قالوا: وأيضًا ففي الزمنِ اللّذي يشتغلُ هذا بنفسِه ومحاربةِ هواه وطبعِه يكون صاحبُ النفسِ المطمئنةِ قد قطعَ مراحلَ من سيرِه، وفاز بقربٍ فات صاحبَ المحاربةِ والمنازعةِ.

# ٥٥ مسألة شريفة أخرى:

وفصلُ الخطاب في هذه المسألةِ يظهرُ بمسألةٍ ترتَضِعُ معها من لُبَانِها، وتخرجُ من مِشْكَاتِها، وهي أن العبدَ إذا كان له حالٌ أو مقامٌ مع الله، ثم نزلَ عنه إلى ذنبِ ارتكبَه، ثم تابَ من ذنبِه، هل يعودُ إلى مثلِ ما كان؟ أو لا يعودُ، بل إن رجعَ رجعَ إلى أنزلِ من مقامِه وأنقصِ من رتبتِه؟ أو يعودُ خيرًا مما كان؟

• فقالت طائضة: يعودُ بالتوبةِ إلى مثلِ حالِه الأولِ، فإن «التَّائبَ من الذنبِ كمَنْ لا ذنبَ له»(۱)، وإذا مُحي أثرُ الذنبِ بالتوبةِ صار وجودُه كعدَمِه، فكأنه لم يكنْ، فيعودُ إلى مثل حالِه.

قالوا: وأيضًا فالذنبُ بمنزلةِ المرضِ، والتوبةُ بمنزلةِ العافيةِ. والعبدُ إذا مَرضَ ثم عُوفي وتكاملتْ عافيتُه رجعَتْ صحتُه إلى ما كانت، بل ربَّما ترجعُ أقوى وأكملَ مما كانتْ عليه، لأنه ربَّما كان معه في حالِ العافيةِ آلامٌ وأسقامٌ كامنةٌ، فإذا اعتلَّ ظَهَرتْ تلك الأسقامُ، ثم زالتْ بالعافيةِ جملةً، فتعودُ قوتُه خيرًا مما كانت وأكملَ. وفي مثل هذا قال الشاعرُ:

لعلَّ عتبَك محمودٌ عواقبُه وربها صحَّت الأجسامُ بالعِلَلِ

وهذا الوجهُ هو أحدُ ما احتجَّ به من قال: إنه يعودُ خيرًا مما كان قبل التوبةِ.

واحْتُجُّوا أَيضًا بأن العبدَ قد يكونُ بعدَ التوبةِ خيرًا منه قبلَ الخطيئةِ، لأن الذنبَ يُحدثُ له من الخوفِ والخشيةِ، والانكسارِ والتذللِ لله، والتضرع بين يديهِ، والبكاءِ على خطيئتِه، والندمِ عليها، والأسفِ والإشفاقِ، ما هو من

<sup>(</sup>١) رواه ابن ماجه (٤٢٥٠).

أفضلِ أحوالِ العبدِ وأنفعِها له في دنياه وآخرتِه. ولم تكن هذه الأمورُ لتحصُلُ بدونِ أسبابِها، إذ حصولُ الملزوم بدونِ لازمِه محالٌ.

• وأما الطائفةُ التي قالتْ: لا يعودُ إلى مثل ما كان، بل لا بدَّ أن ينقصَ عن حالِه، فاحتجُّوا بأن الجناية تُوجبُ الوحشة وزوالَ المحبةِ ونقصَ العبوديةِ بلا ريب، فليس العبدُ الموفرُ أوقاتِه على طاعةِ سيِّدِه كالعبدِ المفرطِ في حقوقِه، وهذا عما لا يمكنُ جحدهُ ومكابرتُه. فإذا تاب إلى ربِّه ورجعَ إليه أثرتْ توبتُه تركَ مؤاخذتِه بالذنبِ والعفْوَ عنه، وأما مقامُ القربِ والمحبِة، فهيهاتَ أن يعودَ!

قالوا: ولأنَّ هذا في زمنِ اشتغالِه بالمعصيةِ قد فاته السيرُ إلى الله. فلو كان واقفًا في موضعِه لفاتَه التقدمُ، فكيفَ وهو في زمنِ المعصيةِ كان سيرُه إلى وراءَ وراءَ؟ فإذا تابَ واستقبلَ سيرَه، فإنه يحتاجُ إلى سيرٍ جديدٍ، وقَطْعِ مسافةٍ حتى يَصِلَ إلى الموضعِ الذي تأخَّر منه.

وجَرَتْ هذه المسألةُ بحضرةِ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيميَة، فسمعتُه يحكِي هذه الأقوالَ الثلاثةَ حكايةً مجردةً. فإما سألتُه، وإما سُئِلَ عن الصوابِ منها، فقال: الصوابُ أن من التائبينَ من يعودُ إلى مثلِ حالِه، ومنهم من يعودُ أكملَ عما كان، ومنهم من يعودُ أنقصَ مما كان. فإن كان بعدَ التوبةِ خيرًا مما كان قبلَ الخطيئةِ، وأشدَّ حذرًا، وأعظمَ تشميرًا، وأعظمَ ذلًا وخشيةً وإنابةً، عاد إلى أرفَع مما كان. وإن كان قبلَ الخطيئةِ أكملَ في هذه الأمورِ، ولم يعدُ بعدَ التوبةِ اليها، عاد إلى أنقصَ مما كان عليه. وإن كان بعدَ التوبةِ مثلَ ما كان قبلَ الخطيئةِ رجعَ إلى مثلِ منزلتِه. هذا معنى كلامِه رضي اللهُ عنه.

# • • مسألة أخرى:

قلتُ: وههُنا مسألةٌ، هذا الموضعُ أخصُّ المواضِع ببيانِها. هي أن التائبَ إذا تاب إلى الله توبةً نصوحًا، فهل تمُحَى تلك السيئاتُ، ويذهبُ لا له ولا عليه، أو إذا مُحِيَت أُثبِتَ له مكانَ كلِّ سيئةٍ حسنةٌ؟

هذا مما اختلفَ الناسُ فيه من المفسرين وغيرِهم قديمًا وحديثًا.

فالصوابُ \_ إن شاء اللهُ \_ في هذه المسألة أن يقالَ: لا ريبَ أن الذنبَ نفسَه لا ينقلبُ حسنةً، والحسنةُ إنها هي أمرٌ وُجُودِيٌّ يقتَضِي ثوابًا، ولهذا كان تاركُ المنهيات إنها يُثابُ على كفِّ نفسِه وحَبْسِها عن مواقعةِ المنهيِّ، وذلك الكفُّ والحبسُ أمرٌ وجوديٌّ هو متعلَّقُ الثواب. وأما من لم يخطُرُ ببالِه الذنبُ أصلًا، ولم يُحدِّثُ به نفسَه، فهذا كيف يثابُ على تركِه؟ ولو أثيبَ مثلُ هذا على تركِ هذا الذنب لكان مثابًا على تركِ ذنوب العالم التي لا تخطرُ ببالِه، وذلك أضعافُ حسناتِه بها لا يُحصَى، فإن التركَ مسْتَصْحَبٌ معه، والمتروكُ لا يَنْحَصِرُ ولا ينضبطُ، فهل يثابُ على ذلك كلِّه؟ هذا مما لا يُتوهمُ. وإذا كانت الحسنةُ لا بد أن تكون أمرًا وجوديًّا، فالتائبُ من الذنوبِ التي قد عَمِلها قد قارنَ كلُّ ذنب منها ندمًا عليه، وكفُّ نفسِه عنه، وعزمَه على تركِ معاودتِه، وهذه حسناتٌ بلا ريبِ وقد مَحَتِ التوبةُ أثرَ الذنب، وخلفَه هذا الندمُ والعزمُ، وهو حسنةٌ، فقد بُدِّلتْ تلك السيئةُ حسنةً. هذا معنى قولِ بعض المفسرينَ: «يجعلُ مكانَ السيئةِ التوبةَ، والحسنةُ مع التوبةِ». فإذا كانتْ كُلُّ سيئةٍ من سيئاتِه قد تابَ منها، فتوبتُه منها حسنةٌ حلَّتْ مكانهَا، فهذا معنى التبديل، لا أن السيئةَ نفسَها تنقلبُ حسنةً. ولهذا قال بعضُ المفسرينَ في هذه

الآيةِ: اليُعطيهم بالندم على كلِّ سيئةٍ أساؤُوها حسنةً».

الوجه الثالث: أن يقالَ: قولُه: «الزهدُ تعظيمٌ للدنيا، واحتباسٌ عن انتقادِها» إلى آخرِ الفصلِ، فالزهدُ لا يدل على هذا التعظيم ولا يستلزمُ، وإن كان من عوارضِ غلباتِ الطباع التي تُذمُّ مساكنتُها وانحجابُ القلبِ بها. بل زهدُه فيها دليلٌ على خروجِ عظمتِها من قلبِه، وقلةِ مبالاتِه بها، وتركِ الاهتبالِ بشأنِها؛ فكيف يكونُ هذا نقصًا بوجهٍ؟ بلى، النقصُ في الزهدِ يكونُ من أحدِ وجوهِ ثلاثةٍ:

إما أن يزهَدَ فيها ينفعُه منها، ويكونُ قوةً له على سيرِه، ومعونةً له على سفرِه، فهذا نقصٌ.

الثاني: أن يكونَ زهدُه مشوبًا إما بنوع عجزٍ أو ملالةٍ وسآمةٍ وتَأذِّيهِ بها وبأهلِها، فهذا زهدٌ ناقصٌ.

الثالث: أن يشهدَ زهدَه ويلحظَه، ولا يفْنَى عنه بها زَهِدَ لأجلِه؛ فهذا نقصٌ أيضًا.

الوجهُ الرابعُ: أن الزهدَ على أربعةِ أقسام:

أحدُها: فرضٌ على كلِّ مسلم، وهو الزهدُ في الحرام.

الثاني: زهدٌ مستحَبُّ، وهو على درجاتٍ في الاستحبابِ بحسَبِ المزهودِ فيه.

الثالث: زهدُ الداخلينَ في هذا الشأنِ، وهم المشمرونَ في السيرِ إلى اللهِ. وهو نوعان:



أحدُهما: الزهدُ في الدنيا جملةً، وليس المرادُ تخليتَها من اليدِ ولا إخراجَها وقعودَه صفرًا منها، وإنها المرادُ إخراجُها من قلبِه بالكليةِ، فلا يلتفتُ إليها، ولا يدعُها تُساكنُ قلبَه وإن كانتْ في يدِه.

وهذا كحالِ الخلفاءِ الراشدينَ، وعمرَ بنِ العزيزِ الذي يُضربُ بزهدِه المثلُ، مع أن خزائنَ الأموالِ تحتَ يدِه، بل كحالِ سيدِ ولدِ آدم على حين فُتِحَ عليه من الدنيا ما فُتِحَ، ولا يزيدُه ذلك إلا زهدًا فيها.

والذي يصحِّحُ هذا الزهدَ ثلاثةُ أشياءَ:

أحدُها: علمُ العبدِ أنها ظلَّ زائلٌ، وخيالٌ زائرٌ، وأنها كما قال تعالى فيها: ﴿ أَنَّمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنِيَا لَعِبُ وَلَهُو ۗ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرُ ابَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي ٱلْأَمُولِ وَٱلْأَوْلَةِ كَمْشَلِ غَيْثٍ أَعْبَ ٱلْكُفَّارَ نَبَانُهُ مُمَّ يَهِيجُ فَنَرَيْهُمُ صَفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴾ [الحديد:٢٠].

الثاني: علمُه أن وراءَها دارًا أعظمَ منها قدرًا وأجلَّ خطرًا، وهي دارُ البقاء؛ وأن نسبتَها إليها كما قال النبيُّ ﷺ: «ما الدنيا في الآخرةِ إلا كما يُدخلُ أحدُكم إصبعَه في اليمِّ، فلينظُرْ بمَ ترجعُ؟»(١).

الثالثُ: معرفتُه أن زهدَه فيها لا يمنعُه شيئًا كُتِبَ له منها، وأن حرصَه عليها لا يجلبُ له ما لم يُقْضَ له منها.

فهذه الأمور الثلاثة تُسهِّلُ على العبدِ الزهدَ فيها، وتُثبتُ قدمَه في مقامِه. واللهُ الموفقُ لمن يشاءُ.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٨٥٨).

النوع الثاني: الزهدُ في نفسِك، وهو أصعبُ الأقسامِ وأشقُّها، وهو نوعانِ: أحدُهما وسيلةٌ وبدايةٌ: وهو أن تُميتَها، فلا تُبقي لها عندَك من القدرِ شيئًا، فلا تَغْضَبْ لها، ولا ترضَى لها، ولا تنتصِرْ لها، ولا تنتقِمْ لها.

وهذا الزهدُ هو أولُ نقدةٍ من مَهْرِ الحبِّ، فيا مفلسُ تأخَّرُ!

والنوع الثاني: غايةٌ وكمال: وهو أن تبذُلهَا للمحبوبِ جملةً بحيثُ لا تَسْتَبقي منها شيئًا، بل تزهدُ فيها زهدَ المحبِّ في قَدْرٍ خسيسٍ من مالِه، قد تعلَّقت رغبة مجبوبِه به، فهل يجدُ من قلبِه رغبةً في إمساكِ ذلك القدرِ وحبسِه عن محبوبِه؟ فهكذا زهدُ المحبِّ الصادقِ في نفسِه، قد خرجَ عنها، وسلَّمها لربِّه، فهو يبذلها له دائهًا بِتَعَرضِ منه لقبولها.

وإذا عُرف هذا فكيف يُدَّعىَ أن الزهدَ من منازلِ العوامِّ وأنه نقصٌ في طريقِ الحاصةِ؟ وهل الكمالُ إلا في الزهدِ، وما النقصُ إلا في نقصانِه؟ والله الموفق للصواب.

## • المثال الثالث: التوكلُ.

وهو من لوازم الإيمانِ ومقتضياتِه. قال اللهُ تعالى: ﴿ وَعَلَى اللّهِ فَتَوَكَّلُواْ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [الماندة: ٢٣]. فجعلَ التوكلَ شرطًا في الإيمانِ، فدلَّ على انتفاءِ الإيمانِ عندَ انتفاءِ التوكلِ. وفي الآيةِ الأخرى: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُننُمُ مَامَنهُم فِلَي فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُننُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤]، فجعل دليلَ صحةِ الإسلامِ التوكلَ. وقال تعالى: ﴿ وَعَلَ اللّهِ فَلْيَتُوكِلُ الْمُوْمِنُونَ ﴾ [آل عمران: ١٢٢]، فذكرُ اسمِ اللهيانِ هاهنا دونَ سائرِ أسمائِهم دليلٌ على استدعاءِ الإيمانِ للتوكلِ، وأن قوةَ الإيمانِ هاهنا دونَ سائرِ أسمائِهم دليلٌ على استدعاءِ الإيمانِ للتوكلِ، وأن قوةَ

التوكلِ وضَعْفَه بحسَبِ قوةِ الإيهانِ وضعفِه. فكلَّما قَوِيَ إيهانُ العبدِ كان توكُّلُه أقوَى، وإذا كان التوكلُ ضعيفًا فهو دليلٌ على ضعفِ الإيهانُ ضَعْف التوكلُ، وإذا كان التوكلُ ضعيفًا فهو دليلٌ على ضعفِ الإيهانِ ولا بدّ.

واللهُ تعالى يجمعُ بين التوكلِ والعبادةِ، وبينَ التوكلِ والإيمانِ، وبينَ التوكلِ والإيمانِ، وبينَ التوكلِ والمتقوَى، وبين التوكلِ والإسلام، وبين التوكلِ والهدايةِ.

فأما التوكلُ والعبادةُ، فقد جمعَ سبحانَه بينهما في قولِه تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَلِلَّهِ عَيْبُ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ ٱلْأَمْرُكُلُهُ فَأَعَبُدُهُ وَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ وَمَا رَبُّكَ بِغَنِهِ لِي عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ [هود:١٢٣].

وأما الجمعُ بين الإيهانِ والتوكلِ، ففي مثلِ قولِه: ﴿ قُلْ هُوَ ٱلرَّمْنَنُ ءَامَنَا بِهِـ وَعَلَيْهِ تَوَكَّلُنا﴾ [الملك: ٢٩].

وأما الجمعُ بين التوكلِ والإسلامِ، ففي قولِه: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنْهُمْ } وَامَا الْجُمعُ بِينَ التوكلِ والإسلامِ، ففي قولِه: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنْهُمْ وَامَانُهُم بِاللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُواْ إِن كُنْهُم مُسْلِمِينَ ﴾ [يونس:٨٤].

وأما الجمعُ بين التقوى والتوكلِ، ففي مثلِ قولِه تعالى: ﴿ يَـَأَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ ٱتَّقِ ٱللَّهَ وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَفِقِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَتَوَكَّلْ عَلَىٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا ﴾ [الأحزاب:١-٣].

وأما الجمعُ بين التوكلِ والهدايةِ، ففي قولِ الرسلِ صلواتُ الله وسلامُه عليهم لقومِهم: ﴿ وَمَا لَنَا آلًا نَنُوكَ لَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا شَبُلنا ﴾ عليهم لقومِهم: ﴿ وَمَا لَنَا آلًا نَنُوكَ لَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَننا شَبُلنَا ﴾ [إبراهيم: ١٢]. وقال عزَّ وجلَّ لنبيِّه ﷺ: ﴿ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ إِنَّكَ عَلَى ٱلْحَقِ ٱلْمُبِينِ ﴾ [النمل: ٧٩]، فأمر سبحانَه رسولَه بالتوكلِ عليه، وعقَّبَ هذا الأمرَ بها هو

موجبٌ للتوكلِ، مصصِّحٌ له، مستدع لثبوتِه وتحقُّقِه، وهو قولُه: ﴿إِنَّكَ عَلَى اللهِ، اللهِ اللهُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُلْمُ اللهِ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

فصاحبُ الحقِّ لعلمِه بالحقِّ ولثقتِه بأن اللهَ وليُّ الحقِّ وناصرُه مضطرُّ إلى توكُّلِه على الله، لا يجدُ بدًا من توكُّلِه. فإن التوكلَ يجمعُ أصلينِ: علمِ القلبِ وعَمَلِه. أما علمُه، فيقينُه بكفاية وكيلِه، وكهالِ قيامِه بها وكله إليه، وأن غيرَه لا يقومُ مقامَه في ذلك. وأما عمَلُه، فسكونُه إلى وكيلِه، وطمأنينتُه إليه، وتفويضُه وتسليمُه أمرَه إليه، ورضاه بتصرفِه له فوقَ رِضَاه بتصرفِه هو لنفسِه. فبهذينِ الأصلينِ يتحققُ التوكلُ، وهما جِمَاعُه، وإن كان التوكلُ أدخلَ لفسِه. فبهذينِ الأصلينِ يتحققُ التوكلُ، وهما جَمَاعُه، وإن كان التوكلُ أدخلَ في عملِ القلبِ من علمِه، كها قال الإمامُ أحمد: «التوكلُ عملُ القلبِ» (۱)؛ ولكنْ لا بدَّ فيه من العلم، وهو إمَّا شرطُ فيه، وإمَّا جزءٌ من ماهيتِه.

والمقصودُ أن القلبَ متى كان على الحقِّ كان أعظمَ لطمأنينتِه، ووثوقِه بأنَّ اللهَ وليَّه وناصرُه، وسكونِه إليه، فها له أن لا يتوكلَ على ربِّه؟ وإذا كان على الباطلِ علمًا وعملًا أو أحدِهما لم يكنْ مطمئنًا واثقًا بربِّه، فإنه لا ضهانَ له عليه، ولا عهدَ له عندَه؛ فإن الله سبحانَه لا يتولَّى الباطلَ ولا ينصُرُه، ولا يُنسبُ إليه بوجْهٍ، فهو منقطعُ النسبةِ إليه بالكليةِ.

فتدبَّرُ هذا السِّرَ العظيمَ في اقترانِ التوكلِ والكفايةِ بالحقِّ والهُّدَى، وارتباطَ أحدِهِما بالآخرِ. ولو لم يكنْ في هذه الرسالةِ إلا هذه الفائدةُ السريةُ

<sup>(</sup>١) نقله شيخ الإسلام عن القشيري في الاستقامة (١/ ٢٠٩).

لكانتْ حقيقة أن تُودَعَ في خزانةِ القلبِ؛ لشدةِ الحاجةِ إليها. واللهُ المستعانُ وعليه التكلانُ.

فظهرَ أن التوكلَ أصلٌ لجميع مقاماتِ الإيهانِ والإحسانِ، ولجميع أعهالِ الإسلامِ، وأن منزلتَه منها منزلةُ الجسدِ من الرأسِ. فكما لا يقومُ الرأسُ إلا على البدنِ، فكذلك لا يقومُ الإيهانُ ومقاماتُه وأعهالُه إلا على ساقِ التوكل. واللهُ أعلمُ.

• المثالُ الرابعُ: الصبرُ.

والكلامُ على هذا من وجوهٍ:

أحدُها: أن يقالَ: الصبرُ نصفُ الدينِ، فإن الإيهانَ نصفانِ: نصفٌ صبرٌ، ونصفٌ شكرٌ. قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴾ صبرٌ، ونصفٌ شكرٌ. قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِكُلِّ صَبَّادٍ شَكُودٍ ﴾ [سبأ:١٩]، وقال النبيُّ ﷺ: ﴿والذي نفسي بيدِه، لا يَقْضِي اللهُ للمؤمنِ قضاءً إلا كان خيرًا له، وإن أصابتُه ضرَّاءُ صبر، كان خيرًا له، وإن أصابتُه ضرَّاءُ صبر، فكان خيرًا له. ليس ذلك إلا للمؤمنِ (١)، فمنازلُ الإيهانِ كلّها بين الصبر والشكرِ. والذي يوضِّحُ هذا:

الوجهُ الثاني: وهو أن العبدَ لا يخلُو قطُّ من أن يكونَ في نعمةٍ أو بليةٍ. فإن كان في نعمةٍ ففرضُها الشكرُ والصبرُ. أما الشكرُ فهو قيدُها وثباتُها والكفيلُ بمزيدِها. وأما الصبرُ فعن مباشرةِ الأسبابِ التي تسلُبُها، وعلى القيام بالأسبابِ التي تحفظُها؛ فهو أحوجُ إلى الصبرِ فيها من حاجةِ المبتلَى.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (٢٩٩٩).

الوجهُ الثالثُ: أن الصبرَ ثلاثةُ أقسام: إما صبرٌ عن المعصيةِ فلا يرتكبُها، وإما صبرٌ على البليةِ فلا يشكُو ربَّه فيها. وإذا كان العبدُ لا بدله من واحدٍ من هذه الثلاثِ، فالصبرُ لازمٌ لهِ أبدًا، لا خروجَ له عنه البتةَ.

الوجهُ الرابعُ: أن اللهَ تعالى ذكرَ الصبرَ في كتابه في نحوِ تسعينَ موضعًا، فمرَّةً أمر به، ومرَّةً أثنَى على أهلِه، ومرَّةً أمرَ نبيَّه أن يُبشِّرَهم، ومرَّةً جعلَه شرطًا في حصولِ النصرِ والكفاية، ومرَّةً أخبرَ أنَّه مع أهلِهِ. وأثنَى به على صفوتهِ من العالمينَ، وهم أنبياؤه ورسلُه، فقال عن نبيّه أيوبَ: ﴿إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِرًا نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ تعالى لخاتَمِ أنبيائِه ورسُلِه: ﴿ فَأَصْبِرَ كَمَا صَبْرًا نَعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ وَاللَّهِ الْاحقاف: ٣٥].

وهذا يدلُّ على أن الصَّبْرَ من أجلِّ مقاماتِ الإيهانِ، وأن أخصَّ الناسِ بالله وأوْلاهم به أشدُّهم قيامًا وتحققًا به، وأن الخاصَّة أحوجُ إليه من العامةِ.

الوجهُ الخامسُ: أن الصبرَ سببٌ في حصولِ كلِّ كهالٍ ممكنٍ، فأكملُ الحلقِ أصبرُهم، ولم يتخلفْ عن أحدٍ كهالُه الممكنُ إلا من ضعفِ صبرِه.

# • • قاعدة: أسباب الصبر عن العاصي

الصبرُ عن المعصيةِ ينشأُ من أسبابِ عديدةٍ:

أحدُها: علمُ العبد بقُبْحِها ورذالتِها ودناءَتِها.

السببُ الثاني: الحياءُ من الله عزَّ وجلَّ.

السببُ الثالثُ: مراعاةُ نِعَمِه عليك وإحسانِه إليك.

السببُ الرابع: خوفُ الله وخشيةُ عقابه.

السببُ الخامسُ: عبةُ الله سبحانَه.

السببُ السادسُ: شرفُ النفس وزكاؤُها وفضلُها.

السببُ السابعُ: قوةُ العلم بسوءِ عاقبةِ المعصيةِ.

السببُ التاسعُ: مجانبةُ الفضولِ في مطعَمِه ومشربِه وملبَسِه ومنامِه واجتهاعِه بالناسِ.

السببُ العاشرُ: وهو الجامِعُ لهذه الأسبابِ كلِّها، وهو: ثباتُ شجرةِ الإيهانِ في القلب.

## • • أسباب الصبر على الطاعات

والصبر على الطاعةِ ينشأُ من معرفةِ هذه الأسبابِ ومن معرفةِ ما تجلبُه الطاعةُ من العواقبِ الحميدةِ والآثارِ الجميلةِ. ومن أقوى أسبابِها: الإيمانُ والمحبةُ، فكلما قَوِيَ داعي الإيمانِ والمحبةِ في القلبِ كانت استجابتُه للطاعةِ بحسَبِه.

# • • أسباب الصبر على البلاء

والصبرُ على البلاء ينشأ من أسبابٍ عديدةٍ:

أحدُها: شهودُ جزائِها وثوابها.

الثاني: شهودُ تكفيرِها للسيئاتِ ومحوِها لها.

الثالث: شهودُ القدرِ السابقِ الجاري بها.

اثرابعُ: شهودُه حقَّ اللهِ عليه في تلك البلْوى، وواجبَه فيها، وهو الصبرُ بلا خلافٍ بين الأمّةِ.

الخامسُ: شهودُ ترتُّبِها عليه بذنبِه.

السادسُ: أن يعلَمَ أن اللهَ قد ارتضَاها له واختارَها وقَسَمَها، وأن العبوديةَ تقتَضِي رِضَاه بها رَضِيَ له به سيدُه ومولاه.

السابعُ: أن يعلَمَ أن هذه المصيبةَ هي دواءٌ نافعٌ ساقَه إليه الطبيبُ العليمُ بمصلحتِه الرحيمُ به.

' الثامنُ: أن يعلَمَ أن في عُقْبَى هذا الدواءِ من الشفاءِ والعافيةِ والصحةِ وزوالِ الألم ما لا يحصلُ بدونِه.

التاسعُ: أن يعلَمَ أن المصيبةَ ما جاءتْ لتُهلِكَه وتقتُلُه، وإنها جاءتْ لتمتَحِنَ صبَره وتبتَلِيَه.

العاشرُ: أن يعلمَ أن اللهَ سبحانه يربي عبدَه على السراءِ والضراءِ، والنعمةِ والبلاءِ، فيستخرجُ منه عبوديتَه في جميع الأحوالِ.

• المثال الخامس: الحزنُ.

اعلمْ أن الحزنَ من عَوَارضِ الطريقِ، ليس من مقاماتِ الإيهانِ ولا من منازلِ السائرينَ. ولهذا لم يأمر اللهُ به في موضع قطّ، ولا أثنَى عليه، ولا رتَّبَ عليه جزاءً وثوابًا. بل نهى سبحانه عنه في غير موضع، كقولِه تعالى: ﴿ وَلَا تَعَنَّوُا وَلَا تَحْزَنُوا وَالْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّوْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٣٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَحْزَنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَلَا تَحْرَنُوا وَلَا تَحْدَرُونَ ﴾ [النحل:١٣٩]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا تَحْرَنُوا وَلَا تَحْدَرُونَ ﴾ [النحل:١٢٧].

وقال تعالى: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المائدة:٢٦]. وقال تعالى: ﴿ إِذَ يَكُولُ لِصَلَحِهِ عَلَى اللّهَ مَعَنَا ﴾ [التوبة: ٤٠]. فالحزنُ هو بليةٌ من البلايا التي نسألُ الله دفعها وكشفها، ولهذا يقولُ أهلُ الجنةِ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ النّبَي عَنّا ٱلْحَزَنَ ﴾ [فاطر: ٣٤]، فحمدُوه سبحانه على أن أذهبَ عنهم تلك البلية ونجّاهم منها.

وفي الصحيح عن النبيِّ ﷺ أنه كان يقولُ في دعائِه: «اللهم إني أعوذُ بك من الهمِّ والحزَنِ، والعجزِ والكسلِ، والجبنِ والبخْلِ، وضَلَعِ الدَّيْنِ وغلبةِ الرِّجالِ»(۱).

فالحزنُ مرضٌ من أمراضِ القلبِ يمنعُه من نهوضِه وسيره وتشميرِه، والثوابُ عليه ثوابٌ على المصائبِ التي يُبتلَى العبدُ بها بغيرِ اختيارِه، كالمرضِ والألم ونحوِهما. وأما أن يكونَ عبادةً مأمورًا بتحصِيلِها وطلبِها فلا.

ولكن يُحمَدُ في الحزنِ سببُه ومصدَرُه ولازمُه، لا لذاتِه. فإن المؤمنَ إما أن يجزنَ على تفريطِه وتقصيرِه في خدمة ربِّه وعبوديتِه، وإما أن يجزنَ على تورطِه في مخالفتِه ومعصيتِه وضياعِ أيامِه وأوقاتِه. وهذا يدلُّ على صحةِ الإيهانِ في قلبِه وعلى حياتِه، حيثُ شعرَ قلبُه بمثلِ هذا الألمِ، فحَزِنَ عليه. ولو كان قلبُه ميتًا لم يحسّ بذلك، ولم يجزَنْ، ولم يتألَّم، فما لجُرح بميتٍ إيلامُ. وكلما كان قلبُه أشدَّ حياةً كان شعورُه بهذا الألمِ أقوى، ولكنَّ الحزنَ لا يُجدِي عليه، فإنه يُضعِفُه، كما تقدَّم. بل الذي ينفَعُه أن يستقْبِلَ السيرَ، ويجدَّ، ويشمِّر، ويبذلَ جُهْدَه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٨٩٣)، ومسلم (٢٧٠٦). وضلع الدين: ثقله.

## • والمثالُ السادسُ: الخوفُ.

والكلامُ على الخوفِ من وجوهٍ:

احدُها: أن الخوفَ أحدُ أركانِ الإيهانِ والإحسانِ الثلاثةِ التي عليها مدارُ مقاماتِ السالكينَ جميعِها، وهي: الخوفُ، والرجاءُ، والمحبَّةُ. وقد ذكره سبحانَه في قولِه: ﴿ قُلِ اُدْعُوا اللَّذِينَ زَعَمْتُه مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الشُّرِ عَنكُمْ وَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الشُّرِ عَنكُمْ وَلَا يَمْلِكُونَ كَشَفَ الشَّرِ عَنكُمْ وَلَا يَمْلِكُونَ لَلْهَ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ عَنكُمْ وَلَا يَمْوِيلًا ﴿ أَوْلَئِكَ اللَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَوْلَا عَرْبَكُونَ عَذَابَهُ ﴿ [الإسراء:٥١-٥٧].

وقد أمرَ سبحانَه بالخوفِ منه في قولِه: ﴿ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران:١٧٥]، فجعلَ الخوفَ منه شرطًا في تحقيقِ الإيهانِ.

وقد أثنَى سبحانه على أقربِ عبادِه إليه بالخوفِ منه، فقال تعالى عن أنبيائِه بَعْدَ أَن أَثنَى عليهم ومدَحهم: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِى الْبَيائِهِ بَعْدَ أَن أَثنَى عليهم ومدَحهم: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْبَيائِهِ بَعْدَ أَن أَثنَى عليهم ومدَحهم: ﴿ إِنَّهُمْ مَن وَيَقْعُونَ كَا وَرَهَبُ ﴾ [الأنبياء: ٩٠]. فالرغَبُ الرجاءُ والرغبة والرهَبُ: الحوفُ والحشيةُ. وقال عن ملائِكَتِه الذين قد آمنهم من عذابِه: ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [النحل: ٥٠].

وفي الصحيح عن النبيِّ ﷺ أنه قال: «إني أعلمُكُم بالله وأشدُّكم له خشيةٌ» (١). وفي لفظِ آخرَ: «إني أخوَفُكُم لله وأعلمُكم بها أتَّقي» (١). وكان ﷺ يصلِّي ولصدرِه أزيزٌ كأزيزِ المرْجَلِ من البكاءِ. وقد قال تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦١٠١)، ومسلم (٢٣٥٦).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۱۱۰).

مِنْ عِبَادِهِ ٱلْعُلَمَتُوُّ إِنَّ ٱللَّهَ عَزِيزُّعَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨]، فكُلَّما كان العبدُ بالله أعلم كان له أخوف. قال ابنُ مسعودٍ: «كفى بخشيةِ الله علمًا» (١). ونقصانُ الخوفِ من الله إنها هو لنقصانِ معرفةِ العبدِ به، فأعرفُ الناسِ أخشاهم لله. ومن عرفَ الله اشتدَّ حياؤُه منه وخوفُه له وحبُّه له، وكلما ازدادَ معرفةً ازدادَ حياءً وخوفًا وحبًّا.

فالخوفُ من أجلِّ منازلِ الطريقِ، وخوفُ الخاصةِ أعظمُ من خوفِ العامةِ، وهم إليه أحوجُ، وهو بهم ألصَقُ، ولهم ألزمُ. فإن العبدَ إما أن يكونَ مستقيًا، أو مائلًا عن الاستقامةِ. فإن كان مائلًا عن الاستقامةِ فخوفُه من العقوبةِ على ميلِه، ولا يصحُّ الإيهانُ إلا بهذا الخوفِ. وهو ينشأُ من ثلاثةِ أمورٍ:

أحدُها: معرفتُه بالجنايةِ وقُبْحِها.

والثانى: تصديقُ الوعيدِ وأن اللهَ رتَّبَ على المعصيةِ عقوبَتَها.

والثالث: أنه لا يعلمُ لعلَّه يُمنَعُ من التوبةِ ويُحالُ بينَه وبينَها إذا ارتكبَ الذنبَ.

فبهذه الأمورِ الثلاثةِ يتمُّ له الخوف، وبحسَبِ قوتِها وضعفِها تكونُ قوةُ الخوفِ وضعفُه.

## •• في الوحبة

الشيءُ إذا كان من الأمورِ الوجدانيةِ الذَّوْقِيَّةِ التي إنها تُعلَمُ بآثارِها وعلاماتِها، وكان مما يقعُ فيه التفاوتُ بالشدةِ والضعفِ، وكان له لوازمُ وآثَارٌ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي لابن تيمة (١٦/ ١٨٧)..



وعلاماتٌ متعددةٌ اختلفت العباراتُ عنه بحسبِ اختلافِ هذه الأشياءِ. وهذا شأنُ المحبةِ، فإنها ليستْ بحقيقةٍ معايَنةٍ تُرى بالأبصارِ، فيشتركُ الواصفونَ لها في الصفةِ. وهي في نفسِها متفاوتةٌ أعظمَ تفاوتٍ، ما بين العلاقةِ التي هي تعلقُ القلبِ بالمحبوبِ، والخُلةُ التي هي أعلى مراتبِ الحبّ؛ وبينها درجاتٌ متفاوتةٌ تفاوتًا لا ينحصِرُ. ولها آثارٌ تُوجبُها، وعلاماتٌ تدلُّ عليها، فكلُّ أدرك بعضَ آثارِها أو بعضَ علاماتها، فعبَر بحسبِ ما أدركه. وهي وراءَ ذلك كله: ليس اسمُها كمُسَاها، ولا لفظها مبيِّنٌ لمعناها.

# • والمحبةُ المشتركةُ ثلاثةُ أنواعٍ:

احدُها: محبةٌ طبيعيةٌ مشتركةٌ، كمحبةِ الجائعِ للطَّعامِ، والظمآنِ للماءِ، وغيرِ ذلك. وهذه لا تسلتزمُ التعظيمَ.

والنوع الثاني: محبةُ رحمةٍ وإشفاقٍ، كمحبةِ الوالدِ لولدِه الطفلِ، ونحوِها. وهذه أيضًا لا تستلزمُ التعظيمَ.

والنوعُ الثالثُ: محبةُ أنسٍ وإلفٍ، وهي محبةُ المشتركينَ في صناعةٍ أو علم أو مرافقةٍ أو تجارةٍ أو سفرٍ لبعضِهم بعضًا.

فهذه الأنواعُ الثلاثةُ هي المحبةُ التي تصلُحُ للخلقِ بعضِهم من بعضٍ، ووجودُها فيهم لا يكونُ شِرْكًا. في محبةِ الله. ولهذا كان رسولُ الله على يحبُّ الحلواءَ والعسلَ<sup>(۱)</sup>، وكان يحبُّ نساءَه، وكانت عائشةُ على أحبَّهنَّ إليه (<sup>۲)</sup>. وكان يحبُّ أصحابَه، وأحبُّهم إليه الصدِّيقُ على المحبَّد المحبَّة المحابَه، وأحبُّهم إليه الصدِّيقُ على المحبَّد المحبّد المحب

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٤٣١).

<sup>(</sup>٢) نصه في صحيح البخاري (٦٣٦٢)، وصحيح مسلم (٢٣٨٤).

وأما المحبةُ الخاصةُ التي لا تصلحُ إلا لله وحدَه، ومتى أحبَّ العبدُ بها غيرَه كان شركًا لا يغفرُه اللهُ، فهي محبةُ العبوديةِ المستلزمةِ للذلِّ والخضوعِ، والتَّعْظيم، وكمالِ الطاعةِ، وإيثارُه على غيره. فهذه المحبةُ لا يجوزُ تعلَّقُها بغيرِ اللهِ أصلاً، وهي التي سَوَّى المشركونَ بين آلهتهم وبينَ الله فيها، كما قال تعالى: ﴿ وَمِنَ اللهُ فيها، كما قال تعالى: أَشَدُّ حُبًّا لِلّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]. وأصحُّ القولينِ أن المعنى: يحبوبَهم كما يحبونَ الله، فيسرُّون بينَ الله وبين أندادِهم في الحبِّ. ثم نَفَى ذلك عن المؤمنينَ فقال: فيسرُّون بينَ الله وبين أندادِهم في الحبِّ. ثم نَفَى ذلك عن المؤمنينَ فقال: ﴿ وَاللّهِ مَا المُسْرَون فلم يُخلِصُوه لله .

والمقصودُ من الخلقِ والأمرِ إنها هو هذه المحبةُ، وهي أولُ دعوةِ الرسلِ. وآخرُ كلامِ العبدِ المؤمنِ الذي إذا ماتَ عليه دخلَ الجنةَ اعترافُه وإقرارُه بهذه المحبةِ، وإفرادُ الربِّ تعالى بها. فهو أولُ ما يدخلُ به في الإسلامِ، وآخرُ ما يخرجُ به من الدُّنيا إلى الله. وجميعُ الأعمالِ كالأدواتِ والآلاتِ لها، وجميعُ المقاماتِ وسائلُ إليها، وأسبابٌ لتحصيلِها وتكميلِها وتحصينِها من الشوائبِ والعللِ. فهي قطبُ رحَى السعادةِ، وروحُ الإيمانِ، وساقُ شجرةِ الإسلامِ. ولأجلِها أنزلَ اللهُ الكتابَ والحديدَ: فالكتابُ هادِ إليها، ودالله عيرَه. ولأجلِها خُلقَتِ الجنةُ والنارُ: فالجنةُ دارٌ أهلُها الذين أخلصُوها لله وحدَه، ولأجلِها خُلقَتِ الجنةُ والنارُ: فالجنةُ دارٌ أهلُها الذين أخلصُوها لله وحدَه، فأخلَصهم لها؛ والنارُ دارُ من أشركَ فيها مع الله غيرَه، وسوَّى بينهَ وبينَ اللهِ فأخرَصهم لها؛ والنارُ دارُ من أشركَ فيها مع الله غيرَه، وسوَّى بينهَ وبينَ اللهِ فيها، كما أخبرَ تعالى عن أهلِها أنهم يقولونَ في النارِ لآلهتِهم: ﴿ تَأَلَّهِ إِن كُنّا لَغِي

#### وباب السعادتين

ضَلَالٍ مُّبِينٍ اللهُ إِذْ نُسَوِّيكُم مِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الشعراء:٩٧-٩٨].

وهذه التسوية لم تكنْ منهم في الأفعالِ والصَّفاتِ بحيثُ اعتقدُوا أنَّها مُسَاوِيةٌ لله في أفعالِه وصفاتِه، وإنها كانتْ تسويةً منهم بينَ الله وبينَها في المحبةِ والعبودية فقط، مع إقرارِهم بالفرقِ بين الله وبينَها؛ فتصحِيحُ هذه المسألةِ هو تصحيحُ شهادةِ أن لا إله إلا اللهُ.

# • • حدٌّ آخرَ للمحبة

وقيل: ﴿المُحبُّهُ إِيثَارُ المُحبوبِ على غيرِهـ﴾.

وهذا الحدُّ أيضًا من جِنْسِ ما قبلَه، فإنَّ إيثارَ المحبوبِ على غيرِه موجبُ المحبةِ ومقتضَاهَا، فإذَا استقرَّتِ المحبةُ في القلبِ استدْعَتْ من المحبِّ إيثارَ محبوبِه على غيرِه، وهذا الإيثارُ علامةُ ثبوتِها وصِحَّتِها.

# • • والدينُ كلُّه والمعاملةُ في الإيثار

وفي الدعاءِ المرفوع: «اللهُمَّ زِدْنَا ولا تنقصْنَا، وأعطِنا ولا تَحْرِمُنا، وأكرِمْنا، وأكرِمْنا ولا تَحْرِمُنا، وأكرِمْنَا ولا تُعْرِمُنا، وأرضِنا وارضَ عنا»(١).

وقيل: من آثرَ اللهَ على غيرِه آثرَه اللهُ على غيرِه.

# • حدّ آخرَ للمحبة

وقيل: المحبةُ موافقةُ المحبوبِ فيها ساءَ وسَرٌّ، ونفع وضرّ، كما قيل:

وَأَهَنْتِنِي فَأَهَنْتُ نَفْسِي صاغرًا ما مَن يُمون عليكِ مُخَّن أُكرِمُ

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣١٧٣)، والنسائي في الكبرى (١٣٤٨).

فيقالُ: وهذا الحدُّ أيضًا من جِنْسِ ما قبلَه، فإنَّ موافقة المحبوبِ من موجباتِ المحبةِ، وثمراتِها، وليستْ نفسَ المحبةِ؛ بل المحبةُ تستَدْعي الموافقة، وكلَّما كانتِ المحبةُ أقوَى كانت الموافقةُ أتمَّ. قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُونَ اللهَ فَأتَيْعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١].

ولكنْ هاهنا مسألةٌ يغلطُ فيها كثيرٌ من المدَّعينَ للحبِّ. وهي أنَّ موافقةَ المحبوبِ في مرادِه ليس المعنيُّ بها مرادَه الخَلْقِيِّ الكونِّ، فإنَّ كلَّ الكونِ مرادُه، وكلُّ ما يفعلُه الخلائقُ فهو موجبُ مشيئتِه وإرادتِه الكونيةِ. فلو كانت موافقتُه في هذا المرادِ هي محبتُه لم يكنْ له عدوُّ أصلًا، وكانت الشياطينُ والكفَّارُ والمشركونَ عبَّادُ الأوثانِ والشمسُ والقمرُ أولياءَه وأحبابَه، تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا.

وسمعتُ شيخَ الإسلامِ ابنَ تيميةَ \_ قدَّس اللهُ روحَه \_ يقولُ: قال لي بعضُ شيوخِ هؤلاءِ: المحبَّة نارٌ تحرقُ من القلبِ ما سوى مرادِ المحبوبِ، والكونُ كلَّه مرادُه، فأيُّ شيءٍ أُبغِضُ منه؟ قال: فقلتُ له: فإذا كان المحبوبُ قد أبغضَ بعضَ ما في الكونِ، فأبغضَ قومًا ولعنَهم ومقتَهم وعادَاهم؛ فأحببتَهم أنتَ وواليتَهم، تكونُ مواليًا للمحبوبِ موافقًا له، أو مخالفًا له معاديًا له؟ قال: فكأنها أُلقِمَ حجرًا.

وقد قيل: فيها حدودٌ أكثرُ من هذا، وكلُّ هذا تعنِّ. ولا تُوصَفُ المحبةُ ولا تُحدُّ بحدٍّ أوضحَ من المحبةِ، ولا أقربَ إلى الفهمِ من لفظِها. وأما ذكرُ الحدودِ والتعريفاتِ، فإنها يكونُ عند حصولِ الإشكالِ والاستعجامِ على الفهْم، فإذا زالَ الإشكالُ وعُدِمَ الاستعجامُ فلا حاجةَ إلى ذكرِ الحدودِ

والتعريفات، كما قال بعضُ العارفينَ<sup>(۱)</sup>: إنَّ كلَّ لفظٍ يعبَّر به عن الشيءِ فلا بد أن يكونَ ألطفَ وأرقَّ منه. والمحبةُ ألطفُ وأرقُّ من كلِّ ما يُعبرُ به عنها.

# • في مراتب المكلفين في الدار الأخرة وطبقاتهم فيها وهم ثمان عشرة طبقة .

• الطبقة الأولى وهي العُليا على الإطلاق: مرتبة الرسالة. فأكرمُ الخلقِ على الله وأخصَّهم بالزُّلفَى لديه رسلُه، وهم المصطَفَوْنَ من عبادِه الذين سلَّم على الله وأخصَّهم بالزُّلفَى لديه رسلُه، وهم المصطَفَوْنَ من عبادِه الذين سلَّم على الله في العالمينَ، كما قال تعالى: ﴿ وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات: ١٨١].

وقال تعالى: ﴿ قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَ ادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ ﴾ [النمل: ٥٩].

ويَكْفِي فِي فَضْلِهِم وشَرَفِهم أن الله سبحانه اختصَّهم بوحْيه، وجَعَلَهم أُمناءَ على رسالتِه، ووسائط بينه وبين عبادِه، وخصَّهم بأنواع كرامتِه: فمنهم من اتخذه خليلًا، ومنهم من كلَّمه تكليًا، ومنهم من رَفَعه على سائرِهم درجاتٍ. ولم يجعَلُ لعبادِه وصولًا إليه إلا من طريقِهِم، ولا دخولًا إلى جنتِه إلا من خَلْفِهم، ولم يُكْرِمْ أحدًا منهم بكرامةٍ إلا على أيدِيهم؛ فهم أقربُ الخلقِ إليه وسيلةً، وأرفَعُهم عندَه درجةً، وأحبُّهم إليه وأكرمُهم عليه.

- الطبقةُ الثانيةُ: من عداهم من الرسلِ على مراتبِهم من تفضيلِهم بعضٍ.
- الطبقة الثالثة: الأنبياء الذين لم يُرسَلوا إلى أُعِهم، وإنها كانت لهم النبوة دونَ الرسالة، فاختُصُوا عن الأمةِ بإيجاءِ الله إليهم، وإرسالِه ملائكته إليهم.

<sup>(</sup>١) هو سحنون المحبّ صاحبُ السَّريّ السَّقطي. انظر: طبقات الصوفية (١٩٦).



• الطبقةُ الرابعةُ: ورثةُ الرسلِ وخلفاؤُهم في أمِهم، وهم القائمونَ بها بُعثوا به علمًا وعملًا ودعوةً للخلقِ إلى الله على طريقِهم ومنهاجِهم. وهذه أفضلُ مراتبِ الخلقِ بعد الرسالةِ والنبوةِ، وهي مرتبةُ الصدِّيقيةِ.

ولهذا قرنَهُم اللهُ تعالى في كتابِه بالأنبياءِ فقال: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَتِكَ مَعَ اللّهَ تَعَلَى فَي كتابِه بالأنبياءِ فقال: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالصَّلِحِينَ فَأُولَتِكَ مَعَ الذِّينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيتِينَ وَالصِّدِيقِينَ وَالشَّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُولَتِهِكَ رَفِيقًا ﴾ [النساء: ٦٩]، وهؤلاءِ هم الربّانيون، وهم الراسخون في العلم، وهم الوسائطُ بين الرسولِ ﷺ وأمتِه.

ومرتبةُ الصدِّيقينَ فوقَ مرتبةِ الشهداءِ، ولهذا قدَّمهم عليهم.

والمقصودُ أن درجةَ الصدِّيقيةِ والرَّبانيةِ، ووراثةِ النبوةِ وخلافَةِ الرسالةِ هي أفضلُ درجاتِ الأُمةِ. ولو لم يكنْ من فَضْلِها وشرفِها إلا أنَّ كلَّ من عَلِمَ بتعليمِهم وإرشادِهم أو عَلَّم غيرَه شيئًا من ذلك كان لهم مثلُ أجرِه ما دامَ ذلك جاريًا في الأمةِ على آبادِ الدهورِ. وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَى أنه قال لعليِّ بنِ ذلك جاريًا في الأمةِ على آبادِ الدهورِ. وقد صحَّ عن النبيِّ عَلَى أنه قال لعليِّ بنِ أبي طالبٍ: «واللهِ لأَنْ يهدِيَ اللهُ بك رجلًا واحدًا خيرٌ لك من حُمرِ النَّعَم»(١).

وصحَّ عنه ﷺ أنه قال: «من سنَّ في الإسلامِ سُنَّةً حسنةً فعُمِل بها بعدَه كان له مثلُ أُجرِ من عَمِلَ بها، لا ينقُصُ ذلك من أُجورِهم شيئًا»<sup>(٢)</sup>.

وصحَّ عنه أنه قال: «من يُردِ اللهُ به خيرًا يُفقِهُه في الدِّينِ» (٣).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٢٩٤٢)، ومسلم (٢٤٠٦).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۰۱۷).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٧١)، ومسلم (١٠٣٧).

### وباب السعادتين

وعنه على أنه قال: «إن الله وملائكته يصلُّونَ على معلِّم الناسِ الخيرَ»(١).

• الطبقة الخامسة: أئمة العدلِ وولاتُه الذين تأمَنُ بهم السبُل، ويستقيمُ بهم العالم، ويستقيمُ بهم العالم، ويَسْتنصرُ بهم الضعيف، ويذِلُ بهم الظالم، ويأمنُ بهم الخائف، وتُقامُ بهم الحدودُ، ويُدفعُ بهم الفسادُ، ويأمرونَ بالمعروفِ وينهوْنَ عن المنكرِ، ويقامُ بهم حكمُ الكتابِ والسنَّةِ، وتُطفأُ بهم نيرانُ البِدَع والضلالةِ.

وهؤلاءِ هم الذين تُنصبُ لهم المنابرُ من النورِ عن يمينِ الرحمنِ عزَّ وجلَّ يومَ القيامةِ فيكونونَ عليها.

قال النبيُّ ﷺ: «المَقُسِطُونَ عند اللهِ على مَنَابِرَ من نورٍ يومَ القيامةِ عن يمينِ الرحمنِ تبارك وتعالى، وكِلْتَا يديْهِ يمينٌ، الذين يَعْدِلُونَ في حُكْمِهم وأهْلِيهِمْ وما وَلُوا»(٢).

• الطبقة السادسة: المجاهدون في سبيلِ الله، وهم جند الله الذين يقيم بهم دينه، ويدفع بهم بأس أعدائه، ويحفظ بهم بيضة الإسلام، ويحمي بهم حوزة الدين. وهم شركاء لكل من يحمونه بسيوفهم، في أعمالهم التي يعلمونها، وإن تناءت ديارهم، ولهم مثل أجورٍ من عبد الله بسببِ جِهادِهم وفتوحِهم، فإنهم كانوا هم السببُ فيه.

وقد تَضَافَرتْ آياتُ الكتابِ وتواترتْ نصوصُ السنَّةِ على الترغيبِ في الجهادِ، والحضِّ عليه، ومدحِ أهلِه، والإخبارِ عمَّا لهم عند ربِّهم من أنواعِ

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۲۱۷۱۵)، وأبو داود (۳٦٤).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۸۲۷).

الكراماتِ والعطايا الجزيلاتِ. ويكفي في ذلك قولُه تعالى: ﴿ يَكَايُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ الْكُرُّوعَلَى يَجْرَوَ نُنجِيكُم مِّنْ عَلَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الصف: ١٠]، فتشوَّفَتِ النفوسُ إلى هذِه التجارةِ الرابحةِ التي الدالُّ عليها ربُّ العالمينَ العليمُ الحكيمُ، فقال: ﴿ نُوَّهِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتُجْهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمْوَلِكُو وَأَنفُسِكُمْ ﴾، فكأنَّ النفوس ضنَّت بحياتِها وبقائِها، فقال: ﴿ ذَلِكُو خَيِرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ نَعْلُونَ ﴾، يعني أن الجهادَ خيرٌ لكم من وبقائِها، فقال: ﴿ ذَلِكُو خَيرٌ لَكُو إِن كُنتُمْ نَعْلُونَ ﴾، يعني أن الجهادَ خيرٌ لكم من قعودِكم طلبًا للحياةِ والسلامةِ. فكأنها قالتْ: في لنا في هذا الجهادِ من الحظّ ؟ فقال: ﴿ وَيُدْخِلُكُو جَنّتِ بَعْرِى مِن تَعْنِهُا ٱلْأَنْهُرُ وَالْفَلِيمُ ﴾. فكأنها قالتْ: هذا في الآخرةِ فهاذا في الآخرةِ فهاذا في الدنيا؟ فقال: ﴿ وَلُدِينَا اللهِ وَفَنّتُ قَرِيبٌ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾

وقال تعالى: ﴿لَا يَسْتَوِى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ إِأْمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً سَبِيلِ اللهِ إِأْمُولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلًا وَعَدَ اللّهُ الْمُحْسَلِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ الْمُجَهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجَّرًا عَظِيمًا ﴿ اللّهُ دَرَجَعَتِ مِّنْهُ وَمَعْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [النساء: ٩٥-٩٦].

• الطبقة السابعة: أهل الإيثار والصدقة والإحسان إلى الناس بأموالهم على اختلاف حاجاتهم ومصالحهم، من تفريج كُرباتهم، ودفع ضروراتهم، وكفايتهم في مهيَّاتهم. وهم أحدُ الصَّنفينِ اللذينِ قال النبيُّ عَلَيْ فيهم: «لا حسد إلا في اثنتينِ: رجل آتاه اللهُ الحكمة فهو يَقْضِي بها ويعلِّمُها الناس، ورجلٍ آتاه اللهُ مالا وسلَّطه على هَلكتِه في الحقِّ»(۱). يعني أنه لا ينبغي لأحدٍ أن يَغْبِطَ أحدًا على نعمة ويتمنَّى مِثلَها إلا أحدُ هذينِ. وذلك لما فيها من

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٣)، ومسلم (٨١٦).

# مختـصــر وباب طريــق الهجــرتين السعادتين

النفعِ العامِّ والإحسانِ المتعدِّي إلى الخلقِ: فهذا ينفعُهم بعلمِه، وهذا ينفعُهم بهاله.

قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُم بِٱلْتِلِ وَٱلنَّهَادِ سِرًّا وَعَلَانِيكَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنكَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٧٤].

وقال تعالى: ﴿ مَن ذَاالَّذِى يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيْضَاعِفَهُ اللَّهُ وَلَهُ وَأَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ [الحديد: ١١].

وحيثُ جاء هذا الإقراضُ في القرآنِ قيَّده بكونِه حسنًا، وذلك يجمعُ أمورًا ثلاثةً: أحدُها: أن يكونَ من طيِّب مالِه، لا من رديئِه وخبيثِه. الثاني: أن يُخرِجَه طيبةً به نفسُه، ثابتةً عند بذلِه، ابتغاءَ مرضاةِ الله. الثالث: أن لا يمنَّ به ولا يؤذِي. فالأولُ يتعلَّقُ بالمالِ، والثاني يتعلَّقُ بالمنفِقِ بينَه وبينَ الله، والثالثُ بينَه وبين الله، والثالثُ بينَه وبين الآخذِ.

فهذه الطبقاتُ الأربعةُ من طبقاتِ الأمةِ هم أهلُ الإحسانِ والنفعِ المتعدِّي وهم: العلماءُ، وأثمةُ العدلِ، وأهلُ الجهادِ، وأهلُ الصدقةِ وبذلِ الأموالِ في مرضاةِ الله. فهؤلاءِ ملوكُ الآخرةِ، وصحائفُ حسناتهم متزايدةٌ، تُمكَى فيها الحسناتُ وهم في بطونِ الأرضِ، ما دامت آثارُهم في الدنيا. فيا لها من نعمةٍ ما أجلَّها، وكرامةٍ ما أعظمَها! يختصُّ اللهُ بها من يشاءُ من عبادِه.

• الطبقةُ الثامنةُ: طبقةُ من فتحَ اللهُ له بابًا من أبوابِ الخيرِ القاصرِ على نفسِه كالصلاةِ، والحجِّ، والعمرةِ، وقراءةِ القرآنِ، والصوم، فهو مجاهدٌ في

# مختصــر وباب طريـق المجــرتين السعادتين

تكثيرِ حسناتِه، ومَلْءِ صحيفتِه بها، وإذا عمِلَ خطيئةً تابَ إلى الله منها. فهذا على خيرِ عظيمٍ، وله ثوابُ أمثالِه من عُمَّالِ الآخرةِ. ولكن ليسَ له إلا عملُه، فإذا مات طُويَتْ صحيفتُه بموتِه. فهذه طبقةُ أهلِ الربحِ والحظوَةِ أيضًا عند الله.

• الطبقةُ التاسعةُ: طبقةُ أهلِ النجاةِ. وهي طبقةُ من يؤدِّي فرائضَ اللهِ، ويتركُ محارِمَه، مقتصرًا على ذلك، لا يزيدُ عليه ولا ينقصُ منه. وهذا من المفلحينَ بضهانِ رسولِ الله على لمن أخبرَه بشرائعِ الإسلامِ، فقال: واللهِ لا أزيدُ على هذا، ولا أنقصُ منه. فقال: «أفلحَ إن صدقَ»(١).

فإن غَشِي أهلُ هذه الطبقةِ كبيرةً، وتابوا منها توبةً نصوحًا، لم يخرجُوا من طبقتِهم، وكانوا بمنزلةِ من لا ذنبَ له. فتكفيرُ الصغائرِ يقعُ بشيئينِ: أحدهما: الحسناتُ الماحِيةُ، والثاني: اجتنابُ الكبائرِ.

- الطبقة العاشرة: طبقة قوم أسرفوا على أنفسِهم، وغَشُوا كبائر ما نهى الله عنه، لكن رُزِقوا التوبة النصوح قبل الموت، فهاتوا على توبة صحيحة. فهؤلاء ناجون من عذاب الله إما قطعًا عند قوم، وإما ظنًّا ورجاءً عند آخرين. وهم موكُولونَ إلى المشيئة، ولكنْ نصوصُ القرآنِ والسنَّة تدلُّ على نجاتِهم وَقبُولِ توبَتِهم، وهو وعدٌ وعدَهم اللهُ إيَّاه، واللهُ لا يخلفُ الميعاد.
- الطبقة الحادية عشرة: طبقة أقوام خَلَطوا عملًا صالحًا وآخرَ سيئًا، فعمِلُوا حسناتٍ وكبائرَ، ولقُوا الله مُصرِّينَ عليها غيرَ تائبينَ منها، لكن

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٦)، ومسلم (١١).

حسناتُهم أغلبُ من سيئاتِهم، فإذا وُزنَتْ بها رجَحتْ كِفَّةُ الحسناتِ، فهؤلاءِ أيضًا ناجونَ فائزونَ. قال تعالى: ﴿ وَٱلْوَزْنُ يَوْمَبِذٍ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُ وَأَلُوزْنُ يَوْمَبِذٍ ٱلْحَقُّ فَمَن ثَقُلَتَ مَوَزِيثُهُ فَأُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوٓاأَنفَسَهُم بِمَا كَانُوا بِعَاكِنتِنَا يَظْلِمُونَ ﴾ [الأعراف:٨-٩].

وهذه الموازنةُ تكونُ بعد القَصَاصِ، واستيفاءِ المظلومينَ حقوقَهم من حسناتِه. فإذا بقي له شيءٌ منها وُزِنَ هو وسيئاتهُ.

• الطبقة الثانية عشرة: قومٌ تساوَتْ حسناتُهم وسيئاتُهم، فتقابلَ أَثَرَاهُما فَتَقَابلَ أَثَرَاهُما فَتَقَابلَ أَشَراهُما فَتَقَابَما، فمنعتْهم حسناتُهم المساويةُ من دخولِ النارِ، وسيئاتُهم المساويةُ من دخولِ الجنةِ. فهؤلاءِ من أهلِ الأعرافِ، لم يَفْضُلْ لأَحَدِهم حسنةٌ يستحقُّ بها الرحمة من ربِّه، ولم يَفْضُلْ عليه سيئةٌ يستحِقُّ بها العذابَ.

فؤلاءِ الطبقاتُ هم أهلُ الجنةِ الذين لم تمسَّهم النارُ.

• الطبقة الثالثة عشرة: طبقة أهلِ المحنة والبلية، نعوذ بالله، وإن كانت آخرتُهم إلى عفو وخير. وهم قومٌ مسلمونَ خفَتْ موازينُهم، ورجحتْ سيئاتُهم على حسناتِهم، فغلبتها السيئاتُ. فهذه الطبقة هي التي اختلفتْ فيها أقاويلُ الناس، وكثر فيها خوضُهم، وتشعّبتْ مذاهبُهم، وتشتّت آراؤهم.

فطائفةٌ كفَّرتْهم، وطائفةٌ أوجَبَتْ لهم الخلودَ في النارِ، وطائفةٌ نزَّلتْهُم منزلةً بين منزلتَيِ الكفارِ والمؤمنينَ.

وقالتِ المرجئةُ على اختلافِ آرائِهم: لا ندْرِي ما يفعلُ اللهُ بهم. فهذه الأقوالُ هي التي يعرفُها أكثرُ الناسِ، ولا يحكِي أهلُ الكلام غيرَها. وهؤلاء هم القسمُ الذين جاءتْ فيهم الأحاديثُ الصحيحةُ الثابتةُ عن رسولِ الله على مقدارِ أعالهم: فمنهم من تأخذُه النارُ إلى كعبَيْه، ومنهم من تأخذُه إلى أنصافِ ساقَيْه، ومنهم من تأخذُه إلى أنصافِ ساقَيْه، ومنهم من تأخذُه إلى ركبتيه. ويلبثونَ فيها على قدْرِ أع الهم، ثم يخرجونَ منها، فينبتونَ على أنهارِ الجنّةِ، فيُفيضُ عليهم أهلُ الجنةِ من الماءِ حتى تنبُتَ أجسادُهم، ثم يدخلونَ الجنة. وهم الطبقةُ الذين يخرجونَ من النارِ بشفاعةِ الشافعينَ، وهم الذين يأمرُ اللهُ تعالى سيدَ الشفعاءِ مرارًا أن يخرِجهم من النارِ بم معهم من الإيمانِ.

- الطبقة الرابعة عشرة: قومٌ لا طاعة لهم ولا معصية، ولا كفْرَ ولا إيان، وهؤلاء أصنافٌ: منهم من لم تبلُغْه الدعوة بحالٍ ولا سَمِعَ لها بخبرٍ. ومنهم المجنونُ الذي لا يعقلُ شيئًا ولا يميزُ. ومنهم الأصمُّ الذي لا يسمعُ شيئًا أبدًا. ومنهم أطفالُ المشركينَ الذين ماتوا قبلَ أن يُميزوا شيئًا، فاختلفتِ الأمةُ في حكم هذه الطبقةِ اختلافًا كثيرًا.
- الطبقة الخامسة عشرة: طبقة الزنادقة. وهم قومٌ أظهروا الإسلامَ ومتابعة الرسل، وأبطنوا الكفرَ ومعاداة الله ورسُله. وهؤلاء هم المنافقون، وهم في الدرْكِ الأسفلِ من النارِ. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِن النارِ. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ ٱلْأَسْفَلِ مِن ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ﴾ [النساء:١٤٥]. فالكفارُ المجاهرونَ بكفرهم أخفتُ، وهم فوقهم في دركاتِ النارِ؛ لأنَّ الطائفتينِ اشتركتا في الكفرِ ومعاداةِ الله ورسلِه، وزادتِ المنافقونَ عليهم بالكذبِ والنفاقِ. وبليةُ المسلمينَ بهم أعظمُ من بليتِهم بالكفارِ المجاهرينَ، ولهذا قال تعالى في حقهم: ﴿ هُمُ ٱلْعَدُوثُ فَالمَّافِقُونَ عَلَيْهُم اللهُ وَلَا اللهُ فَي حقهم: ﴿ هُمُ ٱلْعَدُوثُ فَالمَافِقُونَ عَلَيْهُم اللهُ اللهِ وَلَا اللهِ قَلْ اللهُ قَلْمَانُ المُعْلَادِ المُجاهرينَ، ولهذا قال تعالى في حقهم: ﴿ هُمُ ٱلْعَدُوثُ النافقونَ ٤١.

وإنها كانت هذه الطبقة في الدَّرْكِ الأسفلِ لغِلَظِ كَفْرِهُم، فإنَّهُم خالطوا المسلمينَ وعاشَروهم، وباشروا من أعلامِ الرسالةِ وشواهدِ الإيهانِ ما لم يباشرهُ البعداءُ، ووصلَ إليهم من معرفَتِه وصِحَّتِه ما لم يَصِلْ إلى المنابذينَ بالعداوة؛ فإذا كفَروا مع هذه المعرفةِ والعلمِ كانوا أغلظَ كفرًا، وأخبثَ قلوبًا، وأشدَّ عداوة لله ولرسولِه وللمؤمنينَ من البعداءِ عنهم، وإن كان البعداءُ متصدينَ لحربِ المسلمينَ. ولهذا قال تعالى في المنافقينَ: ﴿ ذَالِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمُ كُمْ وَافَرْهُمْ عُمَى الله المؤمنينَ في المنافقينَ: ﴿ وَالِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَ كَمُرُوا فَطَيعَ عَلَى قُلُومِهِمْ فَهُمْ لَا يَفْقَهُونَ ﴾ [المنافقين: ﴿ وَالله فيهم: ﴿ صُمُّمُ الجُمْمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَوْقِلُونَ ﴾ كَمُرُوا فَطُهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٨]. وقال في الكفار: ﴿ صُمُّمُ الجُمْمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَوْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٧]. فالكافرُ لم يعقِلْ، والمنافقُ أبصَرَ ثم عَمِيَ، وعرَف ثم تَجاهَلَ، وأقرَ ثم أنكرَ، وآمنَ ثم كفرَ.

ومن تأمل ما وصف الله به المنافقين في القرآنِ من صفاتِ الذمّ، علِمَ أَنهم أحقُّ بالدركِ الأسفلِ. فإنه وصَفَهم بمخادعتِه ومخادعةِ عبادِه. ووصف قلوبَهم بالمرضِ، وهو مرضُ الشبهاتِ والشكوكِ. ووصفَهم بالإفسادِ في الأرضِ وبالاستهزاء بدينِه وعبادِه، والطغيانِ، واشتراءِ الضلالةِ بالهدى، والصَّمَم والبكم والعَمَى، والحيرةِ، والكسلِ عند عبادتِه، والرياءِ، وقلةِ والصَّمَم والبكم والعَمَى، والحيرةِ، والكسلِ عند عبادتِه، والرياءِ، وقلةِ ذكرِه، والترددِ وهو التذبذبُ بين المؤمنينَ والكفارِ، فلا إلى هؤلاءِ ولا إلى هؤلاءِ، والحلفِ باسمِه تَعَالَى كذبًا وباطلًا، وبالكذبِ، وبغايةِ الجُبْنِ، وبعدمِ الفقْهِ في الدينِ، وبعدمِ العلمِ، وبالبخلِ، وبعدمِ الإيمانِ بالله وباليومِ الآخرِ، وبالريبِ، وبأنهم مضرّةٌ على المؤمنينَ، لا يحصُلُ لهم بصحبتِهم إلا الشرُّ من الخبالِ، والإسراع بينهم بالشرِّ وإلقاءِ الفتنةِ، وكراهتِهم لظهورِ أمرِ الله ومجيءِ الخبالِ، والإسراع بينهم بالشرِّ وإلقاءِ الفتنةِ، وكراهتِهم لظهورِ أمرِ الله وجيءِ

الحقّ، وأنهم يحزنونَ بها يحصُلُ للمؤمنينَ من الخيرِ والنصرِ، ويفرحونَ بها يحصُلُ لهم من المحنةِ والابتلاءِ، وأنهم يتربصُونَ الدوائرَ بالمسلمينَ، وبكراهتِهُم الإنفاقَ في مرضاةِ الله وسبيلِه، ووصفِهم بأنهم رجسٌ والرجسُ من كلِّ جنس: أخبتُه وأقذرُه، فهم أخبتُ بني آدمَ وأقذرُهم وأرذُلهم و وبأنهم فاسقونَ، وبأنهم مضرّةٌ على أهلِ الإيهانِ يقصِدُون التفريقَ بينهم، ويؤون من حاربَهم وحاربَ الله ورسولَه.

ووصفَهم تعالى بالاستهزاءِ به وبآياتِه ويرسولِه، وبأنهم مجرمونَ، وبأنهم يأمرونَ بالمنكرِ وينهونَ عن المعروفِ، ويقبضونَ أيدِيَهم عن الإنفاقِ في مرضاتِه.

ومن صفاتِهم التي وصفَهم بها رسولُ الله ﷺ: الكذبُ في الحديثِ، والخيانةُ في الأمانةِ، والغدُر عند العهدِ، والفجورُ عند الخصامِ، والخُلفُ عندَ الوعدِ؛ وتأخيرُ الصلاةِ إلى آخرِ وقتِها، ونقرُها عجلةً وإسراعًا، وتركُ حضورِها جماعةً، وأن أثقلَ الصلواتِ عليهم الصبحُ والعشاءُ.

ومن صفاتهم التي وصفَهم اللهُ بها: الشحُّ على المؤمنينَ بالخيرِ، والجبنُ عندَ الخوفِ.

ومن صفاتِهم: أنهم أعذبُ الناسِ ألسنةً، وأمرُّهم قلوبًا، وأعظمُ الناس مخالفةً بينَ أعمالِهم وأقوالهِم. ومن صفاتِهم: أنه لا يجتمعُ فيهم حُسنُ سمتٍ وفِقْهٌ في دينِ أبدًا.

ومن صفاتهم: أن المؤمنَ لا يَثِقُ بهم في شيءٍ، فإنهم قد أعدّوا لكلِّ أمرٍ مخرجًا منه، بحقِّ أو بباطلٍ، بصدقٍ أو بكذبٍ، ولهذا سُمِّي (منافقًا) أخذًا من

نَافَقَاءِ اليَرْبوعِ. وهو بيتٌ يحِفِرُه، ويجعلُ له أسرابًا مختلفةً، وكلما طُلبَ من سَرَبٍ خرج من سَرَبٍ آخر، فلا يتمكَّنُ طالبُه من حَصْرِه في سَرَبٍ واحدٍ.

ومن صفاتِهم: كثرةُ التلونِ، وسرعةُ التقلُّبِ، وعدمُ الثباتِ على حالٍ واحدٍ.

ومن صفاتِهم: كتمانُ الحقِّ، والتلبيسُ على أهلِه.

• الطبقة السادسة عشرة: طبقة رؤساء الكفر وأئمتُه ودعاتُه الذين كفروا وصدُّوا عبادَ الله عن الإيهانِ وعن الدخولِ في دينِه رغبة ورهبةً. فهؤلاءِ عذابُهم مضاعَفٌ، ولهم عَذَابَانِ: عذابُ الكُفْرِ، وعذابٌ بصدِّ الناسِ عن الدخولِ في الإيهانِ. قال تعالى: ﴿ اللّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُواْ عَن سَبِيلِ اللّهِ زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْعَذَابِ ﴾ [النحل: ٨٨]. فأحدُ العذابينِ بكفرِهم، والعذابُ الآخرُ بصدِّهم عن سبيلِ الله. ولا ريبَ أن الكفرَ يتفاوتُ، فكفرٌ أغلظُ من كفرٍ. كما أن الإيمانَ يتفاوتُ فإيمانٌ أفضلُ من إيمانٍ. فكما أن المؤمنينَ ليسُوا في درجةٍ واحدةٍ بل هم درجاتٌ عندَ الله، فكذلك الكفارُ ليسوا في طبقةٍ واحدةٍ ودَرْكٍ واحدٍ، بل النارُ دَرَكاتٌ كما أن الجنةَ دَرَجاتٌ. ولا يظلِمُ اللهُ من خَلْقِه أحدًا. وهو الغنيُّ الحميدُ.

• الطبقة السابعة عشرة: طبقة المقلّدين. وهم جُهّالُ الكفرة وأتباعُهم وحميرُهم الذين هم معهم تَبَعٌ، يقولونَ: إنا وجدْنا آباءنا على أُمةٍ، ولنا أُسوةٌ بهم. ومع هذا فهُم متاركونَ لأهلِ الإسلامِ غيرُ محاربينَ لهم، كنساء المحاربينَ وخدَمِهم وتُباعِهم الذين لم ينصِبوا أنفسَهم لما نَصَب له أولئك أنفسَهم من السّعْيِ في إطفاء نورِ اللهِ وهدمِ دينِه وإخمادِ كلماتِه، بل هم معهم بمنزلةِ الدوابِّ.

وقد اتفقتِ الأمةُ على أنَّ هذه الطبقةَ كفارٌ وإن كانوا جُهَّالًا مقلدينَ لرؤسائِهم وأئمتِهم.

وهذا المقلِّدُ ليس بمسلم، وهو عاقلٌ مكلَّفٌ، والعاقلُ المكلَّفُ لا يخرجُ عن الإسلامِ أو الكفرِ. وأمَّا من لم تبلُغُه الدعوةُ فليس بمكلَّفِ في تلك الحالِ، وهو بمنزلةِ الأطفالِ والمجانينَ، وقد تقدَّم الكلامُ عليهم. والإسلامُ هو توحيدُ الله وعبادتُه وحدَه لا شريكَ له، والإيمانُ بالله وبرسولِه واتباعُه فيما جاء به. فما لم يأتِ العبدُ بهذا فليسَ بمسلم، وإن لم يكنْ كافرًا معاندًا، فهو كافرٌ جاهلٌ.

وقد أخبرَ الله تعالى في القرآنِ في غيرِ موضع بعذابِ المقلِّدينَ لأسلافِهم من الكفارِ، وأن الأتباعَ مع متبوعِهم، وأنهم يتحاجُّون في النارِ، وأن الأتباعَ يقولون: ﴿رَبَّنَا هَنَوُلَآءِ أَضَلُّونَا فَعَاتِهِمْ عَذَابًا ضِعْفًا مِّنَ ٱلنَّارِّ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفُ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ٣٨].

## •• الجن وأحوالهم

الطبقة الثامنة عشرة: طبقة الجنّ. وقد اتفق المسلمونَ على أنَّ منهم المؤمنُ والكافر، والبرُّ والفاجِرُ. قال تعالى إخبارًا عنهم: ﴿ وَأَنَا مِنَا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكُ كُنَا طَرَآبِقَ قِدَدًا ﴾ [الجن:١١].

وقال تعالى إخبارًا عنهم: ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْقَاسِطُونَ ﴾ [الجن:١٤]، فالمسلمونَ: الذين آمنوا بالله ورسولِه منهم. والقاسطونَ: الجائرونَ العادلونَ عن الحقِّ.

وقد تضمَّنتْ هذه الآياتُ انقسَامَهم إلى ثلاثِ طبقاتِ: صالحينَ، ودونَ الصالحينَ، وكفَّارٍ. وهذه الطبقاتُ بإزاءِ طبقاتِ بني آدمَ، فإنها ثلاثة: أبرارٌ، ومقتصدونَ وكفَّارٌ. فالصالحونَ بإزاءِ الأبرارِ، ومَنْ دونَهم بإزاءِ المقتصدين، والقاسطونَ بإزاء الكفارِ.

وقد اتفق المسلمونَ على أن كفارَ الجنِّ في النارِ. قد دلَّ على ذلك القرآنُ في غيرِ موضع كقولِه تعالى: ﴿ وَلَلَكِنْ حَقَّ الْقَوْلُ مِنِي لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِن الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ [السجدة: ١٣]، وقوله: ﴿ لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ الآية [ص: ٨٥].



وقد دلَّت سورةُ الرحمنِ على تكليفِهم بالشرائع كما كُلِّفَ الإنسُ، ولهذا يقولُ سبحانَه في إثرِ كلِّ آيةٍ: ﴿ فَيِأَيّ ءَالآَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﴾.

وأما حكُم مؤمِنيهم في الدارِ الآخرةِ، فجمهورُ السلفِ والخلفِ على أنهم في الجنةِ.

وأما أحكامُهم في الدنيا فاختلفَ الناسُ: هل هم مكلَّفونَ بالأمرِ والنَّهي، أم مضطرُّون إلى أفعالهِم؟

فالصوابُ الذي عليه جمهورُ أهلِ الإسلامِ أنهم مأمورونَ منهيُّون مكلَّفونَ بالشريعةِ الإسلاميةِ. وأدلَّةِ القرآنِ والسنةِ على ذلك أكثرُ من أن تُحصَرَ.

فإذا عُلمَ تكليفُهم بشرائعِ الأنبياءِ ومطالبتُهم بها، وحَشْرُهم يومَ القيامةِ للثوابِ والعقابِ، عُلِمَ أن محسِنَهم في الجنةِ كما أن مسيئهم في النارِ.

وقد دلَّ على ذلك قولُه تعالى حكايةً عن مؤمِنيهم: ﴿وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَا مَؤْمِنَ بِوَيِّهِ وَلَلَا يَغَافُ بَغْسًا وَلَا رَهَقًا ﴾ [الجن: ١٣]، وبهذِه الحجَّةِ احتجَّ البخاريُّ.



| الصفحة       | الموضوع                                     |
|--------------|---------------------------------------------|
| ٥            | المقدمة                                     |
| ناجون إليه ٩ | في أن الله هو الغني المطلق والخلق فقراء محة |
| ١٣           | في الغنى وانقسامه إلى عالٍ وسافل            |
|              | في تفسير الدرجة الثانية وهي: غني النفس      |
|              | في الدرجة الثالثة وهي: الغني بالحق سبحا     |
| ١٧           | حملة نعت الفقير                             |
| ١٨           | قاعدة شريفة عظيمة القدر                     |
|              | الكلام عن القدر والقدرية                    |
|              | مراتب القضاء والقدر عند ورثة الرسل          |
|              | شمول الحمد والحكمة لكل شيء                  |
| ب            | قاعدة في مشاهد الناس في المعاصي والذنو      |
| ٥٣           | قاعدة في الإنابة ودرجاتها                   |
|              | قاعدة في ذكر طريق قريب موصل إلى الاس        |
| ٥٦           | والأُقوال والأعمال                          |
| ٥٨           | قاعدة شريفة الطريق إلى الله واحد            |
|              | قاعدة السير إلى الله لا يتم إلا بقوتين: علم |
|              | قاعدة نافعة أقسام العباد في سفرهم إلى رب    |
| ٦٣           | أحه ال الظالم لنفسه                         |
| ٦٤           | أحوال المقتصدين                             |
|              | أحوال السابقين بالخيرات                     |

| الفهـرس | مختـصــر<br>طريـق الهجـرتين |  |
|---------|-----------------------------|--|
|         |                             |  |

.

| أحوال السابقين المقربين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| جماع أحوال السابقين المقربين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| المثال الأول: الإرادة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المثال الثاني: الزهد ٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| مسألة شريفة٧٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| مسألة شريفة أخرى٧٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| المثال الثالث: التوكل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| المثال الرابع: الصبر ٨٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| قاعدة: أسباب الصبر عن المعاصي٨٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| أسباب الصبر على الطاعات٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| أسباب الصبر على البلاء ٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| المثال الخامس: الحزن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| والمثال السادس: الخوف ٩٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| في المحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| حد آخر للمحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| والدين كله والمعاملة في الإيثار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| حد آخر للمحبة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| في مراتب المكلفين في الدار الآخرة وطبقاتهم فيها ٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| الجن وأحوالهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الفهرسالفهرس الفهرس الفهرس المناسبة المناس |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |