# سلسلة في الدّراسات الفلسفية والأخلاقية يشرف على إصدارها الدكتورممود قاسم ستاذ الفلسفة بجامعة العتاهرة

عن الممالية المحال النحل المحال النحل المحام الشهر المحام الشهر المحام الشهر المحام الشهر المحام ال

نور المعموري Intellectualrevolution

العنسية ما الأول المن المناذ بكلة أمول الدين بالأذمر الدرب

الناشية مكتبة الانحب والميصت رية ١٦٥ من على مدن ريه القاهب رة



کتابیخانه مرکز تعنیقات کآمیونری علوم اسلام

شماره ثبت: ۱۳۷۱۸ • تاریخ ثبت :

### مقدمة الطبعة الثانيـة

## لِلْهُخَـــرِّج

بسم الله الرحمن الرحيم و الحمد لله ، وسلام على عباده الذين اصطنى ، وبعد ، فإنه ليسعدنى أن أقدم هذه الطبعة الثانية من هــــذا الكتاب لجمهور المثقفين العالميين ، ولمــا ننته من الطبعة الأولى . . .

ومؤلف هذا الكتاب هو الإمام الأفضل أبو الفتح محمد بن عبد الكريم الشهرستانى ، ، وإن من حقه علينا أن نقدم له الآن ، بعد أن قدمنا لكتابه في الطبعة الأولى .

السبب والشهرستانى و إلى الدة وشهرستان و بفتح فسكون ففتح فسكون ففتح فسكون ففتح فسكون ففتح فسكون لله وهى مدينة فى آخر حدود و خراسان و شمالا و أول الرمل المتصل و بخوارزم و على بعد ثلاثة أميال من و نسا ، بين نيسا بور وخوارزم ، وقد بناها و عبد الله بن طاهر و أمير خراسان فى خلافة و المأمون ، فى أوائل القرن الثالث الهجرى .

وقد اختلف الباحثون كثيراً فى تاريخ مولده ؛ فذهب ابن خلكان ، وأبو الفداء ، والبستانى ، وخير الدين ؛ إلى أنه ولد سنة ٢٦٤ ه . ويؤكد ياقوت ، و , كارادى فو ، ، و ، بروكلمان ، أنه ولد سنة ٢٦٤ ه .

أما , ابن السمعاني ، فيقول في كتابه , ذيل الأنساب ، :

د سألته (الشهرستانی) عن مولده ؛ فقال : سنة تسع وسبعین وأربعائة ، ( ۱۷۹ ه ) ؛ ویوافقه د ابن السبکی ، علی ذلك ، ویرجح هذا القول کل من : د کیورتن ، الذی نشر کتاب د الملل والنحل ، هذا باللغة العربیة فی د لندن ، سنة ۱۸٤۲ — ۱۸۶۹ م ، و د هار برکر ، الآلمانی الذی ترجم نشرة د کیورتن،

إلى اللغة الألمانية، وطبع الكتاب كله فى مدينة , هلا، بألمانيا سنة ١٨٥٠ م، و , برينوف ، .

ولعلنا نستطیع أن نظمتُن إلى رأى « ابن السمعانى ، ؛ خصوصا وأنه عاصر الشهرستانى ، وشاهده كثيراً ، وسأله عن مولده .

وعلى هذا فقد ولد سنة ٥٧٥ ه ، وتوفى فى شعبان سنة ٤٨٥ ه الموافق نوفمبر سنة ١١٥٣ م ، فيكون قد عمر ٧٠ سبعين سنة .

أما اسمه فهو : محمد بن عبد الكريم بنأحمد ، وكنيته : أبوالفتح ابن أبى القاسم ابن أبى بكر ، ولم يشتهر أحد من آبائه بشىء يتميز به ، فنسب إلى بلده ، وصار معروفا , بالشهرستاني ، . فهو عصامى الثقافة والشهرة .

و أبو الفتح ، شافعي الفروع ، أشعري الاصول ، ظهر في عصر كانت الدولة فيه للشافعية والاشعرية ، وتلق العلم على مشايخ متعصبين للشافعي ، وأساتذة مدافعين عن « الاشعري » .

فقد تفقه على أحمد الحوافى آضى طوس، ورفيق والفزالى، والذى يقول عنه ابن عساكر: والحوافى : هو الإمام المشهور: أنظر أهل زمانه، وأعرفهم بطريق الجدل فى الفقه، ، وبحمع كل من كتب عنه على أنه كان: وحسن العقيدة . ورع النفس ، ماعهدت منه هنات قط كما عهدت من غيره . .

وقرأ الأصول على أبى القاسم الأنصارى ، الشيخ المتكلم الصوفى المفسر الأصولى يقول عنه ابن عساكر : الإمام ، الدين ، الورع ، الزاهد ، فريد عصره فى فنه .

وسمع الحديث على « أبى الحسن المدائني ، الإمام الفاضل الورع .

و تلذّ صاحبنا ايضا على , أبى نصر بن القاسم القشيرى ، : , بحر العلوم وإمام الأثمة وحبر الأمة . وواعظها ، والذى أطبق علماء بغداد على انهم لم يروا مثله ، استوفى الحظ الأوفى من علم الأصول والتفسير ، .

٣ ـــ وأبو الفتح رحالة للعلم وفي العلم يستفيد ويفيد ؛ وقد طوف في أرجاء

الرقعة الإسلامية في زمنـــه : أخذ يتنقل بين خوارزم وخراسان ، صاعدا شمالا حتى الجرجانية ، وهابطا جنوباحتى نيسابور . فإذا ما نيفت سنه على الثلاثين نواه يمبط من خوارزم إلى مكة حاجا سنة ١٠٥ه، ثم يصعد إلى بغداد، ويقم بها ثلاث سنين ، ويعقد له فها مجالس الوعظ ومجالس العلم في النظامية ببغداد أعلى المدارس كعبا في زمنه ، والتي كان يدرس فها الغزالي . وكانت مجالسه العلمية تكتب لجلالها وعمقها ؛ بل وقد كان يحضر مجالسه العلمية جلة العلماء ، وكبار الشيوخ ، يقول البهتي : ﴿ وَقَدْ جَمَّعَنِّي وَإِيَّاهُ الْإِمَامُ ﴿ أَبُوالْحُسن ابن حمويه ، في بجلس ، وحضرالمجلس الإمام أبو منصور ، والعبادي ، وموفق الدين أحمد الليثي ، وشماب الدين الواعظ . . . وغيرهم من الآفاضل ، . ويكفي أن يكون « أستاذاً زائراً » في « النظامية ، طوال إقامته ببغـداد ثلاث سنين ، وهو في مستهل العقد الرابع من عمره من سنة ١٠٥ إلى سنة ١٣٥ ه ؛ يكني هذا ؛ لنحكم على مدى عمقه وجلاله العلمي في كتابه هذا الذي ألفه بعد ذلك بعشر ستين ، وقد جاوزت سنه الاربعين . وهنا تُستطيع أنَّ تُنظور مدى تطوافه العلى والثقافي من قوله:

اتمد طفت فى تلك المعاهد كلها وسيرت طرفى بين تلك المعالم في أد يلا واضعاً كف حائر على ذقن ، أد قارعا سن نادم

م ... أما لغاته فالذى نستطيع تحقيقه الآن أنه امتلك نواصى لغات ثلاث اللغة العربية ، واللغة الفارسية ، واللغة اليونانية . ولعل الغد يكشف لناعن نواص أخرى للغات أخرى تمكن منها أبو الفتح . ولعل مما يحول تيار النقد الموجه للشهرستانى بالنسبة للفلسفة اليونانية : أن أبا الفتح كان متمكنا من اللغة اليونانية ، وأنه اعتمد بنفسه على مصادر يونانية أصلية صحيحة النسبة لاسحابها ، وأن هذه المصادر لم تصنا جميعاً حتى نحاسب الشهرستانى بها ، ولقد تنبه إلى هذا . قبل قرن من الزمان ، « هار بركر » الألمانى الذي ترجم «كتاب الملل والنحل، جميعاً إلى اللغة الله اللغة اللغة اللغة اللغة الله اللغة اللغة الذي ترجم «كتاب الملل والنحل، جميعاً إلى اللغة الله اللغة النعاب الشهرستاني بها ، ولقد تنبه إلى هذا . قبل قرن من الزمان ، « هار بركر » الألمانى الذي ترجم «كتاب الملل والنحل، جميعاً إلى اللغة اللغة المناب الملل والنحل، جميعاً إلى اللغة المناب الملل والنحل، جميعاً إلى اللغة المناب الملل والنحل، حميعاً إلى اللغة المناب الملل والنحل، حميعاً إلى اللغة المناب الملل والنحل، حميعاً إلى اللغة اللغة المناب الملل والنحل، حميعاً النبي المنابقة المنابقة المنابقة المنابقة اللغة النبية المنابقة اللغة المنابقة المنابقة المنابقة المنابقة النبية المنابقة المناب

الألمانية ، وطبعه سنة . ١٨٥٥م، ولم يستطع التأكد بنفسه ، فرجع إلى الحجة الألماني في الفلسفة اليونانية في زمنه ، وهو الأستاذ ، ملخ ، ؛ فإذا بالمتخصص الحجة على الفلسفة اليونانية ، على الرغم من أن المؤلفين الأغريق لم يدونوا نقول الشهرستاني عن اليونانيين ... يقول ، هار بركر ، في مقدمة ترجمته لهذا الكتاب : ، إننا لانستطيع أن نقرر تماما إذا كان الشهرستاني قد اعتمد على تراجم باللغة العربية ، أو أنه كان يرجع بين حين وآخر إلى أصول باللغة اليونانية ؟ . . . ومع ذلك فإنى أترك البت في هذه الناحية لإخصائيين أعلى من رأيا . . . والذي تجب ملاحظته أن الأستاذ ، ملخ ، الذي تفضل فنفعني بكشير مما ذكرته في التعليقات صرح : بأنه لا يشك في صحة ما نسبه الشهرستاني من الأقوال إلى ديمقريطيس ؛ على الرغم من أنه لم يجد هذه الأقوال محفوظة من الأقوال إلى ديمقريطيس ؛ على الرغم من أنه لم يجد هذه الأقوال محفوظة بين ما نقله كتاب الإغريق عن ديمقريطيس ،

على الله العلمية على المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة المنافعة السلام، الإمامة العلمية . ولقد كانت الدرجات العلمية في زمنه محددة المعالم متسلسلة السلام، وكان المنصفون من أصحاب التراجم محافظون على هذه الألقاب وهاتيك الدرجات، وبحسبنا أن يظل ابن سينا إلى الآن هو «الشيخ الرئيس» ؛ فلقد كانت درجات السلم العلى في زمانهم مستقرة على النحو الآتى : المعلم ، فالمؤدب ، فالمدرس ، فالمعيد ، فالشيخ ، فالأستاذ ، فالرحلة ، فالعالم ، وتنتهى بالإمام . تسع درجات علمية محددة . فعلى أية درجة وقف الشهرستاني يا ترى ؟ لقد وصل صاحبنا إلى قمة السلم العلى وأربى علمها ؛ فلقبه كل من : البهتي ، وياقوت ، وابن السبكي ، وابن السبكي ، وابن السبكي ، وأبن الفداء ، وابن العاد ... وغيرهم لقبوه « بالإمام ، بل ولتعدد إمامة الشهرستاني في كثير من الفنون والعلوم وغيرهم لقبوه « بالإمام ، بل ولتعدد أمامة الشهرستاني في كثير من الفنون والعلوم الشهرستاني ، يقول ابن السبكي : « وكان لعلمه يلقب ـ أيضاً ـ بالأفضل : برع الشهرستاني » . يقول ابن السبكي : « وكان لعلمه يلقب ـ أيضاً ـ بالأفضل : برع الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأصول ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره في الفقه ، والأسهر المنافعة ، والأسهر المنافعة ، والأسهر المنافعة ، والأسهر المنافعة ، والكلام » . وقال ابن تغرى بردى : « كان إمام عصره المنافعة ، والأسهر المنافعة والمنافعة والمنافعة والمنافعة والأسهر والمنافعة والم

فى علم الكلام، عالما بفنون كثيرة من العلوم، وبه تخرج جماعة كشيرة من العلماء .. وفوق هذا ، فإن الشهرستانى كان قد اشتهر بالفلسفة فى زمانه ، يقول ياقوت عنه ، المتكلم الفيلسوف صاحب التصانيف ، ، بل واتهمه كل من قرأ له بالميل إلى ما قرأ : فاتهم بالباطنية ، وبالتشيع ؛ وذلك لدقة عرضه للذاهب وعجمته فى تكنه الاصطلاحات . وقد دافع عنه بقوة وحرارة جلة العلماء وأساطينهم . ومع هذا فقد تصدى للحكم على الشهرستانى محد ثون عالميون شرقيون ومستشرقون :

يقول «ها بركر، الألمانى: ﴿ بُواسطة الشهرستانى فى كتابه الملل والنحل نستطيع أن نسد الثغرة فى تاريخ الفلسفة بين القديم والحديث » .

ويقول «كارادى فو » الفرنسى : « إن عقلية الشهرستانى لم تكن فى جوهرها إلا عقلية فلسفية ».

ويقول ألفردجيوم الإنجليزي اللي تشركتاب ، نهاية الاقدام في علم الكلام ، للشهرستاني في لندن سنة عمرة والتهرستاني كان رجلا ديئا إلى الاعماق ، وإخلاصه للمقيدة لا يمكن أن يشك فيه أي إنسان قرأ مؤلفاته التي تكنى بنفسها لدحض ادعاء آت المنتقصين من شأنه . . . وهو جدير بأن ينظر إليه باعتباره ذا أصالة فكرية . وهو الذي قال عن كتاب الملل والنحل : «لا مكن الاستغناء عنه في أي زمان » .

ويرى الشيخ مصطنى عبد الرازق أن الشهرستانى من أهل الفلسفة الإسلامية كان سينا ، ويستشهد بآرائهما .

ويقول ابن السبكى عن كتاب الملل والنحل هذا : , هو عندى خير كتاب صنف في هذا الباب . .

م – وبعد أن اكتملت لأبى الفتح أسباب التصنيف والتأليف أخذ يظهر للناس كتباً متعددة النواحى كثفافته ، بعيدة الغور كعلمه ، ولكن مما يؤسف له أن هذه الكتب لم تصل إلينا ، وإنما المطبوع منها كتابان فقط . ١ — كتاب الملل والنحل هذا الذى بدأ تأليفه سنة ٢١٥ بعد أن نيفت
 سنه على الأربعين ، وبعد أن استعد وأعد وهضم .

٢ ــ كتاب , نهاية الاقدام في علم الكلام، الذي عرفه العالم مطبوعاً عن طريق
 و ألفردجيوم ، الإنجليزي سنة ١٩٣٤ و الذي يقول عنه في مقدمته :

, وكتاب نهاية الاقدام في علم الكلام من الواضح أن الشهرستانى نفسه كان يعتبره تكملة ولاحقاً لكتاب الملل والنحل ؛ فهو دائماً يذكره ، وهو بدون شك كان واعياً للمشاكل التي أثارها في الملل والنحل ، ولم يدل فيها برأى ، ولكنه في هذا الكتاب يوضح نفسه إلى أبعد حد ، ، بعد أن قال عن كتاب الملل هذا : , أنه ظل الملخص الوافي الذي تبوب فيه الملل على اختلافها وخصائص وبميزات كل منها ، بما جعله بحيث لا يمكن الاستغناء عنه في أي زمان ، .

٣ ــ وقد ألحق , جيوم ، جذا الكتاب بحثاً في الجزء الذي لا يتجزأ
 الشهرستاني أيضاً .

أما باقى الكتب التى استطعتا معرفتها الشهرستاني والتى لم تطبع والتى ندعو الله أن يوفقنا إلى تخريجها تخريجاً علمياً ؛ لتميط اللهام عن كنوز تبهر أنظار العالم ، وتغير من أحكامهم . من هذه الكتب ما يأتى :

إلى عقائد العباد : ذكره الشهرستانى نفسه فى كتابه نهاية الاقدام .

الاقطار في الاصول : أسنده إليه الحوارزي .

٣ — تاريخ الحكاء ؛ يقول كيورتن في مقدمته أمام طبعته لكتاب الملل والنحل هذا : « وكذلك استعنت « بتاريخ الحكاء » للمؤلف نفسه ، وقد أعار في إياه صديق المستر « بلاند » وفي الواقع لم أجد في هذا المؤلف الآخير أي شيء يدل على أن هذا الدكتاب من تأليف الشهرستاني ، ولكن بالمقارنة بين كثير من صفحاته ، وبين صفحات أخرى من كتاب المل والنحل الذي تود فيه نفس العبارة ، هذه المقارنة لا تدع مجالا للشك في شخصية مؤلفهما » ، وقد نسب هذا الكتاب للشهرستاني من قبل «كارادي فو » « ويقول عنه : إنه يحمل اسم نفس الكتاب للشهرستاني من قبل «كارادي فو » « ويقول عنه : إنه يحمل اسم نفس

الكتاب المشهور ولابن القفطى، الذى جاء بعده بنحو قرن من الزمان، كما نسبه إليه الحاجى خليفة، ، ويذكره له و بروكلمان ، باسم و تاريخ الحكاء أو تاريخ الفلاسفة ، مع خليفة ، ويذكره له و بروكلمان ، باسم و تاريخ الحكاء أو تاريخ الفلاسفة ، مع الأقسام لمذاهب الآنام : نسبه إليه ابن خلكان وأبو الفداء وحاجى خليفة .

٨ ــ دقائق الأوهام: نسبه إليه الحوارزى .

ه رح سورة يوسف بعبارة لطيفة فلسفية : نسبه إليه الخوارزى .

١٠ العيون والأنهار : نسبه إليه البهق .

11 عاية المرام في علم الكلام: نسبه إليه الخوارزم، وذكر هذا الاسم حاجى خليفة في كتابه وكشف الظنون، منسوباً إلى الإمام سيف الدين أبى الحسن الآمدى المتوفى سنة ٣٠١ ه (أعنى بعد الشهرستانى بقرابة قرن من الزمان، وبعد وفاة الخوارزمى الذي نسب الكتاب الشهرستانى بأربعة وستين عاما).

١٧ ــ قصة موسى والخضر : نسبه إليه البهتي أ.

١٣ ــ المبدأ والمعاد: نسبه الكية الكافئاتية عي سيري

وصدر الدين الشيرازى وحاجى خليفة ، ورد عليه « الطوسى ، بكتابه « مصارع المصارع ، وقد رأيته . المصارع ، وقد رأيته .

17 ـ مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار فى تفسير القرآن: ذكرهله بروكلمان والبيهق الذى يقول عنه: وكان يصنف تفسيراً ويؤول الآيات على قوانين الشريعة والحكمة وغيرها، وقد رأيته.

١٧ \_ المناهج والآيات : نسبه إليه البهتي وابن خلكان وأبو الفداء .

١٨ ـــ شهات أرسطوطاليس و ابن سينًا و نقضها : ذكره الشهرستانى نفسه .

١٩ ــ نهأيات الأوهام: قال الشهرستانى فى آخر كتاب نهاية الأقدام ما نصه:

وقد نجز غرضنا من عشرين قاعدة فى بيان نهايات أقدام أهل الكلام، وإن تنفس الأجل وأمهل العمر شرعنا فى عشرين أخرى فى نهايات أوهام الحكاء الإلهية ، .
 والحمد لله قد تنفس أجل « أبى الفتح ، حتى السبعين .

¬ ولعله قد آن لنا أن نقرر في يقين واطمئنان أن الشهرستاني أقام بمفرده مدرسة , فلسفية , للبل والنحل , أو تاريخ الأديان , بدأها وأتمها هو , فبدأ بتاريخ الرجال في كتابه , تاريخ الحكاء , وثنى بتأريخ الآراء والأفكار في , الملل والنحل , وثلث بمناقشة هذه الآراء والمذاهب في كتب متعددة , فناقش الآراء الكلامية في كتابين : « غاية المرام , و , نهاية الاقدام , و ناقش الآراء الحكمية في كتابين : دقائق الأوهام ، و نهايات أوهام الحكاء الإلهيين . و ناقش الآراء الفلسفية في كتابين : نقض شبه أرسطو وابن سينيا , ومصارعة الفلاسفة . . . .

بهذا \_ وقد وضع الشهرستاني منهجاً عكم لتأريخه لمقالات أهل العالم \_ يعتبر الشهرستاني بحق واضع منهج البحث في تاريخ الأديان ، وأن منهجه هذا ما زال طلبة الباحثين إلى الآن ، وأنه بهذا أبطل الإجماع القائل ، لم يكن للقدامي منهج للبحث في تاريخ الأديان ، .

٧ ــ ولكن ألم يكن لغيره منهج في هذا؟ أو لم يكتب المؤلفون في الملل
 والنحل مثله؟

والجواب: أنا لا نجد عند اليونان ولا عند الرومان ولا عند المسيحية في العصور الوسطى ، ولا عند المانوية ولا عند الأفلاطونية الحديثة ولا عند الغنوسية ... لانجد عند هؤلاء جميعاً منهجاً للبحث في تاريخ الأديان ، اللهم إلا نتفاً يسيرة متفرقة أو متناثرة ، أو وصفاً لبعض الطقوس والعبادات لا تكوّن منهجاً ولا ترسم خطة ، ولأول مرة في تاريخ الفكر البشرى نجد المسلمين قد أفردوا تواليف للبحث في تاريخ الأديان ، ولكن هذه الكتب يمكن تقسيمها إلى قسمين : قاسم عنى بالفرق الإسلامية أولا وبالذات وإن أشار إلى غيرها مثل : مقالات الإسلاميين للأشعرى ، والفرق بين الفرق ، والتنبيه والرد ، والتبصير في الدين ...

وهذه لاتعنينا كثيراً ؛ إنما الذي يعنينا هوالقسم الذي عنى بتأريخ الإديان جميعاً ، وقد ظهر منه كتب ثلاثة :

الفصل في الملل والأهـــوا. والنحل ولابنحزم، وكتاب الملل والنحل هذا ، واعتقادات فرقالمسلمين والمشركين وللرازى. . بيد أن الكتاب الأول لابن حزم: مترامي الاطراف ، كثير النقاش ، عنيف الجدل ، سليط اللسان ، خرج به مؤلفه عن التأريخ إلى التجريح ، ومن التقرير إلى التقريع ، ومع هذا فهو بإسهابه في المناقشة قد خرج إلى كتاب في علم الكلام ، وفوق هذا ، فإن مؤلفه وظاهري، متعصب، يكفر مخالفهو يفسقه و يجرحه . والكتاب الثالث للرازى شديد الاختصار جدا ، فهو أشبه برسالة موجزة يقع في ٥٦ صفحة وفيه ميل وهوى . وعلى هذا فلم يسلم لنا إلا كتابنا هذا الذيأرخ فيه والشهرستاني، لمقالات أهل العالم، وسلك فيه منهجاً جديراً بالدرس والاتباع ؛ فقسم أهل العالم ، وعين قانو نا لتعديد الفرق ، وشرط على نفسه فقال : , وشرطى على نفسى أن أورد مذهب كل فرقة على ما وجدته في كتهم من غير تعصب المراولا كشر علمهم، دون أن أبين صحيحه من فاسده ، وأعين حقه من باطله ، وكما يقول عن المذاهب جميعا . . . « نذكر أربابها وأصحابها ، وننقل مآخذها ومصادرها عن كتب طائفة طائفة على موجب اصطلاحاتها بعد الوقوف على مناهجها والفحص الشديد عن مبادئها وعواقها ، . و لكنه يضطر في قليل من الأحيان إلى الاعتماد على المصادر الناطقة ؛ أعنى : يأخذ عن رؤساء الفرق المعاصرين أو المتخصصين إن لم يجد مكتوبا ، أو إن لم يطمئن إلى مَكتوب ، فنراه يناقش ، ويناظر ، ويساهل . . ومع هذا فإن خرج على منهجه رسم المنهاج الجديد وسجله ؛ وهو دائمًا إلى أدق وأعمق . . .

۸ — هذا كله لا يعنى و الشهرستانى ، من أن تكون له بعض هنات لا تكمل أصابع اليد الواحدة ، وقد تكون هذه الهنات حسنات من زاوية أخرى ، وعلى كل فهذه الهنات لا تمس الأمانة العلمية ، وبحسبنا الآن أن نستمع إلى بعض من أجروا تجاربهم على الشهرستانى وأصدروا أحكامهم ، وهذه بعض أقوالهم:

يقول وهاربركر ، الألمانى النصرانى : و إن الشهرستانى يتبت أنه رجل ذو ذوق راق باختيار المادة ، وأنه موفق فى ترتيبها توفيقاً كبيراً . . . وحسبنا أن نقيس على الجزء الخاص بالمسيحية ـ وهو الجزء الذى يعرفه معظم القراء \_ (فى ألمانيا طبعاً ) سائر الأجزاء لنحكم بدقة على ماكتبه الشهرستانى وسلامة أحكامه، وأنه اعتمد فيها دونه على مصادر مكتوبة ، وعلى أبحاث علمية حقيقية ».

ويقول الآب ويوسف العضم، اليسوعي، بعدأن حقق الجزء الخاص بالنصارى وعلق عليه وكتب له مقدمة يقول فيها: « وتحقيقا لهذا الغرض لجأ المؤلف إلى كتب المسيحيين يتفهم معتقدهم وينقل عنهم ؛ فجاء كلامه في كثير من المواضع ترديداً لكلامهم، وعباراته ترجيعاً لعباراتهم ...وقد دل دلالة صادقة على الفروق، وحرص على ذكر مصطلحاتهم التي أخذها من كتبهم لجاء هذا برهانا على اطلاعه وأمانته في النقل » .

ويقول , كارادى فو , عن الشهرستانى أيضا : , وهو بالنسبة لتحليل المذاهب كاندقيقا جداً ، وموضوعيا للغاية بصقة عامة ، ثم يقول عنه فى كتابه عن ابن سينا ، وإن أهم مصادرنا عن عصر ما قبل ابن سينا هى تلك المجموعة القيمة التى كتبها الشهرستانى، ذلك المؤرخ العظيم للحياة الفكرية فى العصر الإسلامى ، وقد خصص لعدد عظيم من فرق المعتزلة فصولا قيمة جديرة بالثقة ، خصوصا عند من رأى بعد التجربة الدقيقة أن كتابته عن ابن سينا كانت فى غاية الضبط ؛ فإذا قسنا فصوله عن المعتزلة بمقالاته عن ابن سينا تبينت لنا الدقة التى توجب الثقة ، والفضل ما شهدبه الغير . أما نحن فقد اختبرنا كثيراً من أجزاء الكتاب وقارناها ، فوجدنا الدقة التى تدعو إلى الثقة التامة .

وأظن أنه يكنى لتقديم هذا الكتاب أن يشعر الإنسان أنه منه أمام عوالم
 في عالم ، (وأكوان) في كتاب ، وأن يعلم أن هذا الكتاب قد طو"ف بالعالمأو كاد..
 وما ظنك بكتاب رحبت به معظم الجمات ، و تلقفته شتى اللغات ؛ فظهرت له
 كثير من الترجمات فضلا عن مختلف الطبعات . .

- ١ فظهرت له ترجمة فارسية بأصفهان سنة ٨٤٣ ه ( ١٤٣٩ م ) ألافضل الدين .
- ۲ رأخرى فى لاهور بالهذه سنة ١٠٢١ه (١٦١٢ م) ترجمة مصطنى خالق داد الهاشمى.
- ٣ ـــ وظهر ضمن مجموعة ﴿ بَكُوكُ ﴾ العظيمة بلندن سنة ١٠٥٩ ه (١٦٤٩ م ) .
  - ع \_ وترجمه إلى التركية نوح بن مصطفى المتوفى سنة ١٠٧٠ ه (١٦٥٩م) .
- و نشره, کیورتن، بلندن سنة ۱۲۵۸ (۱۸۶۲م) ، سنة ۱۲۲۳ه (۱۸۶۲م).
- ۳ مطبع بمدینة , هلا ، باللغة الألمانیة ترجه , هاربرکر ، سنة ۱۲۹۷ هـ
   ۱۸۵۰ م) .
  - ٧ ــ وطبع باللغة التركية باستانبول سنة ١٢٧٩ ه ( ١٨٦٢ م ) .
    - ۸ ثم ظهر فی بمبای بالهند سنة ۱۳۱۶ ه (۱۸۹۳ م).
  - ه ( ۱۹۰۵ میلی ید , جبریللی ، سته ۱۳۲۶ ه ( ۱۹۰۵ م ) .
  - ١٠ ــ وأخيراً ــ وليس آخراً ــ طبع في ليرج سنة ١٣٤٣ هـ ( ١٩٢٣ م ) .

هذا كله على الرغم من طبعات مصر المتعددة المشوعة ، والتي ظهرت متأخرة كثيرا بكل أسف .

هذا هو التقدير العملي لهذا الكتاب ، أما التقدير القولى ، فيكني أن نستمع إلى , هار بركر ، الألماني يقول : , والكتاب الذي يشار إليه باعتباره مرجعاً أساسياً هوكتاب الملل والنحل للشهرستاني .

الحق أن العصر الذي عاش فيه الشهرستاني كان من أهم الدوافع لهذه العبقرية الفذة أن تلم شعث المتفرق ، وتجمع شتات المتمزق من أصول الفرق والمذاهب ، وما كان لهذه المهمة العظمى غير الشهرستاني ، فقد كانت الرقعة الإسلامية في عصره متشابكة متجاذبة على ترامى أطرافها ، وتباين حكامها : العباسيون يحاولون استرجاع نفوذهم ويطعنون في نسب الفاطميين ، والفاطميون يحاولون نشر

دعوتهم ، و بسط سلطانهم ، و يتجاذب الفريقان مكة و المدينة و بلاد الشام و المغرب و الاندلس ، و الباطنيون ينشرون الدعوة الجديدة للفاطميين ، و غيرهم و غيرهم . . . و يقوم التخاصم و التراشق بالالفاظ و السهام و السكاكين على قدم و ساق ، و ينشط التكفير و التفسيق ، و يحاول كل الطعن على خصمه بقدر ما نتسع له مقدرته ، فتؤلف الكتب للطعن و التشهير ، و يحاول كل فريق جذب السلطان إليه ، و يحاول كل سلطان الانتصار بفريق من الفقهاء ، و تجد مذاهب جديدة ، و تلبس المذاهب القديمة أردية جديدة ، و الترك و الروم و الفرنج مع كل هذا يحادبون بالسيوف و الافكار و الاقلام . . . و تضيع بين كل هذا و ذاك قواعد المذاهب وأصول الفرق ، و تحرق الكتب ، فكان و لابد من سجل يحوى أصول ها تيك المذاهب وقواعدها بأمانة و دقة ، ليجمع مقالات الكل و مذاهب الجميع . و قد كان الشهرستاني جامع ذلك السجل الخالد المائة و عق و إخلاص في هذا الكتاب .

وقد فصلنا القول على هذا كله وغيره في كتابنا « المدخل إلى كتاب الملل والنحل ، .

 وأخطو بقدمه ، ثم أخذنا نتصفح كتابه و نتدارسه : مبتكرين فهارسه ، منفردين بتقسيمه وتجزيئه و تبويبه و تفصيله ، مغربلين منظفين ، مطبقين كل ما رسمناه من قواعد , التخريج العلمى ، حتى خرجناه نتى الإهاب ، حسن الجلباب ، يؤتى أكله كل حين بإذن ربه ، بعد أن بينا أن أول ما يلفت النظر فى أمر , التخريج العلمى ، اضطراب أمره لدى القائمين به ، وارتعاش حبله فى يد القابضين عليه ، فينا نرى المبالغ فى الإفراط ، إذ نرى المبالغ فى التفريط ، وبين هذا وذاك نرى أفواجا سلكوا طرائق قددا ، وقد عرضت عشرين نموذجا لكبار المستشرقين والشرقين .

١٦ ــ اعتمدت فى , تخريج هـذا الكتاب , على اثنتى عشرة بجموعة من أصوله ، منها ثلاث بجموعات مطبوعة . وتسع مجموعات مخطوطة . فصلت القول فها وبينت قيمتها النقدية فى الطبعة الأولى .

و لعل من الواجب علينا أن ننبه القرآم إلى أن كل الطبعات ، وكل الترجمات ، وجل المخطوطات لهذا الكتاب قد سقط منها , مقالة زردشت في المبادى ، التي نقلها الشهرستاني عرب الجهاني ، وهو موضوع خطير وجديد لم نعثر عليه بعد في مصدر آخر ، وقد شغل هذا السقط ست صفحات ، من صفحة ٢١٩ ــ ٢٢٤ .

وأن كل الطبعات ، وكل الترجمات والغالبية الغالبة من المخطوطات ، لم تستطع انوصول إلى المقدمة التي قدم بها , الشهرستاني ، كتابه هذا للوزير , نصير الدين ، تلك المقدمة الجليلة التي تنفرد بمباحث قيمة ، منها التهدى إلى تحديد زمن تأليف الكتاب ، وإثبات مذهب الشهرستاني الاعتقادي ، والنص على اسم الكتاب ، وسبب هذه التسمية .

وهذه حقائق قيمة ، وضرورية ، ما كان لباحث كائن من كان أن يقطع بها بل ولما استطعنا نحن ذلك ، لولا ها تيك المقدمة التي شغلت ثلاث صفحات من حواشي الكتاب من الطبعة الأولى ، ولكنا آثر نا حذفها من هذه الطبعة ؛ إذ سبق لنا الإفادة منها مرة أخرى في مجلة الأزهر . فضلا عن السقطات والتشريهات والاخطاء التي تشيع فيها جميعاً، قصيرة حينا ، وطويلة متعبة أحيانا .

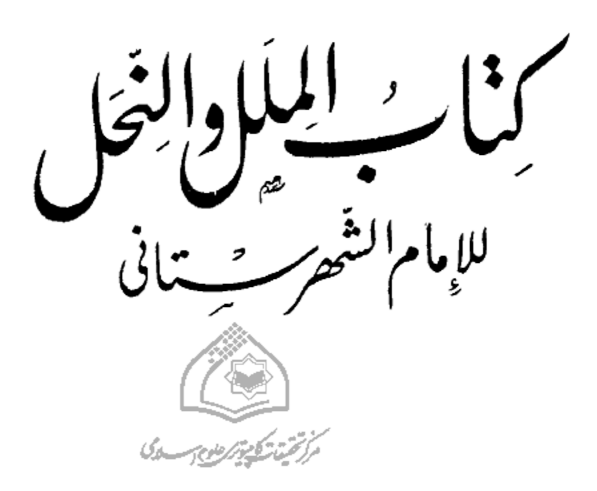
ويعلم من بيده مفاتيح النبر وما يخنى ، كم واصلت الليل بالنهار والنهار بالليل : باحثا ، مفتشا ، منقبا . . . حول نص أرجح ، أو علم أصبط ،أو اصطلاح أتكنه ، أو كلمة أتعقب ، وكم واجهت نصوص الدكتاب جميعا بعضها ببعض : جملة جملة ، وكلمة كلمة ، وحرفا حرفا . . . مستلهما المؤلف نفسه ، متسمعا جرسه وهمسه معرضا عن غير ذلك : من اختلافات تثقل الكتاب . وتشق على القارى م ، ماراً بلغو النساخ والمتعالمين مر الكرام . بعد أن أقف على هذا اللغو طويلا ، وبعد أن أقلب فيه أوجه النظر . وأدير عليه وجوه البحث ، فلا أجد فيه غنام، ولا أعرف له وجها ، كما أبعدت مناما لا فائدة ترجى منه .

ثم ابتكرنا له تقسيما علمياً يو افق دوح العصر ويرضى عنه المؤلف ، فوقع الكتماب فى قسمين ، فى سبعة أجزاء، فى خسة وعشرين بابا، فى ما ثة واثنين وعشرين فصلا ، نثرناها فى أماكنها وجمعناها فى «الفهرس الإجمالى لمحتويات الكتاب ، .

وبهذا نستطيع أن نقدم ذلك الكتاب نفسه \_ دون أن نفرض رأينا فرضاً \_ لجهورالمثقفين من القراء ، بعدأن بذلنا فيه طويل وقتنا لنحفظ عليهم وقتهم ، هؤلاء إنما نقدم لهم المتن نقيا خالصا ... وحسبنا أن نتعب و نتعب للريح هؤلاء وهؤلاء، وأن يظهر هذا الكتاب بهذا , التخريج ، ليكون مرجعا يعتمد عليه علميا ، ويطمأن إلى نصه .

والله نسأل أن يخلص للحق نيتنا ، ويمحض للخير غايتنا ، ويوفقنا لخدمة العلم والدين ٢

حداثق شبرا { ٦٦ من شوال سنة ١٣٧٥ ه . محمَدِين فتح الِلَّهَ بَرُّ ان ١٩٥٦ من مايو سنة ١٩٥٦ م . محمَدِين فتح الِلَّهَ بَرُّ ان



القسيتيم الأول

المعنى المحديد المحديد المحديد المحديد المحديد المحديد المحديد المحديد المحدود المحدود المحدود المحدود المحدود

الحمد لله حمد الشاكرين بجميع محامده كلها على جميع فعائه كلها ؛ حمداً كثيراً طيداً مباركا كما هو أهله ، وصلى الله على محمد المصطفى رسول الرحمة خاتم النبيين ، وعلى آله الطيبين الطاهرين ؛ صلاة دائمة بركتها إلى يوم الدين ، كاصلى على إبراهيم وعلى آل إبراهيم ، إنه حميد بجيد .

و بعد ؛ فلما وفقنى الله تعالى لمطالعة مقالات أهل العالم من أرباب الديانات والملل ، وأهل الأهواء والنحل ، والوقوف على مصادرها ومواردها ، واقتناص أوانسها وشواردها . . . أردت أن أجمع ذلك فى مختصر يحوى : جميع ما تدين به المتدينون ، وانتحله المنتحلون ؛ عبرة لمن استبصر ، واستبصاراً لمن اعتبر .

وقبل الخوض فيا هو الغرض لا بد من أن أقدم خمس مقدمات : المقدمة الأولى : في بيان أقسام أهل العالم جملة المقدمة الثانية : في تعيين قانون يبني عليه تعديد الفرق الإسلامية . المقدمة الثالثة : في بيان أول شبهة وقعت في الحليقة ، ومن مصدرها ، ومن مظهرها . المقدمة الرابعة : في بيان أول شبهة وقعت في المله الإسلامية ، وكيفية انشعابها ، ومن مصدرها ، ومن مظهرها . المقدمة الحامسة : في بيان السبب الذي أوجب ترتيب هذا الكتاب على طريق الحساب .

### المقدمة الأولى

#### فى بيان تقسيم أهل العالم جملة مرسلة

من الناس من قسم أهل العـالم بحسب الأقاليم السبعة ، وأعطى أهل كل إقليم حظه ، من اختلاف الطبائع والأنفس ؛ التي تدل علما الالوان والآلسن .

ومنهم من قسمهم بحسب الأقطار الأربعة ، التي هي : الشرق ، والغرب ، والجنوب ، والشمال ؛ ووفر على كل قطر حقه من اختلاف الطبائع ، وتباين الشرائع .

ومنهم من قسمهم بحسب الأمم ؛ فقال : كبار الأمم أربعة : العرب ، والعجم والروم ، والهند . ثم زاوج بين أمة وأمة ؛ فذكر أن العرب والهند يتقاربان على مذهب واحد ، وأكثر ميلهم إلى تقرير خواص الأشياء ، والحكم بأحكام الماهيات والحقائق ، واستعال الأمور الروحانية . والروم والعجم يتقاربان على مذهب واحد ، وأكثر ميلهم إلى تقرير طبائع الأشياء ، والحكم بأحكام الكيفيات والكميات ، واستعال الأمور الجسمانية .

ومنهم من قسمهم بحسب الآراء والمذاهب ؛ وذلك غرضنا في تأليف هذا الكتاب .

وهم منقسمون بالقسمة الصحيحة الأولى ، إلى : أهل الديانات والملل ، وأهل الأهواء والنحل .

فأرباب الديانات مطلقاً ؛ مثل له المحوس، واليهود ، والنصارى ، والمسلمين . وأهل الأهواء والآراء ؛ مثل من الفلاسفة ، والدهرية ، والصابئة ، والمراحمة . وعبدة الكواكب والأوثان ، والبراحمة .

ويفترق كل منهم فرقاً ؛ فأهل الأهواء ليست تنضبط مقالاتهم فى عدد معلوم . وأهل الديا نات قد انحصرت مذاهبهم ، بحكم الخبر الوارد فيها ، فافترقت المجوس على سبعين فرقة ، والنصارى على اثنتين وسبعين فرقة ، والنصارى على اثنتين وسبعين فرقة ، والمسلمون على ثلاث وسبعين فرقة .

والناجية أبداً من الفرق واحدة ؛ إذ الحق من القضيتين المتقابلتين في واحدة ؛ ولا يجوز أن يحكون قضيتان متناقضتان متقابلتان \_ على شرائط التقابل \_ إلا وأن تقتسها الصدق والكذب ، فيكون الحق في إحداهما دون الاخرى . ومن المحال الحكم على المتخاصين المتضادين في أصول المعقولات بأنهما محقان صادقان . وإذا كان الحق في كل مسألة عقلية واحداً ، فالحق في جميع المسائل يجب أن يكون مع فرقة واحدة .

وإنما عرفنا هذا بالسمع ، وعنه أخبر والتزيل ، فى قوله عز وجل :
و عن خلفنا أمة يهدون بالحق و به يعدلون ، ، وأخبر النبي عليه السلام :
ستفترق أمتى على ثلاث وسبعين فرقة ، الناجية منهم واحدة والباقون هلكى ، .
قيل : ومن الناجية ؟ قال : وأهل السنة والجماعة ، قيل : وما السنة والجماعة ؟ قال :
و ما أنا عليه اليوم وأصحابى ،

وقال عليه السلام: « لاتزال طائفة من أمتى ظاهرين على الحق إلى يوم القيامة ، وقال عليه السلام: « لا تجتمع أمتى على ضلالة ، ·

#### المقدمة الثانية

#### في تعيين قانون يبني عليه تعديد الفرق الإسلامية

اعلم أن لاصحاب المقالات طرقا في تعديد الفرق الإسلامية لا على قانون مستند إلى أصل و نص ، ولا على قاعدة مخبرة عن الوجود؛ فما وجدت مصنفين منهم متفقين على منهاج واحد في تعديد الفرق .

ومن المعلوم الذي لا مراء فيه ، أن ليس كل من تميز عن غيره بمقالة ما في مسألة ما عد صاحب مقالة ، وإلا فتكاد تخرج المقالات عن حدد الحصر والعد ، ويكون من انفرد بمسألة في أحكام الجواهر مثلا ، معدودا في عداد أصحاب المقالات . فلا بد إذا من ضابط في مسائل هي أصول وقواعد يكون الاختلاف فها اختلافاً يعتبر مقالة ، ويعد صاحبه صاحب مقالة .

وما وجدت لاحد من أرباب المقالات عناية بتقرير هذا الضابط ؛ إلا أنهم استرسلوا في إيراد مذاهب الامة كيف اتفق ، وعلى الوجه الذي وجد ؛ لا على قانون مستقر ، وأصل مستمر .

فاجتهدت على ما تيسر من التقدير ، وتقدر من التيسير ، حتى حصرتها فى أربع قواعد ، هي الأصول الكبار : القاعدة الأولى: الصفات والتوحيد فيها. وهى تشتمل على مسائل: الصفات الأزلية ؛ إثباتاً عند جماعة ، و نفياً عند جماعة ، و بيان صفات الذات وصفات الفعل ، وما يجب لله تعالى ، وما يجوز عليه ، وما يستحيل . وفيها الحلاف بين : الاشعرية ، والكرامية ، والمجسمة ، والمعتزلة .

القاعدة الثانية: القدر والعدل فيه . وهى تشتمل على مسائل: القضاء والقدر ، والجبر والكسب ، وإرادة الخير والشر ، والمقدور والمعلوم ؛ إثباتاً عند جماعة ، ونفيسا عند جماعة . وفيها الخلاف بين : القدرية ، والنجارية ، والجبرية ، والأشعرية ، والكرامية .

القاعدة الثالثة: الوعد والوعيد، والأسماء والأحكام. وهي تشتمل على مسائل: الإيمان، والتوبة، والوعيد، والإرجاب والتكفير، والتضليل؛ إثباتاً على وجه عندجماعة، ونفياً عندجماعة. وفها الخلاف بين: المرجئة، والوعيدية، والمعتزلة والاشعرية، والكرامية.

القاعدة الرابعة: السمع والعقل ، والرسالة والإمامة . وهي تشتمل على مسائل : التحسين والتقبيح ، والصلاح والاصلح ، واللطف ، والعصمة في النبوة ، وشرأ تط الإمامة ، نصاً عند جماعة ، وإجماعاً عند جماعة ، وكيفية انتقالها على مذهب من قال بالنص ، وكيفية إثباتها على مذهب من قال بالإجماع . والحلاف فيها بين : الشيعة ، والحوارج ، والمعتزلة ، والكرامية ، والاشعرية .

فإذا وجدنا انفراد واحد من أنمة الأمة بمقالة من هذه القواعد، عددنا مقالته مذهباً ، وجماعته فرقة ، وإن وجدنا واحداً انفرد بمسألة فلا نجعل مقالته مذهبا وجماعته فرقة ، بل نجعله مندرجا تحت واحد بمن وافق سواها مقالته ، ورددنا باقى مقالاته إلى الفروع التى لا تعد مذهبا مفرداً ، فلا تذهب المقالات إلى غير النهاية . فإذا تعينت المسائل التى هى قواعد الخلاف ، تبينت أقسام الفرق الإسلامية ، وانحصرت كبارها فى أربع ، بعد أن تداخل بعضها فى بعض .

كبار الفرق الإسلامية: أربع: القدرية، الصفاتية، الحوارج، الشيعة. ثم يتركب بعضها مع بعض، ويتشعب عن كل فرقة أصناف، فتصل إلى ثلاث وسبعين فرقة.

ولاصحاب كتب المقالات طريقان فى الترتيب: أحدهما: انهم وضعوا المسائل مولا، ثم أوردوا فى كل مسألة مذهب طائفة طائفة ، وفرقة فرقة . والثانى : أنهم وضعوا الرجال وأصحاب المقالات أصولا، ثم أوردوا مذاهبهم فى مسألة مسألة. وترتيب هذا المختصر على الطريقة الاخيرة ؛ لأنى وجدتها أضبط للاقسام ، وأليق بياب الحساب .

وشرطى على نفسى أن أورد مذهبكل فرقة على ما وجدته فى كتبهم ، من غير تعصب لهم ، ولاكسر عليهم ، دون أن أوين صحيحه من فاسده ، وأعين حقه من باطله ، وإن كان لا يخنى على الأفهام الذكية فى مدارج الدلائل العقلية : لمحات الحق ، و نفحات الباطل ، و بالله التوفيق رسي من

#### المقدمة الثالثة

### فى بيان أول شبهة وقعت فى الحليقة ، ومن مصدرها فى الأول ومن مظهرها فى الآخر

اعلم أن أول شبهة وقعت فى الخليقة : شبهة , إبليس , لعنه الله ؛ ومصدرها : استبداده بالرأى فى مقابلة النص ، واختياره الهوى فى معارضة الآمر ، واستكباره بالمادة التى خلق منها وهى النار على مادة آدم عليه السلام وهى الطين .

وانشعبت من هذه الشبهة سبع شبهات ، وسارت فى الحليقة ، وسرت فى أذهان الناس حتى صارت مذاهب بدعة و ضلالة. و تلك الشبهات مسطورة فى شرح الاناجيل الاربعة : إنجيل لوقا ، ومارقوس ، ويوحنا ، ومتى ؛ ومذكورة فى التوراة متفرقة على شكل مناظرات بينه وبين الملائكة ، بعد الأمر بالسجود ، والامتناع منه .

قال ... كما نقل عنه ... : إنى سلمت أن البارى تعالى إلهى وإله الخلق عالم قادر ولا يسأل عن قدرته ومشيئته ، وأنه مهما أراد شيئاً قال له : كن، فيكون ، وهو حكيم ؛ إلا أنه يتوجه على مساق حكمته أسئلة ، قالت الملائكة : ما هى ؟ وكم هى ؟ قال لعنه الله : سبع :

الأول منها: أنه قد علم قبل خلق أى شىء يصدر عنى و يحصل منى ؛ فلم خلقنى أولا؟ وما الحكمة فى خلقه إماى؟!

والثانى: إذ خلقنى على مقتضى إرادته ومشيئته ؛ فلم كلفنى بمعرفته وطاعته ؟ وما الحسكمة فى هذا التكليف بعد أن لا ينتفع بطاعة ولا يتضرر بمعصية ؟!

والثالث: إذ خلقني، وكلفني فالتزمت تكليفه بالمعرفة والطاعة فعرفت وأطعت، فلم كلفني بطاعة آدم والسجود له؟ وما الحكمة في هذا التكليف على الخصوص بعد أن لا يزيد ذلك في معرفتي وطاعتي إياه؟ ا

والرابع: إذ خلقنى ، وكلفنى على الاطلاق ، وكلفنى بهــــذا التكليف على الخصوص؛ فإذا لم أسجد لآدم ، فلم لعننى وأخرجنى من الجنة ؟ وما الحكمة فى ذلك بعد أن لم أر تكب قبيحاً إلا قولى : لا أسجد إلا لك ؟!

والخامس: إذ خلقنى، وكلفنى مطلقاً ، وخصوصاً ، فلم أطع فلعننى وطردنى ؛ فلم طرقنى إلى آدم حتى دخلت الجنة ثانيا وغررته بوسوستى ، فأكل من الشجرة المنهى عنها ، وأخرجه من الجنة مغى ؟ وما الحسكمة فى ذلك بعد أن لو منعنى من دخول الجنة لاستراح منى آدم ، و بتى خالداً فها ؟!

والسادس: إذ خلقنى، وكلفنى عموما، وخصوصاً، ولعننى، ثم طرقنى إلى الجنة وكانت الخصومة بينى وبين آدم ؛ فلم سلطنى على أولاده حتى أراهم من حيث لا يروننى، وتؤثر فهم وسوستى ولا يؤثر في حولهم وقوتهم وقدرتهم واستطاعتهم؟ وما الحكمة فى ذلك بعد أن لو خلقهم على الفطرة دون من يحتالهم عنها فيعيشوا طاهرين سامعين مطيعين... كان أحرى بهم، وأليق بالحكة ؟!

والسابع: سلمت هذا كله: خلقنى ، وكلفنى مطلقاً ومقيداً ، وإذ لم أطع لعننى وطردنى ، وإذ أردت دخول الجنة مكننى وطرقنى ، وإذ عملت عملى أخرجنى ثم سلطنى على بنى آدم ، فلم إذ استمهلته أمهلنى ، فقلت : «أنظرنى إلى يوم يبعثون ، قال : «إنك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم ، ؟ وما الحكمة فى ذلك بعد أن لو أهلكنى فى الحال استراح آدم والحلق منى وما يتى شر ما فى العالم ؟ أليس يقاء العالم على نظام الحير خيراً من امتزاجه بالشر؟!

قال : فهذه حجتى على ما ادعيته فى كل مسألة .

قال شارح الإنجيل: فأوحى الله تعالى إلى الملائكة عليهم السلام قولوا له: إذك في تسليمك الأول: أنى إلهك وإله الحلق، غير صادق ولا مخلص: إذ لوصدقت: أنى إله العالمين ما احتكمت على وبارة فأنا الله الذي لا إله إلا أنا: لا أسأل عما أفعل، والحلق مسئولون وهذا الذي ذكرته مذكور في التوراة ومسطور في الإنجيل على الوجه الذي في كريم على الوجه الذي في كريم المناسبين

وكنت برهة من الزمان أتفكر وأقول: من المعلوم الذي لامرية فيه أن كل شبهة وقعت لبني آدم، فإنما وقعت من إضلال الشيطان الرجيم ووساوسه، ونشأت من شبهاته، وإذا كانت الشبهات محصورة في سبع: عادت كبار البدع والضلالات إلى سبع، ولا يحوز أن تعدو شبهات فرق الزيغ والكفر والضلال هذه الشبهات وإن اختلفت العبارات وتباينت الطرق؛ فإنها بالنسبة إلى أنواع الصلالات كالبذور وترجع جملتها إلى إنكار الأمر بعد الاعتراف بالحق، وإلى الجنوح إلى الهوى في مقابلة النص.

هذا! ومن جادل: نوحا، وهودا، وصالحا، وإبراهيم، ولوطا، وشعيباً، وموسى. وعيسى، ومحمداً صلوات الله عليهم أجمعين كلهم نسجوا على منوال اللعين الأول في إظهار شبهاته، وحاصلها يرجع إلى: دفع التكليف عن أنفسهم، وجحد أصحاب الشرائح والتكاليف بأسرهم؛ إذ لافرق بين قولهم، أبشر يهدوننا، وبين

قوله: «أسجد لمن خلقت طينا ». وعن هذا صار مفصل الخلاف ، ومحز الافتراق ما هو في قوله تعالى: « وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشراً رسولا ». فبين أن المانع من الإيمان هو هذا المعنى ؛ كما قال المتقدم في الأول: «ما منعك أن لا تسجد إذ أمرتك ؟ قال أنا خير منه خلقتنى من نار وخلقته من طين » وقال المتأخر من ذريته كما قال المتقدم: « أنا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يبين ». وكذلك لو تعقبنا أقوال المتقدمين منهم وجدناها مطابقة لا قوال المتأخرين: «كذلك قال الدين من قبلهم مثل قولهم ، وحدناها مطابقة لا قوال المتأخرين: «كذلك قال الدين من قبلهم مثل قولهم ، ترها كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل ».

فاللعين الأول لما حكم العقل على من لا يحكم عليه العقل ، لزمه أن يجرى حكم الخالق في ال

فثار من الشبهة الأولى مذاهب: الحلولية ، والتناسخية ، والمشبهة ، والغلاة من الروافض ؛ حيث غلوا في حق شخص من الأشخاص ، حتى وصفوه بأوصاف الإله. و ثار من الشبهة الثانية مذاهب: القدرية ، والجبرية ، والمجسمة ؛ حيث قصروا في وصفوه تعالى ، حتى وصفوه بصفات المخلوقين .

فالمعتزلة مشبمة الأفعال ، والمشبهة حلولية الصفات ، وكل واحد منهم أعور بأى عينيه شاء ؛ فإن من قال : إنما يحسن منه ما يحسن منا ويقبح منه ما يقبح منا فقد شبه الخال بالحلق ؛ ومن قال : يوصف البازى تعالى بما يوصف به الخلق أويوصف الحلق عن الحق. وسنخ القدرية (۱) طلب العلة في كل شيء ، وذاك من سنخ اللعين الأول ؛ إذ طلب العلة في الخلق أولا، والحكمة في التكليف ثانيا ، والفائدة في تكليف السجود لآدم عليه السلام ثالثا . وعنه نشأ مذهب الحوارج ؛ إذ لا فرق بين قولهم : لاحكم إلا لله ولا نحكم الرجال ، وبين قوله : لا أسجد إلا لك ، وأاسجد لبشر خلقته من صلصال من حماً مسنون ، .

السلخ بكسر السين وسكون الثون : الأصل والمنبع .

وأنت ترى إذا نظرت أن هذه الشبهات كلها ناشئة من شبهات اللعين الأول، و تلك فى الأول مصدرها، وهذه فى الآخر مظهرها. وإليه أشار التنزيل فى قوله تعالى: , ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه لـكم عدو مبين،

وشبه النبى صلى الله عليه وسلم كل فرقة ضالة من هذه الأمة ، بأمة ضالة من الأمم السالفة ؛ فقال : « المشبهة يهود هذه الأمة ، وقال : « المشبهة يهود هذه الأمة ، والروافض نصاراها ، وقال عليه الصلاة والسلام جملة : « لتسلكن سبل الأمم قبلكم حذو القذة بالقذة (۱) والنعل بالنعل ، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه » .

#### المقدمة الرابعة

فى بيان أول شبهة وقعت فى الملة الإسلامية ، وكيفية انشعابها ، ومن مصدرها ، ومن مظهرها

وكما قررنا أن الشبهات التى وقعت فى آخر الزمان هى بعينها تلك الشبهات التى وقعت فى أول الزمان ؛ كذلك يمكن أن نقرر فى زمان كل نبى، ودور كل صاحب ملة وشريعة: أن شبهات أمته فى آخر زمانه ناشئة من شبهات خصاء أول زمانه من الكفار والملحدين وأكثرها من المنافقين ، وإن خنى علينا ذلك فى الامم السالفة لتمادى الزمان ، فلم يخف فى هذه الامة : أن شبهاتها نشأت كلها من شبهات منافقى

<sup>(</sup> ١ ) القدَّة [ بضم المقاف وتشديد الدَّالُ المُفتوحة ] : ريش نسهم، جمَّها قدَّدُ بضم فَقتح .

زمن النبي عليه السلام ؛ إذ لم يرضوا بحكمه فيما كان يأمر وينهى ، وشرعوا فيما لا مسرح للفكر فيه ولا مسرى ، وسألوا عما منعوا من الحوض فيه والسؤال عنه وجادلوا بالباطل فيما لا يجوز الجدال فيه .

اعتبر حديث ذى الخويصرة التميمى ؛ إذ قال : , اعدل يا محمد ؛ فإنك لم تعدل ، حتى قال عليه السلام : , إن لم أعدل فن يعدل ، ؟ فعاود اللعين وقال : , هذه قسمة ما أريد بها وجه الله تعالى ، وذلك حروج صريح على النبي عليه السلام ، ولو صار من اعترض على الإمام الحق خارجياً ، فن اعترض على الرسول أحق بأن يكون خارجياً . أو ليس ذلك قولا بتحسين العقل و تقبيحه ، وحكما بالهوى فى مقابلة النص ، واستكباراً على الأمر بقياس العقل ؟ ! حتى قال عليه السلام : , سيخرج من ضئضى الرجل قوم يمرقون من الدين ؛ كما يمرق السهم من الرمية ... ،

واعتبر حال طائفة أخرى من المنافقين يؤم أحدا ؛ إذ قالوا : « هل لنا من الأمر من شي . ، ؟ وقولهم : « لو كان لنسا من الأمر شي . ما قتلنا همنا ، وقولهم : « لو كانوا عندنا ما ما توا وما قتلوا ، ؛ فهل ذلك إلا تصريح بالقدر ؟ . وقول طائفة ، من المشركين : « لو شا . الله ما عبدنا من دو نه من شي ، ، ؛ وقول طائفة : « أنطعم من لو يشا . الله أطعمه ، ؛ فهل ذلك إلا تصريح بالجبر ؟

واعتبر حال طائفة أخرى ؛ حيث جادلوا في ذات الله ؛ تفكراً في جلاله ، وتصرفا في أفعاله ، حتى منعهم وخوفهم بقوله تعالى : ، ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء وهم يجادلون في الله وهو شديد المحال ، . فهذا ما كان في زمانه عليه السلام وهو على شوكته وقوته وصحة بدنه ، والمنافقون يخادعون ؛ فيظهرون السلام ويبطنون الكفر ؛ وإنما يظهر نفاقهم بالاعتراض في كل وقت على حركاته وسكناته ، فصارت الاعتراضات كالبذور ، وظهرت منها الشبهات كالزروع .

<sup>(</sup>١) الضَّئضيء: الأصل والمعدن، أو كثرة النسل. والمراد: من صلب هذا الرجل وذريته .

وأما الاختلافات الواقعة فى حال مرضه عليه السلام وبعد وفاته بين الصحابة رضى الله عنهم ، فهى اختلافات اجتهادية كاقيل ، كان غرضهم منها: إقامة مراسم الشرع ، وإدامة مناهج الدين .

فأول تنازع وقع فى مرضه عليه السلام فيما رواه الإمام أبو عبد الله محمد بن إسماعيل البخارى بإسناده عن عبد الله بن عباس رضى الله عنه قال : « لما اشستد بالنبي صلى الله عليه وسلم مرضه الذى مات فيه ، قال : « إنتونى بدواة وقرطاس أكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدى » . فقال عمر : رضى الله عنه : « إن رسسول الله عليه وسلم ـ قد غلبه الوجع ، حسبنا كتاب الله ، وكثر اللغط ؛ فقال النبي صلى الله عليه وسلم : « قوموا عنى ، لا ينبغى عندى التنازع » . قال ابن عباس : « الرزية كل الرزية ما حال بيننا و بين كتاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، !

الحلاف الثانى: فى مرضه ،أنه قال زريجزوا جيش أسامة ، لعن الله من تخلف عنه ، فقال قوم : يجب علينا امتثال أمره ، وأسامة قد برز من المدينة ، وقال قوم : قد اشتد مرض النبي عليه السلام فلا تسع قلوبنا مفارقته ، والحالة هذه ، فنصبر حتى نبصر أى شى م يكون من أمره .

وإنما أوردت هذين التنازعين ؛ لأن المخالفين ربما عدوا ذلك من الخلافات المؤثرة في أمر الدين، وليس كذلك ؛ وإنما كان الغرض كله : إقامة مراسم الشرع في حال تزلزل القلوب ، وتسكين نائرة الفتنة المؤثرة (١) عند تقلب الأمور .

الحلاف الثالث: في موته عليه السلام ؛ قال عمر بن الحطاب: من قال : إن محمدا قد مات قتته بسيني هذا ؛ وإنما رفع إلى السماء ، كا رفع عيسى عليه السلام ، وقال أبو بكر بن أبي قحافة رضى الله عنه : « من كان يعبد محمدا فإن محمدا قد مات ، ومن كان يعبد إله محمد ، فإن إله محمد حي لم يمت ولن يموت ،

<sup>(</sup>١) النائرة : الفتنة الحادثة، والعداوة ، ونار الحرب ؛ وناثرتها : عمرها وهيجها .

وقرأ قول الله سبحانه وتعالى : « وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل ، أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ؟ ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً ، وسيجزى الله الشاكرين ، . فرجع القوم إلى قوله ، وقال عمر رضى الله عنه : «كأنى ما سمعت هذه الآية حتى قرأها أبو بكر ، .

الخلاف الرابع: في موضع دفنه عليه السلام: أراد أهل مكة من المهاجرين رده إلى مكة ؛ لأنها مسقط رأسه ، ومأنس نفسه ، وموطى قدمه ، وموطن أهله ، وموقع رحله . وأراد أهل المدينة من الأنصار دفنه بالمدينة ؛ لانها دار هجرته ، ومدار نصرته . وأرادت جماعة نقله إلى بيت المقدس ؛ لأنه موضع دفن الأنبياء عليهم السلام ومنه معراجه إلى الساء . ثم اتفقوا على دفنه بالمدينة ؛ لما روى عنه ـ عليه السلام \_ : « الأنبياء يدفنون حيث يموتون ، .

الخلاف الخامس: في الإمامة ؛ وأعظم خلاف بين الأمة خلاف الإمامة في كل زمان. إذ ما سل سيف في الإسلام على قاعدة دينية مثل ما سل على الإمامة في كل زمان. وقد سهل الله تعالى ذلك في الصدر الأول ؛ فاختلف المهاجرون والانصار فيها ؛ فقالت الأنصار: « منا أمير ومنكم أمير ، واتفقوا على رئيسهم « سعد بن عبادة الأنصاري » فاستدركه « أبو بكر ، و « عمر ، رضى الله عنهما في الحال ؛ بأن حضرا سقيفة بني ساعدة ، وقال عمر: « كنت أزو ر في نفسي كلاما(١) في الطريق ؛ فلما وصلنا إلى السقيفة أردت أن أتكلم ، فقال « أبو بكر »: مه يا «عمر»! فحمد الله وأثني عليه ، وذكر ما كنت أقدره في نفسي ؛ كأنه يخبر عن غيب ؛ فقبل أن يشتغل الأنصار بالكلام مددت يدى إليه فبايعته وبايعه الناس، وسكنت الفتنة ؛ الا ان بيعة أبي بكر كانت فلتة وقي الله المسلين شرها ، فن عاد إلى مثلها فاقتلوه ، فأ يما رجل بايع رجلا

 <sup>(</sup>۱) أزور في نفسي كلاما [ بضم الهمزة وفتح الزاى وكسر الواو المشددة ] : أهيئه وأصلعه ،
 ومن معانى « التروير » : إصلاح الشيء ، وكلام مزور : أي محسن .

من غير مشورة من المسلمين فانهما تغرّة (١) يجب أن يقتلا ، وإنما سكتت الأنصار عن دعواهم ؛ لرواية ، أبى بكر ، عن النبى عليه السلام : ، الأنمة من قريش ، وهذه البيعة هى التي جرت فى السقيفة ، ثم لما عاد إلى المسجد انثال الناس عليه (٢) وبايعوه عن رغبة ، سوى جماعة من بنى هاشم ، ، وأبى سفيان ، من بنى أمية ، وأمير المؤمنين ، على بن أبى طالب ، رضى الله عنه كان مشغولا بما أمره النبى صلى الله عليه وسلم من تجهيزه ، ودفنه ، وملازمة قبره ؛ من غير منازعة ولا مدافعة .

الحلاف السادس: في أمر, فدك ، والتوارث عن النبي عليه السلام ودعوى فاطمة عليها السلام ، وراثة تارة ، وتمليكا أخرى ... حتى دفعت عن ذلك بالرواية المشهورة عن النبي عليه السلام: ونحن معاشر الإنتياء لانورث ماتركناه صدقة ، الحلاف السابع: في قتال ما نعى الزكاة ، فقال قوم : لانقاتلهم قتال الكفرة . وقال قوم : بل نقاتلهم ، حتى قال و أبو بكر مرضى الله عنه : و لو منعوني عقالا مما أعطوا رسول الله صلى الله عليه وسلم لها تلتهم عليه ، ومضى بنفسه إلى قتالم ، ووافقه جماعة الصحابة بأسره . وقد أدى اجتهاد وعمر ، رضى الله عنه في أيام خلافته إلى رد السبايا والأموال إليهم ، وإطلاق المحبوسين منهم والإفراج عن أسرائهم .

الخلاف الثامن : فى تنصيص , أبى بكر ، على , عمر ، بالحلافة وقت الوفاة ، فمن الناس من قال : قد و ليت علينا فظاً غليظا . وارتفع الحلاف بقول أبى بكر : , لو سألنى ربى يوم القيامة ، لقلت : و ليت علهم خيرهم لهم ، .

وقد وقع فى زمانه اختلافات كثيرة : فى مسائل ميراث الجد والإخوة والكلالة ، وفى عقل الاصابع وديات الاسنان وحدود بعض الجرائم التى لم يرد

 <sup>(</sup>١) إنهما تغرة [ بفتح التاء وكسر الغين وتشديد الراء المفتوحة ] : أى أنهما انفجرا وتظاهرا
 بشق العصا على المسلمين ، وفجرا باطراح الجماعة ، فهما انفجار وفجور يجب أن يقتلا .

<sup>(</sup>٢) انتال عليه الناس: اجتمعوا وانصبوا عليه من كل وجه وكثروا .

فها نص . وإنما أهمأمورهم:الاشتغال بقتال الروم ، وغزو العجم . وفتح الله تعالى الفتوح على المسلمين ، وكثرت السبايا والغنائم ، وكانوا كلهم يصدرون عن رأى وعمر ، رضى الله عنه ، وانتشرت الدعوة ، وظهرت الكلمة ، ودانت العرب ، ولانت العجم .

الخلاف التاسع: في أمر الشورى واختلاف الآراء فيها ؛ واتفقوا كلهم على بيعة عثمان رضى الله عنه، وانتظم الآمر، واستمرت الدعوة في زمانه، وكثرت الفتوح، وامتلا بيت المال، وعاشر الخلق على أحسن خلق، وعاملهم بأبسط يد؛ غير أن أقاربه من بني أمية قد ركبوا نها بر (۱) فركبته، وجاروا فجير عليه، ووقعت في زمانه اختلافات كثيرة، وأخذوا عليه أحداثاً كلها محالة على بني أمية: منها: رده والحدكم بن أمية، إلى المدينة بعد أن طرده رسول الله صلى الله عليه وسلم وكان يسمى طريد رسول الله، و بعد أن شفع إلى وأب بكر، و وعمر، رضى الله عنهما أيام خلافتهما فما أجابا إلى دَلْكُ وَنْفاه وعمر، من مقامه باليمن أربعين فرسخاً. ومنها: نفيه و أبا ذر، إلى الربذة، وتزويجه ومروان بن الحكم، بنته ؛ وتسليمه خس غنائم إفريقية له وقد بلغت مائتي ألف ديناد.

ومنها: إيواؤه و عبد الله بن سعد بن أبي سرح ، وكان رضيعه بعد أن أهدر النبي عليه السلام دمه ، و توليته إياه مصر بأعمالها ، و توليته و عبد الله بن عام ، البصرة ، حتى أحدث فيها ما أحدث ... إلى غير ذلك بما نقموا عليه. وكان أمراء جنوده : و معاوية بن أبي سفيان ، عامل الشام ، و و سعد بن أبي وقاص ، عامل الكوفة ، و بعده و الوليد بن عقبة ، و و سعيد بن العاص ، ، و و عبدالله بن عام ، عامل البصرة ، و و عبد الله بن سعد بن أبي سرح ، عامل مصر ، وكلهم خذلوه ورفضوه ، حتى أتى قدره عليه ، وقتل مظلوماً فى داره ، وثارت الفتنة من الظلم الذى جرى عليه ، ولم تسكن بعد .

<sup>(</sup>١) النهابر [ مكسر الباء]: المهالك ، والأمور المتبددة الشديدة الصعبة ، والحفر بينالاً كام.

الخلاف العاشر : في زمان أمير المؤمنين على رضى الله عنه بعد الاتفاق عليه ، وعقد البيعة له ؛ فأوله : خروج « طلحة ، و « الزبير ، إلى مكة ، ثم حمل «عائشة» إلىالبصرة ، ثم نصب القتال معه... ويعرف ذلك بحرب الجمل. والحق أنهما رجعا وتايا ؛ إذ ذكرهما أمراً فتذكراه ؛ فأما الزبير فقتله . ابن جرموز ، ـــ بقوس ـــ وقت الانصراف ؛ وهو في النار ؛ لقول النبي صلَّى الله عليه وسلم : • بشر قاتل ابن صفية بالنار ، ، وأما طلحة فرماه . مروان بن الحكم ، بسهم وقت الإعراض ذلك ورجعت . والخلاف بينه و بين «معاوية، ، وحرب صفين ، ومخالفة الخوارج، وحمله على التحكم ، ومغادرة , عمرو بن العاص , أبا موسى الاشعرى , ، وبقاء الخلاف إلى وقت وفاته ... مشهور. وكذلك الحلاف بينه و بين والشراة، المارقين وبالنهروان، عقداً وقولاً ، و نصب القتال معتقدًا ظاهراً . . . معروف .وبالجلة: كان على رضى الله عنه مع الحق والحق معه . وظهر في زمانه الحوارج عليه ؛ مثل : و الأشعث بن قيس، و و مسعود بن قُدَّى التميمي و و رويد بن حصيب بن الطائى ، وغيرهم ، وكذلك ظهر في زمانه الغلاة في حقه ؛ مثل : , عبد الله بن سبأ ، وجماعة معه . ومن الفريقين ابتدأت البدعة والضلالة .

وصدق فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم: « يهلك فيك اثنان : محب غال ، ومبغض قال... وانقسمت الاختلافات بعسده إلى قسمين : أحدهما الاختلاف في الإمامة .. والثانى : الاختلاف في الأصول .

والاختلاف فى الإمامة على وجهين : أحدهما : القول بأن الإمامة تثبت. بالاتفاق والاختيار ؛ والثانى : القول بأن الإمامة تثبت بالنص والتعيين .

فمن قال: إن الإمامة تثبت بالاتفاق والاختيار، قال بإمامة كل من اتفقت عليه الآمة ، أو جماعة معتبرة من الآمة : إما مطلقا ، وإما بشرط أن يكون قرشيا ، على مذهب قوم ، وبشرط أن يكون هاشميا ، على مذهب قوم . إلى شرائط أخرى كاسيأتى. ومن قال بالأول ، قال: بإمامة معاوية وأولاده، وبعدهم بخلافة مروان،

وأولاده . والخوارج اجتمعوا فى كل زمان علىواحد منهم ، بشرط أن يبتى على مقتضى اعتقادهم ، ويجرى على سنن العدل فى معاملاتهم ؛ وإلا: خذلوه ، وخلعوه ، وربما قتلوه .

ومن قالوا: إن الإمامة تثبت بالنص؛ اختلفوا بعد , على ، رضى الله عنه ، فنهم من قال: إنه نص على ابنه , محمد بن الحنفية ، ، وهؤلاء هم السكيسانية ، ثم اختلفوا بعده ، فنهم من قال: إنه لم يمت ، ويرجع فيملا الارض عدلا . ومنهم من قال: إنه مات ، وانتقلت الإمامة بعده إلى ابنه , أى هاشم ، . وافترق هؤلاء ، فنهم من قال: الإمامة بقيت في عقبه ، وصية بعد وصية . ومنهم من قال: إنها انتقلت إلى غيره ، واختلفوا في ذلك الغير ، فنهم من قال: هو , بنان بن سمعان النهدى ، ومنهم من قال: هو , عبد الله بن حرب الكندى ، ومنهم من قال: هو , عبد الله بن معاوية ابن عبد الله بن جعفر بن أى طالب ، وهؤلاء كلهم يقولون : , إن الدين طاعة وجل ، ويتأولون أحكام الشرع كلها على شخص معين ، كا ستأتى مذاههم .

وأما من لم يقل بالنص على و محمد بن الحنفية ، و فقال بالنص على و الحسن و الحسين ، رضى الله عنهما ، و قال : لا إمامة فى الأخوين إلا الحسن و الحسين رضى الله عنهما . ثم هؤلاء اختلفوا ، فنهم من أجرى الإمامة فى أولاد والحسن ، فقال بعده بإمامة ابنه و الحسن و ، ثم ابنه ، عبدالله ، ، ثم ابنه و محمد ، ثم أخيه و إبراهيم ، الإمامين \_ وقد خرجا فى أيام المنصور فقتلا فى أيامه . ومن هؤلاء من يقول برجعة و محمد الإمام ، ومنهم من أجرى الوصية فى أولاد والحسين وقال بعده بإمامة ابنه و على بن الحسين زين العابدين ، فصاً عليه . ثم اختلفوا بعده ، فقالت و الزيدية ، بإمامة ابنه و زيد ، ومذهبهم أن كل فاطمى خرج وهو عالم زاهد شجاع سخى : كان إماما و اجب الاتباع ، وجوزوا رجوع الإمامة إلى أولاد و الحسن ، ، ثم منهم من وقف وقال بالرجعة ، ومنهم من ساق وقال بإمامة أكل من هذا حاله فى كل زمان ، وسيأتى فيا بعد تفصيل مذاهبهم . وأما والإمامية ،

فقالوا بإمامة , محمد بن على الباقر ، نصاً عليه ، ثم بإمامة , جعفر بن محمد الصادق ، وصية إليه ، ثم اختلفوا بعده في أولاده : من المنصوص عليه ؟ ، وهم خمسة : ومحمد، و «إسماعيل» ، و « عبدالله » ، و «موسى» ، و «على» . فمنهم من قال بإمامة «محمد» وهم , العارية , . ومنهم من قال بإمامة , إسماعيل , ، وأنكر موته في حياة أبيه وهم والمباركية ،؛ ومن هؤلاء من وقف عليه وقال برجعته ، ومنهم من ساق الإمامة فىأولاده نصا بعد نص إلى يومنا هذا ؛ وهم الإسهاعيلية . . ومنهم من قال بإمامة عبد الله الأفطح ، ، وقال برجعته بعد مو ته لأنه مات ولم يعقب . ومنهم من قال بإمامة , موسى ، نصا عليه ؛ إذ قال والده : , سـابعكم قائمكم ، ألا وهو سمى" صاحب التوارة ، . ثم هؤلاء اختلفوا : فمنهم من اقتصر عليه ، وقال برجعته . إذ قال لم يمت هو. ومنهم من توقف في موته ؛ وهم والممطورة،. ومنهم منقطع بموته، وساق الإمامة إلى ابنه ,على بن موسى الرضاع ؛ وهم «القطعية». ثم هؤلاء اختلفوا في كل ولد بعده : « فالاثنا عشرية » ساقو الإمامة من « على الرضا » إلى ابنه «محمد» تُم إلى ابنه دعلى، ثم إلى ابنه والحسن أن أم الى البناء عند الفائم المنتظر، الثاني عشر، وقالوا : هوحي لم يمت ، ويرجح فيملاً الدنيا عدلا ، كاملئتجورا. وغيرهم ساقوا الإمامة إلى ﴿ الحسن العسكرى » ، ثم قالوا بإمامة أخيه ﴿ جعفر » وقالوا بالتوقف عليه ، أو قالوا بالشك في حال , محمد ي . ولهم خبط طويل في سوق الإمامة ، والتوقف، والقول بالرجعة بعد الموت. والقول بالغيبة، ثم بالرجعةبعد الغيبة. فهذه جملة الاختلافات في الإمامة ، وسيأتى تفصيل ذلك عند ذكر المذاهب .

وأما الاختلافات في الأصول؛ فحدث في آخراً يام الصحابة بدعة ومعبدالجهيم، ووغيلان الدمشتي، و « يونس الأسوارى » في القول بالقدر وإنكار إضافة الحير والشر إلى القدر . ونسج على منوالهم « واصل بن عطاء الفزال » وكان تلييذ والحسن البصرى » ، وتلذله « عمرو بن عبيد » وزاد عليه في مسائل القدر . وكان وعرو » من دعاة « يزيد الناقص »أيام بني أمية ، ثم والى «المنصور» وقال بإمامته . ومدحه « المنصور » يوما فقال نثرت الحب الناس فلقطوا غير « عمرو بن عبيد » .

و « الوعيدية ، من الخوارج ، ، و « المرجئة ، من « الجبرية ، ، و ، القدرية ، التسدموا بدعتهم في زمان « الحسن ، ، واعتزل « واصل » عنهم وعن أستاذه بالقول بالمنزلة بين المنزلتين ؛ فسمى هو وأسحابه : « معتزلة » . وقد تلذله « زيد بن على ، وأخذ الأصول منه ؛ فلذلك صارت «الزيدية ، كلهم «معتزلة » . ومن وفض « زيد بن على ، لأنه خالف مذهب آبائه في الأصول ، وفي التبرى والتولي ، وهم من أهل الكوفة ، وكانوا جماعة : سموا « رافضة » . ثم طالع بعد ذلك شيوخ « المعتزلة ، كتب « الفلاسفة » حين نشرت أيام «المأمون ، فخطت مناهجها بمناهج الكلام ، وأفردتها فنا من فنون العلم ، وسمتها باسم الكلام ، إما لأن أظهر مسألة تكلموا فيها و وتقاتلوا عليها هي مسألة الكلام ؛ فسمى النوع باسمها ، وإما لمقابلتهم الفلاسفة و تقاتلوا عليها هي مسألة الكلام ؛ فسمى النوع باسمها ، وإما لمقابلتهم الفلاسفة في تسميتهم فنا من فنون عليهم بالمنطق ؛ والمنطق والسكلام مترادفان .

وكان , أبو الهذيل العلاف، شيخهم الأكبر وافق الفلاسفة في أن الباري تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته ؛ وكذلك قادر بقدرة وقدرته ذاته . وأبدع بدعا في: الكلام ، والإرادة ، وأفعال العباد ، والقول بالقدر، والأجال،والارزاق؛ كاسياً دفي حكاية مذهبه . وجرت بينه و بين , هشـــام بن الحـكم ، مناظرات في أحكام التشبيه. و ﴿ أَ بُويِعَقُوبِ الشَّحَامِ، و ﴿ الآدمَى ، صاحبًا ﴿ أَنَّى الْهَذَيْلِ ،: وَافْقَاهُ فَي ذَلْكُ كُلَّهُ. ثم , أبراهيم بن سيار النظام ، في أيام , المعتصم ، كان غلا في تقرير مذاهب الفلاسفة وانفرد عن «السلف» ببدع في القدر والرفض، وعن أصحابه بمسائل نذكرها. ومن أصحابه : ﴿ مُحمد بن شبيب ، و ﴿ أَبُوشُمر ، و ﴿ مُوسَى بِن عَمَرَانَ ، و ﴿ الفَصْلُ الْحَدَثَى ، و , أحمد بن خابط ،، ووافقه , الأسوارى ، فى جميع ماذهب إليه من البدع ؛ وكذلك , الإسكافية , أصحاب , أبى جعفر الإسكافي , و , الجعفرية , أسحاب الجعفرين: ﴿ جعفر بن مبشر ﴾ و ﴿ جعفر بن حرب ﴾ . ثم ظهرت بدع ﴿ بشر أبن المعتمر، : من القول بالتولد ، والإفراط فيه ، والميل إلى الطبيعيين من الفلاسفة والقول بأن الله تعالى قادر على تعذيب الطفل؛ وإذا فعل ذلك فهو ظالم ... إلى غير ذلك بما تفرد به عن أصحابه . وتلمذ له , أبو موسى المردار ، راهب المعتزلة ؛

و انفرد عنه بإبطال إعجاز القرآن من جهة الفصاحة والبلاغة ، وفي أيامه جرت أكثر التشديدات على السلف ؛ لقولهم ﴿ بقدم القرآن يَ . وتلذ له الجعفران ، و ﴿ أَبُو زَفْرَى وَ ﴿ مُحَمَّدُ بِنَ سُويِدًى ؛ صَاحِبًا ﴿ المُرْدَارَى ، وَ ﴿ أَبُو جَعَفُرَ ﴾ الإسكافى و , عيسى بن الهيثم , : صاحبا , جعفر بن حرب الأشج , . وبمن بالغ في القول بالقــدر « هشام بن عمرو الفوطي » ، و « الأصم » من أصحابه ، وقدحا في إمامة , على ، رضي الله عنــه بقولها : إن الإمامة لا تنعقد إلا بإجماع الأمة عن بكرة أبيهم. و ﴿ الفوطى ، و ﴿ الأمم ﴾ اتفقا على أن الله تعالى يستحيل أن يكون عالماً بالأشياء قبل كونها ، ومنعا كون المعدوم شيئًا . و ﴿ أَبُو الْحُسَيْنِ الخياط " و رأحمد بن على الشطوى، : صحباً ﴿ عيسى الصوفى ، ، ثم لزما ﴿ أَبَّا مُجَالُدُهُ . و تلمذ ﴿ الْـكعبي ۚ ﴿ لَا بِي الْحَسِينِ الْحَيَاطُ مِنْ ۚ وَمَذْهُبُهُ بَعِينُهُ مَذْهُبُهُ . وأما ﴿ معمر ابن عباد السنبي ، و و ثمامة بن أشرس النميري، و و أبو عثمان عمرو بن بحر الجاحظ، فيكانوا في زمان واحد متقاربين في الرأي والاعتقاد ، منفردين عن أسحابهم بمسائل ، في موضعها نذكرها . وَلَكُمَّا أَصَّوْنَ عَمْهُم ﴿ أَبُو عَلَى الجَّبَائِي ﴾ ، وابنه « أبو هاشم » ، و « القاضي عبد الجبار » ، و « أبو الحسين البصري » : قد لخصوا طرق أسحابهم ، وانفردوا عنهم بمسائل ستأتى .

أما رون علم الكلام فابتداؤه من الحلفاء العباسية: هارون ، والمأمون ، والمعتصم والوائق والمتوكل ؛ وانتهاؤه من الصاحب ابن عباد وجماعة من والديالمة . وظهرت جماعة من والمعتزلة ، متوسطين ؛ مثل : وضرار بن عمرو ، ووحفصالفرد ، ووالحسين النجار ، ومن المتأخرين ؛ خالفوا الشيوخ في مسائل ونبغ وجهم بن صفوان ، في أيام و نصر بن سيار ، وأظهر بدعته في والجبر ، وبترمذ ، وقتله و سالم بن أحوز المازني ، في آخر ملك و بني أمية ، بمرو . وكانت بين و المعتزلة ، وبين والسلف ، في كل زمان اختلافات في الصفات ، وكان والسلف ، وناظرونهم علها ، لا على قانون كلامى بل على قول إقناعى ؛ ويسمون : والصفاتية ، في مثبت صفات البارى تعالى معانى قائمة بذاته ، ومن مشبه صفاته بصفات الخلق .

وكلهم يتعلقون بظواهر الكتاب والسنة ، ويناظرون ، المعتزلة ، فى قـــدم العالم على قول ظاهر . وكان ، عبد الله بن سعيد الكلابى ، و ، أبو العباس القلانسى ، و ، الحارث بن أسد المحاسبى ، : أشبهم إتقانا ، وأمتنهم كلاما . وجرت مناظرة بين ، أبى الحسن على بن إسماعيل الاشعرى ، وبين أسـتاذه ، أبى على الجبائى ، فى بعض مسائل التحسين والتقبيح ، فألزم ، الاشعرى ، أستاذه أموراً لم يخرج عنها بجواب ، فأعرض عنه ، وانحاز إلى طائفة « السلف ، ، و نصر مذهبم على قاعدة كلامية ، فصار ذلك مذهباً منفرداً . وقرر طريقته جماعة من المحققين ؛ مثل: القاضى ، أبى بكر الباقلانى ، ، والاستاذ ، أبى إسحاق الاسفرائينى ، ، والاستاذ ، أبى بكر بن فورك ، وليس بينهم كثير اختلاف .

و نبخ رجل متنمس بالزهد (۱) من و سجستان ، يقال له : , أبو عبد الله محمد ابن كر" ام قليل العلم، قد قمش (۲) من كل مذهب ضغثا (۲) و أثبته في كتابه ، ورو"جه على أغتام : (۱) غرجة ، وغور ، وسو أد بلاد خراسان ؛ فانتظم ناموسه ، وصار ذلك مذهباً . وقد نصره ، محمود بن سبك كمين ، السلطان ، وصب البلاء على أصحاب الحديث والشيعة من جهتهم ؛ وهو أقرب مذهب إلى مذهب الحوارج ، وهم مجسمة وحاش ؛ غير ، محمد بن اله صمى ، فإنه مقارب .

#### المقدمة الخامسة

فى السبب الذى أوجب ترتيب هذا الكتاب على طريق الحساب وفيها إشارة إلى مناهج الحساب

لما كان مبنى الحساب على الحصر والاختصار ، وكان غرضي من تأليف

 <sup>(</sup>۱) محتال يتقن تصنع الزهد.
 (۲) جمع وأخذ بقبضة يده دون تفتيش أو بحث.

<sup>(</sup>٣) الضغث[بالكسر]: المجموعة المختلطة غير المنتقاة ، أوالقبضة من أي شيء كما تـكون .

<sup>(</sup>٤) الأغتام جمع أغتم، وهومن لايقصح شيئاً أومن لايفهم شيئاً، والأغتام كالأغنام النظأ ومعني.

هذا الكتاب حصر المذاهب مع الاختصار: اخترت طريق الاستيفاء ترتيباً ، وقدرت أغراضي على مناهجه تقسيا و تبويبا ، وأردت أن أبين كيفية طرق هذا العلم وكمية أقسامه ، لئلا يظن في أنى من حيث أنا فقيه ومتكلم ، أجنى النظر في مسالكة ومراسمه ، أعجمي القلم بمداركة ومعالمه ؛ فآثرت من طرق الحساب أحكمها وأحسنها ، وأقت عليه من حجج البرهان أوضحها وأمتنها ، وقدرتها على علم العدد ، وكان الواضع الأول منه استمداد المدد ؛ فأقول : مراتب الحساب تبتدى من واحد ، وتنتهى إلى سبع ، ولا تجاوزها البتة .

المرتبة الأولى: صدر الحساب. وهو الموضوع الأول الذي يرد عليه التقسيم الأول. وهو فرد لا زوج له باعتبار، وجملة يقبل التقسيم والتفصيل باعتبار؛ فن حيث إنه فرد فهو لايستدعى أختا تساويه في الصورة والمدة ،ومن حيث هوجملة فهو قابل للتفصيل؛ حتى ينقسم إلى قسمين. وصورة المدة يجب أن تكون من الطرف إلى الطرف، ويكتب تحتها حشوا بحملات التفاصيل، ومرسلات :التقدير، والتقرير، والنقل، والنقل، والتحويل، وكليات وجود المجموع، وحكايات الإلحاق والموضوع؛ ويكتب تحتها بارزاً من الطرف الايسر كميات مبالغ المجموع.

المرتبة الثانية منها: الآصل، وشكلها محقق. وهو التقسيم الآول الذي ورد على المجموع الآول. وهو زوج ليس بفرد؛ ويجب حصره في قسمين لا يعدوان إلى ثالث. وصورة المدة يجب أن تكون أقصر من الصدر بقليل؛ إذ الجزء أقل من الدكل؛ ويكتب تحتها حشوا ما يخصها: من التوجيه، والتنويع، والتفصيل. ولها أخت تساويها في المدة وإن لم يجب أن تساويها في المقدار.

المرتبة الثالثة من ذلك: الاصل، وشكله محقق أيضاً. وهو التقسيم الثانى الذي ورد على الموضوع الأول والثانى. وذلك لا يجوز أن ينقص عن قسمين، ولا يجوز أن يزيد على أربعة أقسام؛ ومن جاوز من أهل الصنعة فقد أخطأ وما علم وضع الحساب، وسنذكر السبب فيه. وصورة مدته أقصر من مدة منها الأصل بقليل، وكذلك يكتب تحتها ما يليق بها حشواً وبادزاً.

المرتبة الرابعة منها : المطموس . وشكلها هكذا ,ط. وذلك يجوز أن يجاوز الاربعة . وأحسن الطرق أن يقنصر على الاقل . ومدتها أقصر بما مضي .

المرتبة الخامسة من ذلك: الصغير. وشكله هكذا , ص، . وذلك يجوز إلى حيث ينتهى التقسيم والتبويب. والمدة أقصر بما مضى.

المرتبة السادسة منها : المعوج . وشكله هكذا ﴿ يَمْ . وذلك أيضاً يجوز إلىحيث ينتهى التفصيل .

المرتبة السابعة من ذلك: المعقد. وشكله هكذا ولل ، ولكن يمد من الطرف إلى الطرف ، لا على أنه صدر الحساب ؛ بل من حيث أنه النهاية التي تشاكل البداية. فهذه كيفية صور الحساب نقشا ، وكمية أبو إنها جملة . ولكل قسم من الأبو اب أخت تقابله وزوج يساويه في المدة لا يجوز إغفال ذلك بحال بو الحساب تاريخ و توجيه. والآن نذكر كمية هذه الصورة ، وانحسار الاقسام في سسبع ، ولم صار الصدر والآول فرداً لا زوج له في الصورة ؟ . ولم انحصر منها الأصل في قسمين لا يعدو ان إلى ثالث ؟ . ولم انحصر من ذلك الأصل في أربعة أقسام ؟ . ولم خرجت الاقسام الأخر عن الحصر ؟ ؟ .

فأقول: إن العقلاء الذين تكلموا في عمام العدد والحساب ، اختلفوا في الواحد: أهو من العدد ، أم هو مبدأ العدد وليس داخلا في العدد؟ وهذا الاختلاف إنما ينشأ من اشتراك لفظ الواحد: فالواحد يطلق ويراد به ما يتركب منه العدد ؛ فإن الائنين لا معني لها إلا واحد مكرر أول تكرير ، وكذلك الثلاثة ، والاربعة . ويطلق ويراد به ما يحصل منه العدد ، أي هو علته ولا يدخل في العدد ، أي لا يتركب منه العدد . وقد تلازم الواحدية جميع الاعداد ، لا على أن العدد تركب منها ؛ بلكل موجود فهو في جنسه أو نوعه أو شخصه ، واحد ؛ يقال : إنسان واحد ، وشخص واحد ، وفي العدد كذلك ؛ فإن الثلاثة في أنها ثلاثة واحدة . فالواحدية بالمعنى الأول داخلة في العدد ، وبالمعنى الثانى علة للعدد ، وبالمعنى الثانى علة العدد ،

تمالي معناه ؛ فهو واحد لا كالآحاد ؛ أي هذه الوحدات والـكثرة منه وجدت ، ويستحيل عليه الانقسام بوجه من وجوه القسمة . وأكثر أصحاب العدد على أن الواحد لا يدخل في العدد ، فالعدد مصدره الأول اثنان ، وهو ينقسم إلى زوج وفرد ، فالفرد الأول ثلاثة ، والزوج الأولأربعة ، وما وراء الأربعة فهو مكرر ؛ كالحسة : فإنها مركبة من عدد وفرد ، وتسمى العدد الدائر ؛ والستة مركبة من فردين ، وتسمى العدد التام ؛ والسبعة مركبة من فرد وزوج ، وتسمى العدد الـكامل ؛ والثمانية مركبة من زوجين ، وهي بداية أخرى . . . و ليس ذلك من غرضنا . فصدر الحساب ، في مقابلة الواحد الذي هو علة العدد ، وليس يدخل فيه ، ولذلك هو فرد لا أخت له . ولما كان العدد مصدره من اثنين ، صار منها المحقق محصورا في قسمين ، ولمـا كان العدد منقسها إلى فرد وزوج ، صار من ذلك الأصل محصورا في أربعة ، فإن الفرد الأول ثلاثة ، والزوج الأول أربعة ، وهي النهاية ، وما عداها مركب منها . فكان البسائط العـامة الـكلية في العدد: واحد، واثنان، وثلاثة ، وأنَّاتِعَا وهي الكال. وما زاد علما فركبات كلها ، ولا حصر لها ، فلذلك لا تنحصر الابواب الاخر في عدد معلوم ؛ بل تتناهى بما ينتهي به الحساب. ثم تركيب العدد على المعدود، و تقدير البسيط على المركب : فمن علم آخر . وسنذكر ذلك عند ذكرنا مذاهب قدماء الفلاسفة .

\* \* \*

فإذا نجزت المقدمات على أوفى تقرير وأحسن تحرير ، شرعنا فى ذكر مقالات أهل العالم ، من لدن آدم عليه السلام إلى يومنا هذا ، لعله لا يشذ من أقسامها مذهب .

ونكتب تحت كل باب وقسم ما يليق به ذكرا ؛ حتى يعرف لم وضع ذلك اللفظ لذلك الباب ، ونكتب تحت ذكر الفرقة المذكورة ما يعم أصنافها مذهبا واعتقادا ، وتحت كل صنف ماخصه ، وانفرد به عن أصحابه .

ونستوفى أقسام الفرق الإسلامية ثلاثا وسبعين فرقة ، ونقتصر فى أقسام الفرق

الخارجة عن الملة الحنيفية على ما هو أشهر وأعرف أصلا وقاعدة ؛ فنقدم ما هو أولى بالتقديم ، ونؤخر ماهو أجدر بالتأخير .

. وشرط الصناعة الحسابية أن يكتب بإزاء المحدود من الخطوط ما يكتب حشوا ؛ وشرط الصناعة الكتابية أن تترك الحواشى على الرسم المعهود عفوا ؛ فراعيت شرط الصناعتين ، ومددت الأبواب على شرط الحساب ، وتركت الحواشى على دسم الكتاب . وبالله أستعين ، وعليه أتوكل ، وهو حسبنا و فعم الوكيل .

## مذاهب أهل العالم

#### من أرباب الديانات والملل ، وأهل الأهواء والنحل

من : الفرق الإسلامية ، وغيره : عن له كتاب منزل محقق ؛ مثل : اليهود ، والنصارى . وبمن له شبهة كتاب ، مثل : المجوس ، و المانوية . وبمن له حنود وأحكام دون كتاب ، مثل : الصابئة الأولى . وبمن ليس له كتاب ولا حدود ولا أحكام شرعية ، مثل : الفلاسفة الأولى ، والدهرية ، وعبدة الكواكب والأوثان ، والبراهمة . تذكر أربابها وأصحابها ، وننقل مآخذها ومصادرها ، والأوثان ، والبراهمة . تذكر أربابها وأصحابها ، وننقل مآخذها ومصادرها ، عن كتب طائفة طائفة ، على موجب اصطلاحاتها ؛ بعمد الوقوف على مناهجها ، والفحص النديد عن مبادئها وعواقبها .

ثم إن التقسيم الصحيح ، الدائر بين النفي والإثبات ، هو قولنا : إن أهل العالم انقسموا من حيث المذاهب إلى : أهل الديانات ، وإلى أهل الأهواء . فإن الإنسان إذا اعتقد عقدا ، أو قال قولا ، فإما أن يكون فيه : مستفيدا من غيره ، أو مستبدا برأيه . فالمستفيد من غيره : مسلم مطيع ، والدين : هو الطاعة ، والمسلم : المطيع ، فهو المتدين . والمستبد برأيه : محدث مبتدع . وفي الخبر عن النبي عليه السلام : « ما شتى امرؤ عن مشورة ، ولا سعد باستبداد برأى ». وربما يكون المستفيد من غيره مقلدا ، قد وجد مذهبا اتفاقيا ؛

بأن كان أبواه أو معلمه على اعتقاد باطل، فيتقلده منه ، دون أن يتفكر فى حقه وباطله ، وصواب القول فيه وخطئه ؛ فحينئذ لا يكون مستفيداً ؛ لأنه ما حصل على فائدة وعلم ، ولا اتبع الاستاذ على بصيرة ويقين : , وإلا من شهد بالحق ؛ وهم يعلمون ، شرط عظيم ؛ فليعتبر . وربما يكون المستبد برأيه مستنبطاً مما استفاده على شرط أن يعلم موضع الاستنباط وكيفيته ، فحينئذ لايكون مستبداً حقيقة ؛ لانه حصل العلم بقوة تلك الفائدة : , لعلمه الذين يستنبطونه منهم ،: ركن عظيم ؛ فلاتغفل . فالمستبدون بالرأى مطلقا : هم المنكرون النبوات ؛ مثل : الفلاسفة ، والسابئة ، والبراهمة . وهم لا يقولون بشرائع وأحكام أمرية ؛ بل يضعون حدوداً عقلية ، والبراهمة . وهم لا يقولون بشرائع وأحكام أمرية ؛ بل يضعون حدوداً عقلية ، والبراهمة . وهم لا يقولون بالمجاود العقلية ، ولا ينعكس .

مراقیت کیجیزار میں ہسدوی

# الفنسيتيم الا'ول

## أرباب الديانات والملل

#### من المسلمين ، وأهل الكتاب ، وممن له شبهة كتاب

نتكلم همنا في معنى: «الدين» و «الملة» و «الشرعة» و «المنهاج» و «الإسلام» و «الحنيفية» و «السنة» و «الجماعة» ؛ فإنها عبارات وردت في التنزيل ، ولكل واحدة منها معنى يخصها ، وحقيقة توافقها لغة واصطلاحا. وقد بينا معنى «الدين»: أنه الطاعة والانقياد ؛ وقد قال الله تعالى: «إن الدين عند الله الإسسلام»، وقد يرد بمعنى «الجزاء»؛ يقال: «كما تدين تدان»، أي كما تفعل تجازى ، وقد يرد بمعنى «الجزاء»؛ يوم المعاد والتناد قال تعالى: «ذلك الدين القيم»؛ فالمتدين: هو المسلم المطبع المقر بالجزاء والحساب يوم التناد والمعاد؛ قال الله تعالى: «ورضيت لكم الإسلام ديناً».

ولما كان نوع الإنسان محتاجا إلى اجتماع مع آخر من بنى جنسه ، فى إقامة معاشه ، والاستعداد لمعاده ؛ وذلك الاجتماع يجب أن يكون على شكل يحصل به التما فع والتعاون ، حتى يحفظ بالتما فع ما هو له ، ويحصل بالتعاون ما ليس له ؛ فصورة الاجتماع على هذه الهيئة هى : , الملة ، . والطريق الحاص الذى يوصل إلى هذه الهيئة هو : , المنهاج ، و , الشرعة ، و , السنة ، . والاتفاق على تلك السنة هى : , الجماعة ، ، قال الله تعالى : , لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ، .

ولن يتصور وضع والملة ، وشرع والشرعة ، إلا بواضع شارع ، يكون مخصوصا من عند الله بآيات تدل على صدقه ؛ وربما تكون الآية مضمنة في نفس الدعوى ، وقد تكون ملازمــة ، وربما تكون متأخرة . ثم اعلم : أن «الملة ، الكبرى هى ملة «إبراهيم ، الخليل عليه السلام وهى «الحنيفية ، التي تقابل «الصبوة » تقابل التضاد ، وسنذكر كيفية ذلك

إن شاء الله تعالى ؛ قال الله تعالى : , ملة أبيكم إبراهيم ، .

والشريعة ابتدأت من ، نوح ، عليه السلام ، قال الله تعالى : ، شرع لحكم من الدين ما وصى به نوحا ، . والحدود والأحكام ابتدأت من : ، آدم ، ، و ، شيث ، ، و ، إدريس ، عليهم السلام . وختمت الشرائع والملل ، والمناهج والسنن \_ بأكملها وأتمها حسنا وجمالا : ، بمحمد ، عليه السلام ، قال الله تعالى : ، اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتى ورضيت لـكم الإسلام دينا ، .

وقد قبل: خص «آدم» بالأسماء؛ وخص « نوح» بمعانى تلك الأسماء؛ وخص « إبراهيم » بالجمع بينهما . ثم خص « موسى » بالتنزيل؛ وخص « عيسى » بالتأويل؛ وخص « المصطنى » ـ صلوات الله علمهم أجمع بين ـ بالجمع بينهما : « على ملة أبيكم إبراهيم » .

ثم كيفية التقرير الأول ، والتكيل بالتقرير الثانى ؛ بحيث يكون مصدقا كل واحد ما بين يديه من الشرائع الماضية ، والسنن السالفة ، تقديراً للأمر على الحلق و توفيقا للدين على الفطرة ـ فمن خاصية النبوة : لا يشاركهم فيها غيرهم . وقد قيل : إن الله عز وجل أسس دينـه على مثال خلقه ليستدل بخلقه على دينه ، وبدينه على خلقه .

# الجزء الائول: المسلمون

قد ذكرنا معنى الإسلام . ونفرق ها هنا بينه وبين , الإيمان ، ونبين : ما المبدأ ، وما الوسط ، وما الكمال ـ بالخبر المعروف في دعوة جبريل عليه السلام ؛ حيث جاء على صورة أعرابي ، وجلس حتى ألصق ركبته بركبة النبي صلى الله عليه وسلم وقال : ﴿ يَا رَسُولُ اللَّهُ ! ما الإسلام ، ؟ فقال : ﴿ أَنْ تَشْهِدُ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهِ وَأَنَّى رَسُولُ اللَّهِ ، وأَن تقيم الصلاة ، و تؤتى الزكاة ، و تصوم شهر رمضان ، وتحج البيت ؛ إن استطعت إليه سبيلا ، قال : «صدقت ، . ثم قال : «ما الإيمان ، ؟ قال عليه السلام : « أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، وأن تؤمن بالقدر خيره وشره ، ، قال: وصدقت ، ، ثم قال: وما الإحسان ، ؟ قال عليه السلام: وأن تعبد الله كأنك تراه ؛ فإن لم تكن تراه فإنه يراك ، ، قال : ، صدقت ، . ثم قال : « متى الساعة » ؟ قال عليه السلام : « مَا الْمُسؤُولُ عَنْهَا بأعلم من السائل » . ثم قام وخرج ؛ فقال النبي صلى الله عليه وسلم : ﴿ هذا جبريل جاءكم يعلمكم أمر دينكم ﴾ . ففرق في التفسير بين الإسلام والإيمان . والإسلام قد يرد بمعنى الاستسلام ظاهراً ؛ ويشترك فيه المؤمن والمنافق . قال الله تعالى : , قالت الأعراب آمنا : قل : لم تؤمنوا ؛ و لكن قولوا أسلنا ، ؛ ففرق التنزيل بينهما .

فإذا كان الإسلام بمعنى التسليم والانقياد ظاهراً ، موضع الاشتراك ؛ فهو المبدأ . ثم إذا كان الإخلاص معه ؛ بأن يصدق بالله وملائكَته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ويقر عقداً بأن القدر خيره وشره من الله تعالى ؛ يمعني أن ماأصابه لم يكن ليخطئه ، وما أخطأه لم يكن ليصيبه ؛ كان مؤمناً حقـــاً . ثم إذا جمع بين الإسلام والتصديق ، وقرن المجاهدة بالمشاهدة ، وصار غيبه شهادة ؛ فهو الكال. فكان الإسلام : مبدأ ، والإيمان : وسطا ، والإحسان : كمالا . وعلى هذا شمل لفظ المسلمين : الناجي ، والهالك .

وقد يرد الإسلام وقرينه الإحسان ؛ قال الله تعالى : « بلى من أسلم وجهه لله وهو محسن ، ؛ وعليه بحمل قوله تعالى : « ورضيت لكم الإسلام دينا ، ، وقوله : « إن الدين عند الله الإسلام ، ، وقوله : « إذ قال له ربه أسلم ، قال أسلت لرب العالمين ، وقوله : « فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ، ؛ وعلى هذا خص الإسلام ، الفرقة الناجية . والله أعلم .

أهل الأصول المختلفون في : التوحيد ، والعدل ، والوعد والوعيد ، والمعدل . والسمع والعقل .

نتكلم ها هنا فى معنى . الأصول ، و . الفروع ، وسائر الكلمات .

قال بعض المتكلمين: والأصول على عمرفة البارى تعالى بوحدانيته وصفاته ومعرفة الرسل بآياتهم وبيناتهم وبالجملة : كل مسألة يتعين الحق فيها بين المتخاصمين فهى من الأصول ومن المعلوم أن والدين والذا كان منقسها إلى معرفة وطاعة والمعرفة أصل والطاعة فرع وفن تكلم في المعرفة والتوحيد كان أصوليا ، ومن تكلم في الطاعة والشريعة كان فروعيا . فالأصول : هو موضوع علم الكلام ، والفروع : هو موضوع علم الفقه . وقال بعض العقلاء : كل ما هو معقول ، ويتوصل إليه بالنظر والاستدلال ، فهو من والفروع ، وكل ما هو مظنون ، ويتوصل إليه بالقياس والاجتهاد ، فهو من والفروع ،

وأما , التوحيد ، ؛ فقد قال , أهل السنة ، وجميع , الصفاتية ، : إن الله تعالى واحد فى ذاته : لا قطير له ، وواحد فى صفاته الأزلية : لا نظير له ، وواحد فى أفعاله : لا شريك له . وقال أهل , العدل ، : إن الله تعالى واحد فى ذاته : لا قسمة ولا صفة له ، وواحد فى أفعاله : لا شريك له ؛ فلا قديم غير ذاته : ولا قسيم له فى أفعاله ، ومحال وجود قديمين ، ومقدور بين قادرين ؛ وذلك هو التوحد .

و [أما] العدل؛ [ف] على مذهب , أهل السنة ، :أن الله تعالى , عدل ، في أفعاله بمعنى أنه متصرف في ملك وملكه : يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد ، فالعدل : وضع الشيء موضعه ؛ وهو التصرف في الملك على مقتضى المشيئة والعلم ، والظلم بعضده ؛ فلا يتصور منه جور في الحكم ، وظلم في التصرف . وعلى مذهب و أهل الاعتزال ، : والعدل ، : ما يقتضيه العقل من الحكمة ؛ وهو إصدار الفعل على وجه الصواب والمصلحة .

وأما « الوعد » و « الوعيد » ؛ فقد قال « أهل السنة » : « الوعد والوعيد » كلامه الأذلى ؛ وعد على ما أمر ، وأوعد على ما نهى ؛ فكل من نجا واستوجب الثواب فبوعده ، وكل من هلك واستوجب العقاب فبوعيده ؛ فلا يجب عليه شي من قضية العقل . وقال « أهل العدل » : لا كلام في الأذل ؛ وإنما أمر ونهى ووعد وأوعد بكلام محدث ؛ فمن نجا فبفعله استحق الثواب ، ومن خسر فبفعله استوجب العقاب ؛ والعقل من حيث الحكمة يقتضى ذلك .

وأما «السمع والعقل ، فقد قال «أهل السنة » : الواجبات كلها بالسمع ، والمعارف كلها بالعقل . فالعقل لا يحسن ولا يقبح ، ولا يقتضى ولا يوجب ، والسمع لايعرف ، أى لا يوجد المعرفة ، بل يوجب . وقال «أهل العدل » : المعارف كلها معقولة بالعقل ، واجبة بنظر العقل ، وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع ، والحسن والقبح . صفتان ذا تيتان للحسن والقبيح .

فهذه القواعد هى المسائل التى تكلم فيها أهل الآصول . وسنذكر مذهب كل طائفة مفصلا ، إن شاء الله تعالى . ولكل علم موضوع ومسائل نذكرهما بأقصى الإمكان ، إن شاء الله تعالى .

ج المعتزلة ، وغيرهم: من « الحبرية » و « الصفاتية » و المختلطة منهم . الفريقان من: المعتزلة والصفاتية: متقابلان تقابل التضاد ، وكذلك: القدرية والحبرية ، والمرجئة والوعيدية ، والشيعة والخوارج . وهذا التضاد بين كل فريق وفريق كان حاصلا في كل زمان ، و لكل فرقة : مقالة على حيالها ، وكتب صنفوها ، ودولة عاونتهم ، وصولة طاوعتهم .

#### الياب الأول : المعتزلة

إلى ورالعدلية ورالعدلية ورالعدل ورالتوحيد ورالقبون وبالقدرية وورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعدلية ورالعلل ورالقل ورالقل ورالقل ورالقل ورالقل الله ورالقل الله ورالقل الله ورالقل الله ورالقدرية بحوس اللقب ورالقدرية ورالقدر ورالقدرية ورالقدر ورالقدرية ورالقدرية ورالقدر ورالقد

القول بأن الله تعالى قديم ، و و القديم أخص وصف ذاته و ننوا الصفات القديمة أصلا ، فقالوا : هو عالم بذاته ، قادر بذاته ، حى بذاته ؛ لا بعلم وقدرة وحياة : هى صفات قديمة ، ومعان قائمة به ، لأنه لو شاركته الصفات فى القدم الذى هو أخص الوصف ، لشاركته فى الإلهية . واتفقوا على أن كلامه محدث علوق فى محل ، وهو حرف وصوت كتب أمثاله فى المصاحف حكايات عنه ؛ فإن ماوجد فى المحل عرض قد فنى فى الحال . واتفقوا على أن الإرادة ، والسمع ، والبصر : ليست معانى قائمة بذاته ، لكن اختلفوا فى وجوه وجودها ، ومحامل وانفيا ، كا سيأتى . واتفقوا على ننى رؤية الله تعالى بالابصار فى دار القرار ، و ننى التشبيه عنه من كل وجه : جهة ، ومكانا ، وصورة ، وجسما ، وتحيزا ، وانتقالا ، وزوالا ، وتغيرا ، و تأثرا ، وأوجبوا تأويل الآيات المتشابة فيها . . . وسموا هذا النمط : « توحيدا » .

واتفقوا على أن العبد قادر خالق لأفعاله خيرها وشرها ، مستحق على ما يفعله ( ؛ الملل والنعل ) ثوابا وعقابا في الدار الآخرة . والرب تعالى منزه أن يضاف إليه شر وظلم ، وفعل هو كفر ومعصية ؛ لآنه لو خلق الظلم كان ظالما ، كما لو خلق العدل كان عادلا . واتفقوا على أن ألله تعالى لا يفعل إلا الصلاح والخير ، ويجب من حيث الحكمة وعاية مصالح العباد . وأما , الأصلح ، و , اللطف ، فني وجوبه خلاف عندهم ... وسموا هذا النمط : , عدلا » .

واتفقوا على أن المؤمن إذا خرج من الدنيا على طاعة وتوبة: استحق الثواب والعوض؛ والتفضل معنى آخر وراء الثواب. وإذا خرج من غير توبة عن كبيرة ارتكبها: استحق الحلود فى النار؛ لكن يكون عقابه أخف من عقاب الكفار... وسموا هذا النمط: , وعدا ووعيدا . .

واتفقوا على أن أصول المعرفة ، وشكر النعمة : واجبة قبل ورود السمع ، والحسن والقبح بجب معرفتهما بالعقل واعتناق الحسن واجتناب القبيح واجب كذلك . وورود التكاليف ألطاف للبارى تعالى ، أرسلها إلى العباد بتوسط الانبياء عليهم السلام : امتحاناً ، وأخباراً ، وليملك من هلك عن بينة ، ويحيا من حي عن بينة ، واختلفوا في الإمامة ، والقول فها : نصاً ، واختيارا ، كا سياتي عند مقالة كل طائفة .

والآن نذكر ما يختص بطائفة طائفة من المقالة التي تميزت بهـا عن أصحابها .

### ١ – الْوَاصِلِيَّة

أصحاب أبي حذيفة , واصل بن عطاء الغزال ، الآلثغ ، كان تلميذاً , للحسن البصرى ، يقرأ عليه العلوم والآخبار ، وكانا في أيام , عبد الملك بن مروان ، و « هشام بن عبد الملك ، . و بالمغرب الآن منهم شرذمة قليلة في بلد , إدريس بن عبد الله الحسنى » الذي خرج , بالمغرب ، في أيام , أبي جعفر المنصور ، . عبد الله الحسنى » الذي خرج , بالمغرب ، في أيام , أبي جعفر المنصور ، . واعتزالهم يدور على أربع قواعد :

القاعدة الأولى : القول بننى صفات البارى تعالى ؛ من العلم ، والقدرة ، والإرادة ، والحياة . وكانت هذه المقالة فى بدئها غير نضيجة ، وكان ، واصل بن عطاء ، يشرع فيها على قول ظاهر ، وهو الاتفاق على استحالة وجود إلهين قديمين أزليين قال : ، ومن أثبت معنى وصفة قديمة ، فقد أثبت إلهين ، وإنما شرعت أصحابه فيها بعد مطالعة كتب الفلاسفة ، وانتهى نظرهم فيها إلى رد جميع الصفات إلى كونه : عالما ، قادرا ؛ ثم الحمكم بأنهما صفتان ذا تيتان هما : ، اعتباران ، للذات القديمة ؛ كما قال ، الجبائى ، ، أو ، حالان ، ؛ كما قال ، أبو هاشم ، . وميل القديمة ؛ كما قال ، الجبائى ، ، أو ، حالان ، ؛ كما قال ، أبو هاشم ، . وميل ، أبى الحسين البصرى ، إلى ردهما إلى صفة واحدة ؛ وهى : العالمية ، وذلك عين مذهب الفلاسفة ؛ وسنذكر تفصيل ذلك . وكان ، السلف » يخالفهم فى ذلك ؛ مذهب الفلاسفة ؛ وسنذكر قفصيل ذلك . وكان ، السلف » يخالفهم فى ذلك ؛

القاعدة الثانية : القول بالقدر ؛ وإنما سلكوا في ذلك مسلك , معبد الجهني ، و , غيلان الدمشتي ، . وقرر , واصل بن عظام ، هذه القاعدة أكثر بما كان يقرر قاعدة , الصفات ، ؛ فقال إن الباري تمالي كليم عادل ، لا يجوز أن يضاف إليه شر ولا ظلم، ولايجوز أن يريد من العباد خلاف ما يأمر ، ويحتم عليهم شيئاً ثم يجازيهم عليه؛ فالعبد هو الفاعل للخير والشر، والإيمان والكفر، والطاعة والمعصية، وهو المجازي على فعله ؛ والرب تعالى أقدره على ذلك كله . وأفعال العباد محصورة في : الجركات ، والسكنات ، والاعتمادات ، والنظر ، والعلم ؛ قال : ويستحيل أن يخاطب العبد , بافعل ، وهو لا يمكنه أن يفعل ، ولا هو يحس من نفسه الاقتدار والفعل؛ ومنأ نكره فقدأ نكرالضرورة ، واستدل بآيات على هذه الكلمات. ورأيت رسالة نسبت إلى , الحسن البصرى ، كتها إلى , عبد الملك بن مروان ، وقد سأله عن القول بالقدر والجبر، فأجابه فيها بما يوافق مذهب, القدرية ، ؛ واستدل فها بآيات من الكتاب ، ودلائل من العقل ؛ ولعلها « لواصل ابن عطاء ، ؛ قما كان , الحسن ، بمن يخالف , السلف ، في أن القدر خيره وشره من الله تعالى ؛ فإن هذه الكلمات كالمجمع علمها عندهم. والعجب ! أنه حمل هذا اللفظ الوارد في والحنبين على: البلاء والعافية ، والشدة والرخاء ، والمرض والشفاء ، والموت والحياة . . . إلى غير ذلك من أفعال الله تعالى ؛ دون: الحير والشر ، والحسن والقبيح ، الصادرين من اكتساب العباد . وكذلك أورده جماعة من المعتزلة في المقالات عن أصحابهم .

القاعدة الثالثة : القول بالمنزلة بين المنزلتين ؛ والسبب فيه أنه دخل واحد على ﴿ الحسن البصرى ، فقال : يا إمام الدين! لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفرون أصحاب الكبائر، والكبيرة عندهم كفر يخرج به عنالملة ؛ وهم «وعيدية الخوارج»، وجماعة يرجئون أصحاب الكبائر ، والكبيرة عندهم لاتضر مع الإيمان ، بل العمل على مذهبهم ليس ركناً من الإيمان ، ولا يضر مع الإيمان معصية ، كما لا ينفع مع الكفر طاعة ؛ وهم . مرجئة الأمة ي ، فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً ؟ . فتفكر « الحسن، في ذلك ، وقبل أن بحيب قال «واصل بن عطاء » : أنا لا أقول: إن صاحب الكبيرة مؤمن مطلقاً ، ولا كافر مطلقاً ؛ بل هو في منزلة بين المنزلتين: لا مؤمن ، ولا كافر ؛ ثم قام و أغيزًا إلى البيطو أنَّة من اسطو انات المسجد يقرر ما أجاب به على جماعة من أصحاب , الحسن ، ؛ فقال , الحسن ، : اعتزل عنا « واصل » ؛ فسمى هو وأصحابه : « معتزلة » . ووجه تقريره أنه قال : إن الإيمان. عبارة عن خصال خير إذا اجتمت سمى المرء مؤمناً ؛ وهو اسم مدح ، والفاسق لم يستجمع خصال الخير ولا استحق اسم المدح ؛ فلا يسمى مؤمنا ، وليس هو بكافر مطلقاً أيضاً ؛ لأن الشهادة وسائر أعمال الخير موجودة فيه ، لا وجه لإنكارها ، لكنه إذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة ؛ فهو من أهل النار خالداً فها ؛ إذ ليس في الآخرة إلا فريقان : ﴿ فَرَيْقَ فِي الْجِنْةِ ، وَفَرِيقَ فِي السَّعَيْرِ ﴾ لكنه يخفف عنه العذاب ، و تكون دركته فوق دركة الكفار . و تا بعه على ذلك « عمرو بن عبيد » بعد أن كان موافقاً له في القدر وإنكار الصفات .

القاعدة الرابعة : قوله فى الفريقين من أصحاب , الجمل ، ، وأسحاب , صفين ، : إن أحدهما مخطىء لا بعينه ، وكذلك قوله فى , عثمان ، ، وقاتاًيه ، وخاذليه . قال: إن أحد الفريقين فاسق لا محالة ، كما أن أحد المتلاعنين فاسق لا محالة ، لكن لا بعينه ، وقد عرفت قوله في الفاسق ، وأقل درجات الفريقين أنه لا تقبل شهادتهما ، كما لا تقبل شهادة المتلاعنين ؛ فلم يجوز قبول شهادة ، على ، و ، طلحة ، و ، الزبير ، على باقة بقل ، وجوز أن يكون ، عثمان ، و ، على ، على الخطأ . هذا قوله ! وهو رئيس المعتزلة ومبدأ الطريقة في أعلام الصحابة ، وأثمة العترة . ووافقه ، عمرو بن عبيد ، على مذهبه ، وزاد عليه في تفسيق أحد الفريقين و وجل لا بعينه ، بأن قال : لو شهد رجلان من أحد الفريقين مثل ، على ، ورجل من عسكره ، أو ، طلحة ، و ، الزبير ، : لم تقبل شهادتهما ؛ وفيه تفسيق الفريقين ، معروفاً وكونهما من أهل النار . وكان ، عمرو بن عبيد ، من رواة الحديث ، معروفاً بالزهد . و ، واصل ، مشهوراً بالفضل والإنتياعنده .

# ۲ کی آگانڈیکی ایک ا

أصحاب, أبى الهذيل حمدان بن الهذيل العلاف ، : شيخ المعتزلة ، ومقدم الطائفة ، ومقرر الطريقة ، والمناظر عليها ، أخذ الاعتزال عن ، عثمان بن خالد اللطويل ، عن ، واصل بن عطاء ، . ويقال : أخذ ، واصل ، عن ، أبى هاشم عبدالله بن محمد بن الحنفية ، ويقال : أخذه عن ، الحسن بن أبى الحسن البصرى ، وإنما انفرد عن أصحابه بعشر قواعد :

الأولى: أن البارى تعالى عالم بعلم ؛ وعلمه ذاته ، قادر بقدرة ؛ وقدرته ذاته ، حى بحياة ؛ وحياته ذاته . وإنما اقتبس هذا الرأى من الفلاسفة الذين اعتقدوا : أن ذاته واحدة لا كثرة فيها بوجه ، وإنما الصفات ليست وراء الذات معانى قائمة بذاته ؛ بل هى ذاته ، وترجع إلى السلوب أو اللوازم كما سيأتى . والفرق بين قول القائل : عالم بذاته لا بعلم ، وبين قول القائل : عالم بعلم هو ذاته ؛ أن الأول ننى الصفة ، والثانى إثبات ذات هو بعينه صفة ، أو إثبات صفة أن الأول

هى بعينها ذات . وإذ أثبت وأبو الهذيل ، هذه الصفات وجوهاً للذات ؛ فهى بعينها وأنيم ، النصارى ، أو و أحوال ، أبي هاشم .

الثانية : أنه أثبت إرادات لا محل لها ؛ يكون البارى تعالى مريداً بها . وهو أول من أحدث هذه المقالة ، وتابعه عليها المتأخرون .

الثالثة: قال فى كلام البارى تعالى: إن بعضه لا فى محل وهو قوله ، كن ، ، و بعضه فى محل كالأمر ، والنهى ، والحبر ، والاستخبار . وكأن أمر التكوين. عنده غير أمر التكليف .

الرابعة: قوله في والقدر، مثل ما قاله أصحابه ؛ إلا أنه قدري الأولى جبري الآخرة ؛ فإن مذهبه في حركات أهل الحلدين في الآخرة : أنها كلها ضرورية ، لاقدرة للعباد عليها ، وكلها مخلوقة للباري تعالى ؛ إذ لو كانت مكتسبة للعباد لكانوا مكلفين بها .

الخامسة: قوله إن حركات أهل الخلدين تنقطع ، وإنهم يصيرون إلى سكون دائم خودا ، وتجتمع اللذات في ذلك السكون لأهل الجنة ، وتجتمع الآلام في ذلك السكون لأهل الجنة ، وتجتمع الآلام الجنة والنار . وإنما النزم ، أبو الهذيل ، هذا المذهب ، لأنه لما ألزم في مسألة حدوث العالم : أن الحوادث التي لا أول لها كالحوادث التي لا آخر لها ؛ إذكل واحدة لا تتناهى ؛ قال : إنى لا أقول بحركات لا تتناهى آخراً ؛ كما لا أقول بحركات لا تتناهى آخراً ؛ كما لا أقول بحركات لا تتناهى أولا ؛ بل يصيرون إلى سكون دائم ، وكأنه ظن أن ما لزمه في الحركة لا يلزمه في السكون .

السادسة : قوله في و الاستطاعة ي : إنها عرض من الأعراض غير السلامة والصحة ، وفرق بين أفعال القلوب وأفعال الجوارح ؛ فقال لا يصح وجود أفعال القلوب منه مع عدم القدرة ، و فالاستطاعة ، معها في حال الفعل ، وجوز ذلك في أفعال الجوارح ، وقال بتقدمها ؛ فيفعل بها في الحال الأولى ، وإن لم يوجد الفعل إلا في الحال الثانية ؛ قال : و لحال يفعل ، غير و حال فعل ، .

ثم ما تولد من فعل العبد فهو فعله ، غير اللون والطعم والرائحة وكل ما لا يعرف كيفيته . وقال فى الإدراك والعلم الحادثين فى غيره عند إسماعه وتعليمه : إن الله تعالى يبدعهما فيه ، وليسا من أفعال العباد .

السابعة: قوله في والمكلف، قبل ورود السمع: إنه يجب عليه أن يعرف الله تعالى بالدليل من غير خاطر، وإن قصر في المعرفة استوجب العقوبة أبداً، ويعلم أيضاً حسن الحسن وقبح القبيح؛ فيجب عليه الإقدام على والحسن، كالصدق والعدل، والإعراض عن القبيح كالكذب والجور. وقال أيضاً بطاعات لا يراد بها الله تعالى ولا يقصد بها التقرب إليه؛ كالقصد إلى النظر الأول، والنظر الأول؛ فإنه لم يعرف الله بعد، والفعل عبادة وقال في والمكره، : إذا لم يعرف التعريض والتورية فها أكره عليه فله أن يكذب، ويكون وزره موضوعاً عنه.

الثامنة: قوله في و الآجال ، و و الأرزاق ، : إن الرجل إن لم يقتل مات في ذلك الوقت ، ولا يجوز أن يزاد في العمر أو ينقص . و و الأرزاق ، على وجهين: أحدهما : ما خلق الله تعالى من الأمور المنتفع بها يجوز أن يقال : خلقها رزقاً للعباد ، فعلى هذا من قال : إن أحداً أكل أو انتفع بما لم يخلقه الله رزقاً فقد أخطأ لما فيه : أن في الأجسام مالم يخلقه الله تعالى . والشانى : ما حكم الله به من هذه الأرزاق للعباد فما أحل منها فهو رزقه ، وما حرم فليس رزقاً ، أى ليس مأموراً بتناوله .

التاسعة: حكى و الكعبى ، عنه أنه قال: إرادة الله غير المراد ، فإرادته لماخلق: هى خلقه له ، وخلقه للشى عنده غير الشى ، بل و الحلق ، عنده قول لافى محل . وقال : إنه تعالى لم يزل سميعاً بصيراً بمعنى سيسمع وسيبصر ، وكذلك لم يزل : غفوراً ، رحما ، محسناً ، خالقاً ، رازقاً ، مثيباً ، معاقباً ، موالياً ، معادياً ، آمراً ، ناهيا ، بمعنى أن ذلك سيكون منه .

العاشرة : حكى , الكعبي ، عنه أنه قال : , الحجة ، لا تقوم فيما غاب إلا بخبر

عشرين فيهم واحد من أهل الجنة أو أكثر ، ولا تخلو الأرض عن جماعة هم أو لياء الله : معصومون ، لا يكذبون ، ولا يرتكبون الكبائر ؛ فهم الحجة لا التواتر ، ؛ إذ يجوز أن يكذب جماعة عن لا يحصون عدداً ، إذا لم يكونوا أو لياء الله ، ولم يكن فيهم واحد معصوم .

وصحب وأبا الهذيل ، : وأبو يعقوب الشحام ، ، و و الآدمى ، و هما على مقالته . وكان سنه مائة سنة ، توفى فى أول خلافة والمتوكل ، ، سنة خمس وثلاثين وماثتين .

### ٣ - النَّظَّامِيَّة

أصحاب , إبراهيم بن سيار بن هاني. النظام ، ، قد طالع كثيراً من كتب الفلاسفة ، وخلط كلامهم بكلام المعتزلة ، وانفرد عن أصحابه بمسائل :

الأولى منها: أنه زاد على القول ، بالقدر ، خيره وشره منا قوله: إن الله تعالى الا يوصف بالقدرة على الشرور والمعاصى ، وليست هى مقدورة للبارى تعالى ، خلافاً لأصحابه ؛ فإنهم قضوا بأنه قادر عليها ، لكنه لا يفعلها ؛ لانها قبيحة . ومذهب والنظام ، : أن «القبح ، إذا كان صفة ذاتية للقبيح ، وهو الما فع من الإضافة إليه فعلا ؛ فني تجويز وقوع القبيح منه ، قبح ، أيضاً ، فيجب أن يكون ما فعا ، ففاعل العدل لا يوصف بالقدرة على الظلم . وزاد أيضاً على هذا الاختباط فقال : إنما يقدر على فعل ما يعلم أن فيه صلاحا لعباده ، ولا يقدر على أن يفعل بعباده فى الدنيا ما ليس فيه صلاحهم ، هذا فى تعلق قدرته بما يتعلق بأمور الدنيا ، وأما أمور الآخرة فقال : لا يوصف البارى تعالى بالقدرة على أن يزيد فى عذاب أهل ألنار شيئاً . ولا على أن ينقص من نعيم أهل الجنة ، النار شيئاً . ولا على أن ينقص منه شيئاً ؛ وكذلك لا ينقص من نعيم أهل الجنة ، ولا أن يخرج أحداً من أهل الجنة وليس ذلك مقدوراً له . وقد ألزم عليه: أن يكون البارى تعالى مطبوعا بحبوراً على ما يفعله ، فإن القادر على الحقيقة : من يتخير بين البارى تعالى مطبوعا بحبوراً على ما يفعله ، فإن القادر على الحقيقة : من يتخير بين

الفعل والترك، فأجاب: إن الذي ألزمتموني في القدرة يلزمكم في الفعل؛ فإن عندكم يستحيل أن يفعله وإن كان مقدوراً؛ فلا فرق. وإنما أخذ هذه المقالة من قدماء الفلاسفة؛ حيث قضوا بأن الجواد لا يجوز أن يدخر شيئاً لا يفعله، فما أبدعه وأوجده هو المقدور، ولو كان في علمه تعالى ومقدوره ما هو أحسن وأكمل مما أبدعه: نظاما، وترتيباً، وصلاحاً... لفعله.

الثانية: قوله في الإرادة: إن البارى تعالى ليس موصوفاً بها على الحقيقة ، فإذا وصف بها شرعا في أفعاله ؛ فالمرادبذلك: أنه خالقها ومنشتها على حسب ماعلم، وإذا وصف بكونه مريداً لأفعال العباد ؛ فالمعنى به : أنه آمر بها و ناه عنها . وعنه أخذ , الكعبى ، مذهبه في الإرادة .

الثالثة: قوله: إن أفعال العباد كلها حركات فحسب، والسكون حركة اعتماد، والعلوم والإرادات حركات النفس؛ ولم يرد باذه الحركة حركة النقلة، وإنما الحركة عنده مبدأ تغير ما، كما قالت الفلاسفة: من إثبات حركات في الكيف، والكم، والوضع، والآين، والمتى . . . إلى أحواتها .

الرابعة: وافقهم أيضاً في قولهم: إن الإنسان في الحقيقة هو والنفس ، ، و و و و و النفس ، الروح ، ، و والبدن ، آلتها وقالبها . غير أنه تقاصر عن إدراك مذهبهم ، فمال إلى قول الطبيعيين منهم : إن و الروح ، جسم لطيف مشابك للبدن مداخل للقالب بأجزائه مداخلة المائية في الورد والدهنية في السمسم والسمنية في اللبن ، وقال : إن و الروح ، هي التي لها : قوة ، واستطاعة ، وحياة ومشيئة ، وهي مستطيعة بنفسها والاستطاعة قبل الفعل .

الخامسة: حكى , الكعبى ، عنه أنه قال : إن كل ما جاوز حد القدرة من الفعل فهو من فعل الله تعالى بإيجاب الحلقة أى إن الله تعالى طبع الحجر طبعاً ، وخلقه خلقة إذا دفعته اندفع ، وإذا بلغت قوة الدفع مبلغها عاد الحجر إلى مكانه طبعاً . وله في , الجواهر ، وأحكامها خبط ومذهب يخالف المتكلمين والفلاسفة .

السادسة : وافق و الفلاسفة ، في نني الجزء الذي لا يتجزأ . وأحدث القول

« بالطفرة » لما ألزم مشى نملة على صخرة من طرف إلى طرف أنها قطعت مالا يتناهى؛ فكيف يقطع ما يتناهى مالا يتناهى؟ قال : تقطع بعضها بالمشى ، و بعضها بالطفرة وشبه ذلك بحبل شد على خشبة معترضة وسط البئر ، طوله خمسون ذراعاً ، وعليه دلو معلق ، وحبل طوله خمسون ذراعا ، علق عليه معلاق ، فيجر به الحبل المتوسط؛ فإن الدلو يصل إلى رأس البئر ، وقد قطع مائة ذراع ، بحبل طوله خمسون ذراعا ، في زمان واحد ، وليس ذلك إلا أن بعض القطع « بالطفرة » ولم يعلم أن الطفرة قطع مسافة أيضا موازية لمسافة ، فالإلزام لا يندفع عنه و إنما الفرق بين المشى و « الطفرة ، يرجع إلى سرعة الزمان و بطئه .

السابعة : قال : إن الجواهر مؤلفة من أعراض اجتمعت ، ووافق «هشام بن الحسلم ، فتارة يقضى بكون الحسلم ، فتارة يقضى بكون الاجسام أعراضاً ، وتارة يقضى بكون الاجسام أعراضاً ، وتارة يقضى بكون الاعراض أجساماً لا غير .

الثامنة: من مذهبه: أن الله تعالى حلق الموجودات دفعة واحدة على ما هى عليه الآن: معادن ، و نباتا ، و حيواتا ، و أكن الله ولم يتقدم خلق آدم عليه السلام خلق أولاده ، غير أن الله تعالى ، أكن ، بعضها فى بعض ، فالتقدم والتأخر إنما يقع فى ظهورها من مكامنها ، دون حدوثها ووجودها . وإنما أخذ هذه المقالة من أسحاب ، الكون ، و ، الظهور ، من ، الفلاسفة ، . وأكثر ميله — أبداً — إلى تقرير مذاهب الطبيعيين منهم دون الإلهيين .

التاسعة: قوله في إعجاز القرآن: إنه من حيث الإخبار عن الأمور الماضية والآتية، ومن جهة صرف الدواعي عن المعارضة، ومنع العرب عن الاهتمام به جبرا وتعجيزا ؛ حتى لو خلاهم لكانوا قادرين على أن يأتوا بسورة من مثله: بلاغة، وفصاحة، ونظما.

العاشرة: قوله في « الإجماع » : إنه ليس «بحجة» في الشرع، وكذلك « القياس» في الأحكام الشرعية ، لا يجوز أن يكون « حجة » ؛ وإنما « الحجة ، في قول الإمام المعصوم .

الحادية عشرة : ميله إلى , الرفض ، ، ووقيعته في كبار الصحابة ، قال : أولا : لا إمامة إلا ﴿ بَالنِّصِ ، و ﴿ التَّعْيَينِ ، ظاهراً مُكَشُّوفاً ، وقد نص النبي صلى الله عليه وسلم على , على " , رضى الله عنه فى مواضع ، وأظهره إظهاراً لم يُشتبه على الجماعة ، إلا أن رعمر, كتم ذلك ، وهو الذي تولى بيعة أنى بـكر يوم والسقيفة.. و نسبه إلى الشك يوم . الحديبية ، في سؤاله الرسول عليه السلام حين قال : ألسنا على الحق؟ أليسوا على الباطل؟ قال: ﴿ نَعُمْ ﴾ ، قال ﴿ عَمْرٍ ﴾ : فلم نعطىَ الدنية في ديننا؟ . قال : هذا شك وتردد في الدين ، ووجدان حرج في النفس مما قضي وحكم . وزاد في الفرية (١) ؛ فقال : إن ﴿ عمر ﴾ ضرب بطن ﴿ فاطمة ﴾ يوم البيعة حتى ألقت الجنين من بطنها ، وكان يصيح : احرقوا [ دار ] ها (٢) بمن فهما ؛ وما كان فى الدار غير : , على , ، و , فاطمة ، و , الحسن ، ، و , الحسمين ، . وقال: تغريبه « نصر بن الحجاج ، من ﴿ اللَّهُ يَنُّكُ مَ ۚ إِلَّهُ وَالْبُصْرَة ، ؛ وإبداعه ﴿ النَّرَاوِيحِ ﴾ ؛ ونهيه عن متعة الحج ، ومصادرته العال . . . كل ذلك أحداث . ثم وقع في أمير المؤمنين , عثمان , ، وذكر أحداثه : من رده , الحكيم بن أمية , إلىالمدينة ؛ وهو طريد رسول الله عليه السلام ، ونفيه ۥ أبا ذر ، إلى ۥ الربذة ، ؛ وهوصديق رسول الله ، و تقليده «الوليد بن عقبة» الـكوفة ؛ وهو من أفسد الناس ، و , معاوية , الشام ، و , عبدالله بن عامر , البصرة ، وتزويجه , مروان بن الحكم ، ابنته؛ وهم أفسدوا عليه أمره، وضربه «عبدالله بن مسعود»على إحضار المصحف، وعلى القول الذي شاقه به ...كل ذلك أحداثه . ثم زاد على خزيه ذلك ؛ بأن عاب « علياً » و « عبدالله بن مسعود » لقولها : أقول فها برأ بي، وكذَّب « ابن،مسعود »

<sup>(</sup>١) الفرية [ بكسر فيكون ] : أشد الكذب وأفحشه .

<sup>(</sup>۲) واعل « دار » سقطت من تحت أعين النساخ أو من فوق أقلامهم فلم يقفوا عندها ، مع أن السياق يحتمها : ليتساوق المعنى ، وليستقيم عود الضمير « ها » في قوله : بمن فيها » ، وليتضح معنى اسم الموصول « من » في قوله : « بمن فيهسا » ، وليمكن توضيح اسم الموصول ، بالأعلام المذكورين بعد ، وأخيراً ، ليتسق الكلام مع لاحقه : « وما كان في ألدار غير . . . . .

فى روايته: «السعيد من ســعد فى بطن أمه ، والشقى من شتى فى بطن أمه ، ، وفى روايته: انشقاق القمر ، وفى تشبيه «الجن» «بالزط» وقد أنكر الجن رأساً... إلى غير ذلك من الوقيعة الفاحشة فى الصحابة ، رضى الله عنهم أجمعين .

الثانية عشرة: قوله فى المفكر قبل ورود السمع: إنه إذا كان عاقلا متمكناً من النظر يجب عليه تحصيل معرفة البارى تعالى ، بالنظر والاستدلال . وقال بتحسين العقل وتقبيحه ، فى جميع ما يتصرف فيه من أفعاله . وقال : لابد من خاطرين : أحدهما يأمر بالإقدام ، والآخر بالكف ليصح الاختيار .

الثالثة عشرة : قد تكلم في مسائل , الوعد والوعيد , . وزعم أن من خان في مائة وتسعة وتسعين درهما بالسرقة أو الظلم لم يفسق بذلك ، حتى تبلغ خيانته د نصاب الزكاة ، ، وهو ما ثتا درهم فصاعدًا ، فحينتذ يفسق ، وكذلك في سائر د نصب الزكاة ، وقال في د المعاد ، إن الفضل على الاطفال ، كالفضل على البهائم. ووافقه « الأسواري » في جميع ما ذهب إليه ، وزاد عليه بأن قال : إن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على ما علم أنه لا يُفعلُه ، ولا على ما أخبر أنه لا يفعله ؛ مع أن الإنسان قادر على ذلك ؛ لأن قدرة العبد صالحة للصدين ، ومن المعملوم أن أحد الضدين واقع في المعلوم أنه سيوجد ؛ دون الثاني . والخطاب لا ينقطع عن ﴿ أَنَّى لَهُبُّ ﴾ و إن أخبر الرب تعالى بأنه : ﴿ سيصلى ناراً ذات لهب ﴾ . ووافقه « أبوجعفر الإسكافي، وأصحابه من « المعتزلة ، ، وزاد عليه بأن قال : إن الله تعالى لا يقدر على ظلم العقلاء ؛ وإنما يوصف بالقدرة على ظلم الأطفال والمجانين . وكذلك « الجعفران » : « جعفر بن مبشر » و « جعفر بن حرب » وأفقاه وما زاداً عليه ؛ إلا أن «جعفر بن مبشر ، قال : في فساق الأمة من هو شر من ﴿ الزَّنَادَقَةِ ﴾ و ﴿ المجوس ﴾ . وزعم أن إجماع الصحابة على حد شارب الخركان خطأ ؛ إذ المعتبر في ﴿ الحدود ﴾ : ﴿ النص ، و ﴿ التوقيف ، . وزعم أن سارق الحبة الواحدة فاسق منخلع من الإيمان .

وكان « محمد بن شبيب » و « أبو شمر ، و « موسى بن عمران » : من أصحاب

«النظام، إلا أنهم خالفوه في « الوعيد » وفي « المنزلة بين المنزلتين » وقالوا : صاحب الكبيرة لا يخرج من الإيمان بمجرد ارتكاب الكبيرة . وكان « ابن مبشر » يقول في « الوعيد » : إن استحقاق العقاب ، والحلود في النار بالفسكر يعرف ، قبل ورود « السمع » . وسائر أصحابه يقولون : التخليد لا يعرف إلا « بالسمع » . ومن أصحاب « النظام » : « الفضل الحدثي » ، و « أحمد بن خابط » . قال « الراوندي » : إنهما كانا يزعمان أن للخلق خالفين : أحدهما قديم ، وهو الباري تعالى ، والثاني محدث ، وهو المسيح عليه السلام ، لقوله تعالى : « إذ تخلق من الطين كميئة الطير » . وكذبه « الكعبي » في رواية « الحدثي ، خاصة ، لحسن اعتقاده فيه .

## ٤ – اَلْحَابِطيَّة وَالْحَدَثِيَّة

وضا إلى مذهب و النظام ، ثلاث , بدع ، أحمد بن أنظام ، وكذلك , الحدثية ، أصحاب , الفضل الحدث ، الفلاسفة ، أيضاً ،

البدعة الأولى: إثبات حكم من أحكام الإلهية في والمسيح عليه السلام موافقة وللنصاري على اعتقادهم: أن والمسيح هو الذي يحاسب الخلق في الآخرة ، وهو المراد بقوله تعالى: ووجاء ربك والملك صفا صفا ، وهو المراد بقوله تعالى: وأو يأتى ربك ، وهو المراد يأتى في ظلل من الغام ، وهو المعنى بقوله تعالى: وأو يأتى ربك ، وهو المراد بقول النبي عليه السلام: وإن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحن ، وبقوله : بقول النبي عليه السلام : وإن الله تعالى خلق آدم على صورة الرحن ، وبقوله : يضع الجبار قدمه في النار ، وزعم وأحمد بن خابط ، : أن والمسيح ، تدرع بالجسد الجسانى ، وهو الكلمة القديمة المتجسدة ، كما قالت والنصارى » .

البدعة الشانية: القول و بالتناسخ »: زعما أن الله تعالى أبدع خلقه: أصحاء ، سالمين ، عقلاء ، بالغين فى دار سوى هذه الدار التى هم فيها اليوم ، وخلق فيهم ، معرفته والعلم به ، وأسبخ عليهم نعمه ، ولايجوز أن يكون أول ما يخلقه إلا: عاقلاً ؛

ناظراً ؛ معتبراً ، وابتدأهم بتكليف شكره ؛ فأطاعه بعضهم في جميع ما أمرهم به ، وعصاه بعضهم في جميع ذلك ، وأطاعه بعضهم في البعض دون البعض ، فمن أطاعه في الكل ، أقره في دار النعيم التي ابتدأهم فها ، ومن عصاه في الكل أخرجه من تلك الدار إلى دار العذاب وهي النار ، ومن أطاعه في البعض وعصاه في البعض أخرجه إلى دار الدنيا ؛ فألبسه هذه الاجسام الكثيفة ؛ وابتلاه : بالبأساء ، والضراء، والشدة، والرخاء، والآلام، واللذات ... على صور مختلفة، من صور الناس وسائر الحيوانات ، على قدر ذنوبهم ؛ فمن كانت معصيته أقل ، وطاعته أكثر ، كانت صورته أحسن ، وآلامه أقل ؛ ومن كانت ذنوبه أكثر ، كانت صورته أقبح ، وآلامه أكثر . ثم لا يزال يكون الحيوان في الدنيا : كرة بعد كرة ، وصورة بعد أخرى ما دامت معه ذنوبه وطاعاته . وهذا : عين القول بالتناسخ ، . وكان في زمانهما شيخ العتزلة و أحمد بن أيوب بن ما نوس ، ، وهو أيضاً من تلامذة النظام ، وقال أيضاً عنل ماقال , أحمد بن خابط ، في , التناسخ ، وخلق البرية دفعة واحدة ؛ إلا أنه قال مستنى طائرت , النوبة , إلى البهيمية ؛ ارتفعت التكاليف ، ومتى صارت , النوبة , إلى رتبة النبوة والملك ؛ ارتفعت التكاليف أيضا ، وصارت النوبتان عالم الجزاء . ومن « مذهبهما » : أن « الديار » خمس ؛ داران للثواب إحداهما : فها أكل ، وشرب ، وبعال ، وجنات ، وأنهار . والثَّانية : دار فوق هذه الدار ؛ ليس فها أكل ، ولا شرب ، ولا بعال ؛ بل ملاذ روحانية ، وروح ، وريحان ؛ غير جمانية . والثالثة : دار العقاب المحض ؛ وهي نار « جهنم » ، ليس فها ترتيب ، بل هي على نمط التساوي . والرابعة : دار الابتداء ، التي خلق الخلق فنها قبل أن يهبطوا إلى دار الدنيا ؛ وهي الجنة الأولى . والخامسة : دار الابتلاء ؛ وهي التي كلف الحلق فها ، بعد أن اجترحوا في الأولى . وهذا التكوير والتكرير لا يزال في الدنيا . حتى يمتليء المكيالان : مكيال الحير ، ومكيال الشر ؛ فإذا امتلا مكيال الخير . صار العمل كله طاعة . والمطيع خيراً خالصاً ؛ فينقل إلى الجاة ، ولم ينبث طرفة عين ؛ فإن مطل الغني ظلم ؛ وفي الحديث : أعطوا الاجير أجره قبل أن يجف عرقه ، وإذا امتلا مكيال الشر ، صار العمل
 كله معصية والعاصى شريراً محضا ، فينقل إلى النار ، ولم يلبث طرفة عين ،
 وذلك قوله تعالى : , فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ، ولا يستقدمون ، .

البدعة الثالثة: حملهما كل ما ورد في , الخبر ، : من رؤية البارى تعالى ؛ مثل قوله عليه السلام : , إنكم سترون ربكم يوم القيامة ، كا ترون القمر ليلة البدر ، لا تضامون في رؤيته ، على رؤية العقل الأول ، الذي هو أول مبدع ؛ وهو , العقل الفعال ، ، الذي منه تفيض الصور على الموجودات ، وإياه عنى الني عليه السلام بقوله : , أول ما خلق الله تعالى , العقل ، ؛ فقال له : أقبل ، فأقبل ؛ مقال له : أدبر ، فأدبر ؛ فقال : وعزتى وجلالى ، ما خلقت خلقاً أحسن منك ! بك أعز ، وبك أذل ، وبك أعطى ، وبك أمنع » ؛ فهو الذي يظهر يوم القيامة ، وتر تفع الحجب بينه وبين الصور التي فاضت منه ، فيرونه كمثل القمر ليلة البدر ؛ فأما واهب و العقل ، فلا يرى البتة . ولايشبه الإمبدع بمبدع . وقال و ابن خابط ، فأما واهب و العقل ، فلا يرى البتة . ولايشبه الإمبدع بمبدع . وقال و ابن خابط ، ون كل نوع من أنواع الحيوانات و أمة ، على خياطا بالقوله تعالى : و وما من داية في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ، ؛ وفي كل أمة : رسول من نوعه ؛ لقوله تعالى : و وإن من أمة إلا خلا فها نذير ، ولها طريقة أخرى في و التناسخ ، ؛ وكأنهما مرجا كلام و التناسخية ، ، و و الفلاسفة ، ، ف و الفلاسفة ، ،

## ه - البشريّة

أصحاب و بشر بن المعتمر ، ، كان من أفضل علماء المعتزلة . وهو الذي أحدث القول و بالتولد ، وأفرط فيه . وانفرد عن أصحابه بمسائل ست :

الأولى منها: أنه زعم: أن اللون، والطعم، والرائحة، والإدركات كلها: من السمع، والرؤية ... يجوز أن تحصل متولدة من فعل العبد، إذا كانت أسبامها

من فعله ، وإنما أخذ هذا من , الطبيعيين ، ؛ إلا أنهم لا يفرقون بين , المتولد ، والمباشر بالقدرة ، وربما لايثبتون القدرة على , منهاج ، المتكلمين . وقوة الفعل ، وقوة الانفعال : غير القدرة التي يثبتها المتكلم .

الثانية: قوله: إن الاستطاعة: هي سلامة البنية ، وصحة الجوارح ، وتخليتها من الآفات ، وقال : لا أقول يفعل بها في الحالة الأولى ولا في الحالة الثانية ، لكنى أقول : الإنسان يفعل ، والفعل لا يكون إلا في الثانية .

الثالثة: قوله: إن الله تعالى قادر على تعذيب الطفل، ولو فعل ذلك كان ظالماً إياه ؛ إلا أنه لا يستحسن أن يقال [ ذلك ] في حقه ؛ بل يقال : لو فعل ذلك كان الطفل : بالغاً ، عاقلا ، عاصياً بمعصية ارتكبها ، مستحقاً للعقاب ؛ وهذا كلام متناقض .

الرابعة: حكى والكعبى، عنه أنه قال : وإرادة الله تعالى ، : فعل من أفعاله ، وهي على وجهين : وصفة ذات ، و وصفة فعل ، : فأما صفة الذات ؛ فهى : أن الله تعالى لم يزل مريداً لجميع أفعاله ، وللحيع الطاعات من عباده ، فإنه حكيم ، ولا يجوز أن يعلم الحكيم صلاحاً وخيراً ، ولا يريده . وأما وصفة الفعل ، ؛ فإن أراد بها فعل نفسه في حال إحداثه ؛ فهى : خلة [ ه ] له ، وهى قبل الخلق ؛ لأن ما به يكون الشيء لا يجوز أن يكون معه ، وإن أراد بها فعل عباده ؛ فهى : الأمر به .

الخامسة: قال إن عند الله تعالى , لطفا ، لو أنى به ، لآمن جميع من فى الأرض إيمانا يستحقون عليه الثواب ، استحقاقهم لو آمنوا من غير وجوده ، وأكثر منه ، وليس على الله تعالى أن يفعل ذلك بعباده . ولا يجب عليه رعاية الأصلح ، لانه لا غاية لما يقدر عليه من الصلاح ، فما من ، أصلح ، إلا وفوقه ، أصلح ، وإنما عليه أن يمكن العبد بالقدرة والاستطاعة ، ويزيح العلل بالدعوة والرسالة . و ، المفكر ، قبل ورود السمع ، يعلم البارى تعالى بالنظر والاستدلال وإذا كان مختاراً فى فعله فيستغنى عن ، الخاطرين ، ، لأن الحاطرين لا يكونان

من قبل الله تعلل ؛ وإنما هما من قبل الشيطان ، و . المفكر ، الأول لم يتقدمه شيطان يخطر الشك بباله ، ولو تقدم ، فالكلام في الشيطان كالكلام فيه .

السادسة : قال : من تاب عن كبيرة ثم راجعها عاد استحقاقه العقوبة الأولى ؛ فإنه قبل تو بته بشرط أن لا يعود .

## ٣ — المُعَمَّر يَّة

أصحاب معمر بن عباد السلمى ، وهو من أعظم والقدرية ، فرية : فى تدقيق القول بننى الصفات ، و ننى القدر خيره وشره من الله تعالى ، والتكفير والتضليل على ذلك. وانفرد عن أصحابه بمسائل :

منها: أنه قال: إن الله تعالى لم يخلق منها على والاجسام، وفاما والاعراق، فإنها من اختراعات والاجسام و إما طبعاً وكالمنار التى تحدث الإحراق، والشمس الحرارة ، والقمر التلوين وأما اختياراً وكالحيوان يحدث : الحركة ، والسكون ، والاجتماع ، والافتراق . ومن العجب أن حدوث الجسم وفناه عنده وسلكون ، والاجتماع ، والافتراق . ومن العجب أن حدوث الجسم وفناه و عدث البارى تعالى وعرضا ، فلم يحدث الجسم وفناه ؟ فإن الحدوث وعرض ، وفيزمه أن لا يكون لله تعالى فعل أصلا . ثم ألزم : أن كلام البارى تعالى : إما وعرض ، أو د جسم ، فإن قال : هو وعرض ، فقد أحدثه البارى تعالى ؛ فإن المتكلم وإن قال : هو وعرض ، فقد أحدثه البارى تعالى كلام هو وعرض ، وإن قال : هو وعرض ، فقد أحدثه في حل ؛ فإن الجسم لا يقوم بالجسم ، فإذا لم يقل هو بإثبات الصفات الأزلية ، ولا قال بخلق الأعراض ؛ فلا يكون لله تعالى كلام لم يكن آمراً بالحيم ، وإذا لم يكن أمر ونهى لم نكن شريعة أصلا ؛ فأدى مذهبه إلى خزى عظم ، ومنها : أنه قال : إن و الأعراض ، لا تتناهى فى كل نوع . وقال : كل وعرض ، ومنها : أنه قال : إن و الأعراض ، لا تتناهى فى كل نوع . وقال : كل وعرض ،

قام بمحل ، فإنما يقوم به لمعنى أوجب القيام ؛ وذلك يؤدى إلى ﴿ التسلسل ﴾ . وعن هذه المسألة سمى هو وأصحابه : ﴿ أَصِحَابِ المَعَانَى ﴾ . وزاد على ذلك ؛ فقال: ﴿ الحركة ﴾ إنما خالفت ﴿ السكون ﴾ لا بذاتها ؛ بل بمعنى أوجب المخالفة ؛ وكذلك : مَعَايِرةَ المثل المثل ،وبما ثنته، و تضاد الصد الصد ؛ كل ذلك عنده بمعنى . ومنها : ما حكى , الـكعبي , عنه : أن , الإرادة, من الله تعالى للشيء غير الله ، وغير خلقه للشيء ، وغير : الأمر ، إوالاخبار ، والحكم ؛ فأشار إلى أمر مجهول لا يعرف . وقال : ليس الإنسان فعل سوى « الإرادة » : مباشرة كانت ، أو تو ليداً ؛ وأفعاله التكليفية : من القيام، والقعود ، والحركة ،والسكون ؛ في الحير والشر . . كلها مستندة إلى إرادته ، لاعلى طريق المباشرة ، ولاعلى طريق التوليد ، وهذا عجب ، غير أنه إنما بناء على مذهبه فى حقيقة الإنسان . وعنده : الإنسان معنى أو جوهر غير الجسد؛ وهو ؛ عالم ، قادر ، مختار ، حكم ، ليس عتحرك، ولا ساكن ، ولا متكون ، ولا متمكن ، ولا يرى ، ولا يمس، ولا يحس ، ولا يحس ، ولا يحل موضعًا دُون موضع ، ولا يحويه مكان ، ولا يحصره زمان ؛ لكنه مدبر للجسد ، وعلاقته مع البدن علاقة التدبير والتصرف. وإنما أخذ هذا القول من ﴿ الفلاسفة ﴾ ؛ حيث قضوا بإثبات النفس الإنسانية أمراً ما ؛ هو جوهر قائم بنفسه : لا متحيز ، ولا متمكن ؛ وأثبتوا من جنس ذلك موجودات عقلية ، مثل العقول المفارقة . ثم لما كان ميل , معمر بن عباد ، إلى مذهب , الفلاسفة , منز بين أفعال النفس التي سماها , إنساناً ، ، و بين القالب الذي هو جسده ؛ فقال : فعل النفس هو . الإرادة ، فحسب ، والنفس إنسان ؛ ففعل الإنسان هو , الإرادة , ، وما سوى ذلك : من الحركات ، والسكنات ، والاعتمادات ـ فهي من فعل الجسد.

ومنها: أنه يحكى عنه: أنه كان ينكر القول: بأن الله تعالى , قديم ، لأن و قديم ، أخذ من قدم يقدم فهو , قديم ، ؛ وهو فعل ، كقولك : أخذ منه ما قدم وما حدث . وقال أيضاً : هو يشعر بالتقادم الزمانى ، ووجود البارى تعالى ليس بزمانى. ويحكى عنه أيضاً: أنه قال: الحلق غير المخلوق، والإحداث غير المحدث. وحكى و جعفر بن حرب، عنه أنه قال: إن الله تعالى محال أن يعلم نفسه ، لانه يؤدى إلى ألا يكون العالم والمعلوم واحداً، ومحال أن يعلم غيره ؛ كما يقال : محال أن يقدر على الموجود من حيث هو موجود. ولعل هذا النقل فيه خلل ، فإن عاقلا ما ، لا يتكلم بمثل هذا الكلام الغير المعقول.

لعمرى الماكان الرجل يميل إلى و الفلاسفة ، و من مذهبهم : أنه ليس وعلى البارى تعالى علماً انفعالياً ، أى تابعاً للمعلوم ، بل علمه علم فعلى ؛ فهو من حيث هو فاعل وعالم ، وعلمه هو الذى أوجب الفعل ، وإنما يتعلق بالموجود حال حدوثه لامحالة ، ولا يجوز تعلقه بالمعدوم على استمرار عدمه وأنه وعلم ، و وعقل ، وكونه : عقلا ، وعاقلا ، ومعقولا ، شى و احد ؛ فقال و ابن عباد » : لا يقال : يعلم نفسه ؛ لانه يؤدى إلى تمايز بين العالم والمعلوم ، ولا يعلم غيره ؛ لانه يؤدى الى كون وعلمه ، من غيره يحصل . فإما أن لا يصح النقل ، وإما أن يحمل على مثل هذا المحمل . ولسنا من رجال و الن عباد ، فتطلب للكلامه وجها .

# ٧ - المسرواريّة

أصحاب , عيسى بن صبيح ، المكنى , بأبى موسى ، ، الملقب , بالمردار ، . وقد تلمذ , لبشر بن المعتمر ، وأخذ العلم منه ، وتزهد ، ويسمى راهب المعتزلة . وإنما انفرد عن أصحابه بمسائل :

الأولى منها : قوله فى , القدر ، : إن الله تعالى يقدر على أن يكذب و يظلم ، ولو كذب وظلم ، ولا كاذبا ظالماً ؛ تعالى الله عن قوله .

والثانية : قوله فى «التولد » : مثل قول أستاذه ، وزاد عليه : بأن جوز وقوع فعل واحد من فاعلين على سبيل , التولد » .

الثالثة : قوله في , القرآن ، إن الناس قادرون على مثل القرآن : فصاحة ،

ونظا، وبلاغة وهو الذي بالغ في القول بخلق القرآن ، وكفر من قال بقدمه ، بأنه قد أثبت قديمين . وكفر أيضا من لابس السلطان ؛ وزعم أنه لا يرث ولا يورث ، وكفر أيضا من قال : إن أعمال العباد مخلوقة لله تعالى ، ومن قال : إنه يرى بالأبصار ، وغلا في الشكفير حتى قال : هم كافرون في قولهم : لا إله إلا الله . وقد سأله ، إبراهيم بن السندى ، مرة عن أهل الأرض جميعاً ، فكفرهم ؛ فأقبل عليه ، إبراهيم » ، وقال : الجنة التي عرضها السموات والأرض ، لا يدخلها إلا أنت ، وثلاثة وافقوك ؟ ! فخزى ، ولم يحر جواباً . وقد تلذ له أيضا : والمعفران ، و « أبو زفر » ، و « محمد بن سويد » . وصحب : « أبو جعفر محمد ابن عبد الله الإسكاني » و « عيسي ابن الهيثم » : « جعفر بن حرب الأشح » . وحكى « السكمي » عن « الجعفرين ، أنهما قالا : إن الله تعالى خلق القرآن في ماللوح المحفوظ ، ، ولا يحود أن ينقل ؟ إذ يستحيل أن يكون الشيء الواحد في مكانين في حالة واحدة ، وما تقرق ، فهو حكاية عن المكتوب الأول في اللوح المحفوظ ، وذلك فعلنا وخلقنا .

قال : وهو الذي اختاره من الأقوال المختلفة في القرآن .

وقالا فى تحسين العقل وتقبيحه: إن العقل يوجب معرفة الله تعالى بحميع إ أحكامه وصفاته قبل ورود الشرع ؛ وعليه أن يعلم أنه إن قصر ، ولم يعرفه ، ولم يشكره : عاقبه عقوبة دائمة ؛ فأثبة [ L ] التخليد واجباً بالعقل .

### ٨ - الثُمَامِيَّة

أصحاب ، ثمامة بن أشرس النميرى ، ؛ كان جامعاً بين سخافة الدين ، وخلاعة النفس ؛ مع اعتقاده بأن ، الفاسق ، يخلد فى النار إذا مات على فسقه من غير توبة ، وهو فى حال حياته فى منزلة بين المنزلتين . وانفرد عن أصحابه بمسائل :

منها: قوله: إن والأفعال المتولدة ، لا فاعل لها و إذ لم يمكنه إضافتها إلى فاعل أسبابها ، حتى يلزمه أن يضيف الفعل إلى ميت ؛ مثل ما إذا فعل السبب ومات ووجد المتولد بعده . ولم يمكنه إضافتها إلى الله تعالى ؛ لأنه يؤدى إلى فعل القبيح ، وذلك محال . فتحير فيه ، وقال : المتولدات أفعال لا فاعل لها .

ومنها : قوله فى « الكفار ، و « المشركين ، و « المجوس ، و « اليهود ، و « النهود ، و « النهود ، و « النصارى ، و « الزنادقة ، و « الدهرية ، : إنهم يصيرون فى القيامة ترابا ، وكذلك قوله فى النهائم ، والطيور ، وأطفال المؤمنين .

ومنها : قوله : « الاستطاعة ، هي السلامة وصحة الجوارح ، وتخليتها من الآفات ؛ وهي قبل الفعل .

ومنها: قوله: إن « المعرفة ، متولدة من « النظر ، وهو فعل لا فاعل له كسائر « المتولدات ، .

ومنها: قوله فى ، تحسين العقل و تقسيم و إيجاب المعرفة قبل ورود السمع ، : مثل قول أصحابه ؛ غير أنه زاد عليهم ؛ فقال : من ، الكفار ، من لا يعلم خالقه ، وهو معذور . وقال : إن ، المعارف ، كلها ضرورية وإن من لم يضطر إلى معرفة الله سبحانه و تعالى ، فليس هو مأموراً بها ، وإنما خلق للعبرة والسخرة ، كسائر الحيوان .

ومنها: قوله: لا فعل للإنسان إلا « الإرادة » ، وما عداها فهو حدث لا محدث له . وحكى ابن « الراوندى » عنه أنه قال : « العالم » فعل الله تعالى بطباعه ، و لعله أراد بذلك ما تريده « الفلاسفة » : من « الإيجاب ، بالذات ، دون « الإيجاد ، على مقتضى « الإرادة » ؛ لكن يلزمه على اعتقاده ذلك ما لزم « الفلاسفة » من القول بقدم العالم ، إذ « الموجب » لا ينفك عن « الموجب » . وكان « تمامة » في أيام « المأمون » ، وكان عنده بمكان .

#### ٩ – الهِشَامِيَّة

أصحاب وهشام بن عمرو الفوطى ، ومبالغته فى القدر أشد وأكثر من مبالغة أصحاب وهشام بن عمرو الفوطى ، ومبالغته فى القدر أشد وأكثر من مبالغة أصحابه . وكان يمتنع من إطلاق وإضافات ، أفعال إلى البارى تعالى ، وإن ورد مها التنزيل .

منها قوله: إن الله لا يؤلف بين قلوب المؤمنين بل هم المؤتلفون باختيارهم ؛ وقد ورد في التنزيل: « ما ألفت بين قلوبهم و لـكن الله ألف بينهم » .

ومنها قوله: إن الله لا يحبب الإيمان إلى المؤمنين ، ولا يزينه في قلوبهم ؛ وقد قال تعالى : « حبب إليكم الإيمان وزينه في قلوبكم ، ومبالغته في نني « إضافات » : « الطبع » و « الختم » و « النسد » ، وأمثالها \_ أشد وأصعب ، وقد ورد بجميعها التنزيل ، قال الله تعالى : « نخكم الله على قلوبهم وعلى سمعهم » ، وقال : « بل طبع الله عليها بكفرهم » ، وقال : « وجعلنا من بين أيديهم سدا ومن خلفهم سدا » . وليت شعرى ! ما يعتقده الرجل ؟ : إنكار أإلفاظ التنزيل ، وكونها وحياً من الله تعالى ؟ فيكون تصريحاً بالكفر ! أو إنكار ظواهرها من نسبتها إلى البارى تعالى ، ووجوب تأويلها ؟ وذلك عين مذهب أصحابه ؟ . من نسبتها إلى البارى تعالى ، ووجوب تأويلها ؟ وذلك عين مذهب أصحابه ؟ .

ومن بدعيه فى الدلالة على « البارى » تعالى ، قوله : إن , الأعِراض » لا تدل على كونه خالقاً ، ولا تصلح « الأعراض » دلالات ؛ بل « الأجسام » تدل على كونه خالة . وهذا أيضا عجب .

ومن بدعه في « الإمامة » ، قوله : إنها لا تنعقد في أيام الفتنة واختلاف الناس ، وإنما يجوز عقدها في حال الاتفاق والسلامة . وكذلك أبو « بكر الاصم ، من أسحابه كان يقول : الإمامة لا تنعقد إلا بإجماع الامة عن بكرة أبهم ، وإنما أراد بذلك الطعن في إمامة « على » \_ رضى الله عنه إذ كانت « البيعة » في أيا الفتنة ، من غير اتفاق من جميع الصحابة ؛ إذ بتى في كل طرف طائفة على خلافه . ومن بدعه : أن « الجنة » و « النار » ليستا مخلوقتين الآن ؛ إذ لا فائد ته

فى وجودهما وهما جميعا خاليتان بمن ينتفع ويتضرر بهما ، وبقيت هذه المسألة منه اعتقاداً ﴿ للمُعْزَلَةِ ﴾ . وكان يقول ﴿ بالموافاة ﴾ ، وأن الإيمان هو الذي يوافي الموت. وقال : من أطاع الله جميع عمره ، وقد علم الله أنه يأتى بمَا يحبط أعماله ، ولو بكبيرة لم يكن مستحقاً للوعد ؛ وكذلك على العكس.وصاحبه ,عباد ، من المعتزلة وكان يمتنع من إطلاق القول بأن الله تعالى خلق ﴿ الْكَافَرِ ﴾ ؛ لأن ﴿ الْكَافَرِ ﴾ : كفر ، وإنسان ؛ والله تعالى لا يخلق . الكفر » . وقال : . النبوة ، جزا. على عمل ، وإنها باقية ما بقيت الدنيا . وحكى , الأشعرى , عن , عباد , أنه زيم: أنه لا يقال : إن الله تعالى لم يزل قائلا ، ولا غير قائل . ووافقه , الإسكاني . على ذلك . قالا : ولايسمى « متكلماً » . وكان « الفوطى » يقول : إن « الأشياء » قبل «كونها » : « معدومة » أ؛ وليست أشيام ، وهي بعد أن تعدم عن وجود تسمى « أشياء » . ولهذا المعنى كان يمنع القول : بأن الله تعالى قد كان لم يزل « عالمـاً ، بالأشياء قبل « كونها » ؛ فإنها لا تسمى « أشياء » . قال : وكان يجوز « القتل » « والغيلة ، على المخالفين لمذهبه ، وأخد أمو الهم عصباً وسرقة ، لاعتقاده كفرهم ، واستباحة دمائهم وأموالهم .

## ١٠ - ا اَلْجُاحِظِيَّة

أصحاب معمرو بن بحر ، أبي عثمان « الجاحظ » . كان من فضلاء المعتزلة ، والمصنفين لهم ؛ وقد طالع كثيراً من كتب الفلاسفة ، وخلط وروج كثيراً من مقالاتهم بعباراته البليغة ، وحسن براعته اللطيفة . وكان في أيام « المعتصم ، و « المتوكل » . وانفرد عن أصحابه بمسائل :

منها: قوله: إن « المعارف » كلها ضرورية طباع ، وليس شيء من ذلك من أفعال العباد ، وليس أليس أفعاله من أفعاله منه « طباعاً » ؛ كا قال « ثمامة » . و نقل عنه أيضاً : أنه أنكر أصل « الإرادة »

وكونها جنسا من « الأعراض » ؛ فقال : إذا انتنى السهو عن الفاعل ، وكان عالما بما يفعله ، فهو « المريد » على التحقيق ، وأما « الإرادة » المتعلقة بفعل الغير ، فهو ميل النفس إليه . وزاد على ذلك بإثبات « الطبائع » للأجسلم ، كما قال « الطبيعيون » من « الفلاسفة » ، وأثبت لها أفعالا مخصوصة بها . وقال باستحالة عدم الجواهر ، فالأعراض تتبدل ، والجواهر لا يجوز أن تفنى .

ومنها: قوله في «أهل النار»: إنهم لا يخلدون فيها عذا با ، بل يصيرون إلى طبيعة «النار». وكان يقول: «النار» تجذب أهلبا إلى نفسها ، من غير أن يدخل أحد فيها . ومذهبه : مذهب «الفلاسفة» في نني «الصفات» ، وفي إثبات «القدر» خيره وشرد من العبد: مذهب «المعتزلة». وحكى «الدكعي» عنه أنه قال : يوصف «الباري» تعالى بأنه «مريد» ؛ بمعنى أنه لا يصح عليه «السهو» في أفعاله ، ولا «الجهل» ولا يجوز أن يغلب ويقهر .

وقال: إن الخلق كلهم من العقالة علمون بأن الله تعالى خالقهم ، وعادفون بأنهم محتاجون إلى النبى ؛ وهم محجو جنون بمحرفهم . أم هم صنفان : عالم بالتوحيد ، وجاهل به ؛ فالجاهل معذور ، والعالم محجوج . ومن انتحل دين الإسلام ؛ فإن اعتقد أن الله تعالى ليس بحسم ولا صورة ولا يرى بالأبصار ، وهو عدل لا يحور ولا يريد المعاصى ، و بعد الاعتقاد واليقين أقر بذلك كله ؛ فهو « مسلم ، حقاً . وإن عرف ذلك كله ، ثم جحده وأنكره وقال « بالتشبيه » و « الجبر » ؛ فهو « مشرك كافر » حقاً . وإن لم ينظر في شيء من ذلك كله ، واعتقد أن الله تعالى ربه ، وأن محداً رسول الله ؛ فهو « مؤمن » لالوم عليه ، ولا تكليف عليه غير ذلك . وحكى « ابن الراوندى ، عنه أنه قال : إن للقرآن جسداً بحوز أن يقلب مرة رجلا ومرة حيواناً ؛ وهذا مثل ما يحكى عن « أبى بكر الاصم ، أنه زعم : أن القرآن جسم مخلوق . وأنكر « الاعراض ، أصلا ، وأنكر « صفات ، البارى ومن أصحابه إلى الطبيعيين منهم ، أكبر منه إلى الإلهيين .

## ١١ — اكْنِيَّاطِيَّة والْكَعْبِيَّة

أصحاب «أبى الحسين ابن أبى عمرو الحياط ، أستاذ « أبى القاسم بن محمد الكعبى ، ، وهما من « معتزلة بغداد ، على مذهب واحد ، إلا أن « الحياط ، غالى فى إثبات « المعدوم ، شيئاً ، وقال : « الشىء » ما يعلم ويخبر عنه ، و «الجوهر ، جوهر فى العدم ، و «العرض ، عرض فى العدم ، وكذلك أطلق جميع أسماء الأجناس والأصناف ، حتى قال : السواد سواد فى العسدم ، فلم يبق إلا « صفة الوجود » أو الصفات التى تلزم الوجود والحدوث ، وأطلق على « المعدوم ، لفظ « الثبوت ، وقال فى ننى الصفات عن « البارى » مثل ما قاله أصحابه ، وكذا القول فى : القدر ، والسمع ، والعقل . وا نفرد « السكعى ، عن أستاذه بمسائل :

منها: قوله: إن , إرادة البارى , تعالى ليست صفة قائمة بذاته ، ولا هو مريد لذاته ، ولا إرادته حادثة فى محل أو لا فى الحل بل إذا أطلق عليه أنه مريد فعناه أنه : عالم ، قادر ، غير محكره فى فعله ، ولا كاره . ثم إذا قيل : هو , مريد ، لافعاله لافعاله ؛ فالمراد به أنه : حالق لها على وقق عله ، وإذا قيل : هو « مريد ، لافعال عباده ، فالمراد به : أنه آمر بها ، راض عنها . وقوله فى كونه « سميعاً » « بصيراً » راجع إلى ذلك أيضا ؛ فهو « سميع ، بمعنى أنه : عالم بالمسموعات ، و « بصير » بمعنى أنه : عالم بالمبصرات . وقوله فى « الرؤية » ، كقول أصحابه : نفياً ، وإحالة ؛ بمعنى أنه الحابه قالوا : يرى البارى تعالى ذاته ، ويرى المرثيات ؛ وكونه مدركا فير أن أصحابه قالوا : يرى البارى تعالى ذاته ، ويرى المرثيات ؛ وكونه مدركا لذلك زائد على كونه عالماً . وقد أنكر « الكعبى » ذلك ؛ قال : معنى قولنا : يرى ذاته ، ويرى المرثيات : أنه عالم بها فقط .

### ١٢ — الْجَبَائِيّة والْبَهْسَمَيَّة

أصحاب أبى على و محمد بن عبد الوهاب الجبائى ، وابنه , أبى هاشم عبد السلام ، وهما من و معتزلة البصرة ، انفردا عن أصحابهما بمسائل ، وانفرد أحدهما

عن صاحبه بمسائل أما المسائل التي انفردا بها عن أصحابهما:

فنها: أنهما أثبتا وإرادات عادئة لافى محل؛ يكون البارى تعالى بها موصوفاً مريداً، وتعظيا لافى محل؛ إذا أراد أن يعظم ذاته ، وفناء لافى محل؛ إذا أراد أن يعظم ذاته ، وفناء لافى محل ؛ إذا أراد أن يفنى العالم . وأخص أوصاف هذه والصفات على يرجع إليه ، من حيث إنه تعالى أيضاً لافى محل . وإثبات موجودات هى وأعراض ، أو فى حكم والأعراض ، لا محل لها ؛ كإثبات موجودات هى وجواهر ، أو فى حكم والجواهر ، لا مكان لها ، وذلك قريب من مذهب والفلاسفة ، حيث أثبتوا وعقلا ، هو جوهر لافى محل ولا فى مكان ، وكذلك والنفس الكلية ،

ومنها: أنهما حكما بكونه تعالى , متكلماً , بكلام يخلقه فى محل ، وحقيقة , الكلام , عندهما: أصوات مقطعة ، وحروف منظومة ، والمتكلم من فعل , الكلام ، لا من قام به الكلام ، اللا أن و الجبائى ، خالف أصحابه خصوصا بقوله : يحدث الله تعالى عند قراءة كل قاريء كلاماً لنفسه فى محل القراءة ، وذلك حين ألزم : أن الذى يقرؤه القارى، ليس بكلام الله ، والمسموع منه ليس من كلام الله ، فالتزم هذا الحال : من إثبات أمر غير معقول ولا مسموع ، وهو إثبات كلامين فى محل واحد .

واتفقاعلى: ننى « رؤية الله » تعالى بالأبصار فى دار القرار ، وعلى القول بإثبات الفعل للعبد خلقا وإبداعاً ، وإضافة الخير والشر والطاعة والمعصية إليه استقلالا واستبداداً ، وأن « الاستطاعة » قبل الفعل ؛ وهى : قدرة زائدة على سلامة « البنية » وصحة الجوارح ، وأثبتا « البنية » شرطاً فى قيام المعانى التى يشترط فى ثبوتها الحياة ، واتفقا على أن « المعرفة » وشكر المنعم ومعرفة الحسن والقبح واجبات عقلية ، وأثبتا « شريعة » عقلية ؛ وردا « الشريعة النبوية » إلى مقدرات والجمام ومؤقتات الطاعات التى لا يتطرق إليها عقل ولا يهتدى إليها فكر ، وبمقتضى العقل والحكمة يجب على الحسكم ثواب المطيع وعقاب العاصى ؛ إلا أن

التأقيت والتخليد فيه يعرف , بالسمع ، . و , الإيمان ، عندهما اسم مدم ؛ وهو عبارة عن خصال الخير التي إذا اجتمعت في شخص سمى بها : , مؤمنا ، ومن ارتكب , كبيرة ، فهو في الحال يسمى فاسقاً : لا مؤمنا ؛ ولا كافرا ، وإن لم يتب ومات عليها ؛ فهو مخلد في , الغار ، . واتفقا على أن الله تعالى لم يدخر عن عباده شيئاً مما علم أنه إذا فعل بهم أنوا , بالطاعة ، و , التوبة ، ؛ من , الصلاح ، و , الأصلح ، و , اللطف ، ؛ لانه : قادر ، عالم ، جواد ، حكيم : لا يضره الإعطاء ، ولا ينقص من خزائنه المنح ، ولا يزيد في ملكه الادخار . وليس , الأصلح ، هو , الألاد ، ؛ بل هو : الأعود في العاقبة ، والأصوب في العاجلة ، وان كان ذلك مؤلما مكروها ؛ وذلك : , كالحجامة ، و , الفصد ، وشرب الأدوية ، ولايقال : إنه تعالى بقدر على شيء هو أصلح مما فعله بعبده . والتكاليف كلها , ألطاف ، و بعثة الانبياء ؛ وشرع الشرائع ؛ وتمبيد الاحكام ؛ والتنبيه على الطريق الأصوب . . كلها , ألطاف ، . كلها , ألطاف ،

وبما تخالفا فيه : أما في صفات , البارى ، تعالى ، فقال , الجبائى » : البارى تعالى ، عالم ، لذا ته ، فادر » ، حي ، . . لذا ته ، ومعنى قوله « لذا ته » أى لا يقتضى كونه عالماً « صفة ، هى : « علم » أو « حال » توجب كونه « عالماً » . وعند ، أبي هاشم » : هو « عالم » لذا ته بمعنى أنه « ذو حالة » هى صفة معلومة ورا ، كونه ذا تا موجوداً ، وإنما تعلم « الصفة » على « الذات » لا بانفرادها ؛ فأ ثبت ، أحوالا ، هى صفات : لا موجودة ولا معدومة ، ولا معلومة ولا بجهولة ؛ أي : هى على حيالها لا تعرف كذلك بل مع « الذات » . قال والعقل يدرك فرقا ضرورياً بين معرفة الشيء مطلقاً و بين معرفته على صفة ، فايس من عرف « الذات » عرف كونه متحيزاً عرف كونه متحيزاً فابلا « للعرض » . ولاشك أن الإنسان يدرك اشتراك الموجودات في قضية وافتراقها في قضية ، وبالضرورة يعلم أن ما اشتركت فيه غير ما افترقت به ، وهذه القضايا العقلية في قضية ، وبالضرورة يعلم أن ما اشتركت فيه غير ما افترقت به ، وهذه القضايا العقلية لا يذكرها عاقل ، وهي لا ترجع إلى الذات ولا إلى « أعراض » ورا « « الذات » ،

فإنه يؤدى إلى قيام العرض بالعرض؛ فتعين بالضرورة أنها , أحوال ، ، فـكون العالم « عالماً » « حال ، هي « صفة ، وراء كونه « ذاتا » ؛ أي المفهوم منها غير المفهوم من ﴿ الذات ﴾ ؛ وكذلك كونه : قادراً ، حيا . . . ثم أثبت للبارى تعالى ﴿ حالة ﴾ أخرى أوجبت تلك , الاحوال، . وخالفه والده وسائر منكري الاحوال في ذلك ، وردوا الاشتراك والافتراق إلى الألفاظ وأسماء الأجناس ، وقانوا : أليست الأحوال تشترك في كونها أحوالا ، وتفترق في خصائص ؟ كذلك نقول في الصفات ؛ وإلا فيؤدى إلى إثبات الحال للحال ، ويفضي إلى ﴿ التسلسل ﴾ . . . بل هي راجعة إما إلى مجرد الالفاظ ؛ إذ وضعت في الأصل على وجه يشترك قمها الكثير لا أن مفهومها معني أو صفة ثابتة في الذات على وجه يشمل أشياء ويشترك فها الكثير ؛ فإن ذلك مستحيل . أو برجيج ذلك إلى . وجوه » واعتبارات عقلية . هي المفهومة من قضايا الاشتراك والإفتراق ، وتلك « الوجوه » : كالنسب ، والإضافات، والقرب، والبعد، وغير ذلك ؛ مما لا يعد صفات بالاتفاق . وهــــذا هو اختيار « أبي الحسين البصري » و « أبي الحسن الاشعري » . ورتبوا على هذه المسألة : مسألة أن « المعدوم » شيء ، فن يثبت كونه شيئا ، كما نقلنا عن جماعة من المعتزلة ، فلايبتي من صفات الثبوت إلاكونه موجودا ؛ فعلى ذلك لا يثبت للقدرة في إيجادها أثرا ما سوى الوجود . والوجود على مذهب « نفاة الأحوال » لا يرجع إلا إلى اللفظ المجرد ، وعلى مذهب « مثبتي الاحوال » هو حالة لا توصف بالوجود ولا بالعدم ، وهذا كما ترى من التناقض والاستحالة ومن ﴿ نَفَاةَ الْأَحُوالَ ﴾ من يثبته شيئًا ، ولا يسميه بصفات الأجناس . وعند « الجبائي » : أخص وصف الباري تعالى هو « القدم » ، والاشتراك في الأخص يوجب الاشتراك في الآعم . وليت شعرى اكيف يمكنه إثبات : الاشتراك ، الافتراق ، والعموم والخصوص ــ حقيقة ؛ وهو من نفاة الاحوال ؟ فأما على مذهب ﴿ أَ بِي هَاشُم ۚ وَ فَلَعْمُرِي هُو مُطَّرِّد ؛ غَيْرِ أَنَّ القَدَّم ۚ ۚ إِذَا بَحْثُ عَنْ حقيقته رجع إلى نني الأولية ؛ و « النني ، يستحيل أن يكون أخص وصف الباري .

واختلفا فى كونه , سميعا بصيراً ، ؛ فقال , الجبائى ، : معنى كونه سميعا بصيراً : أنه حى لا آفة به .

وخالفه , ابنه , وسائر أصحابه : أما , ابنه , فصار إلى أن كونه سميعا « حالة » ، وكونه بصيراً « حالة » ، وكونه بصيراً « حالة » سوى كونه عالما ؛ لاختلاف : القصيتين ، والمفهومين ، والمتعلقين ، والآثرين . وقال غيره من أصحابه : معناه كونه مدركاً للبصرات ، مدركا للسموءات . واختلفا أيضا في بعض مسائل ﴿ اللطف ﴾ ؛ فقال ﴿ الجبائي ، فيمن يعلم الباري تعـــالي من حاله أنه لو آمن مع , اللطف ، لكان ثوابه أقل لقلة مشقته ، ولو آمن بلا لطف لكان ثوابه أكثر لكثرة مشقته: إنه لا يحسن منه أن يكلفه إلا مع ﴿ اللطف ، ويسوى بينه وبين من المعلوم من حاله أنه لا يفعل الطاعة على كل وجه إلا مع , اللطف ، ؛ ويقول : إذ لو كلفه مع عدم اللطف لوجب أن يكون مستفسداً حاله ، غير مريح لعلته . ويخالفه وأبو هاشم ، في بعض المواضع في هذه المسألة ؛ قال : يحسن منه تعالى أن يُكُلُّعُهُ الْإِيمَانُ على أشق الوجهين ؛ **بلا** لطف . واختلفا في فعل الألم للعوض ؛ فقال د الجبائي ، : يجوز ذلك ابتداء لاجل العوض؛ وعليه بني آلام الاطفال . وقال ﴿ ابنه ﴾ : إنما يحسن ذلك بشرط , العوض ، والاعتبار جميعا . وتفصيل مذهب , الجبائي ، في , الأعواض ، على وجهين : أحدهما أنه يقول : يجوز التفضل بمثل الأعواض ؛ غير أنه تعالى علم أنه لا ينفعه , عوض , إلا على ألم متقدم . والوجه الثانى : أنه إنما يحسن ذلك ؛ لأن العوض مستحق ، والتفضل غير مستحق . والثواب عندهم ينفصل عن التفضل بأمرين : أحدهما : تعظم وإجلال للثاب يقترن بالنعيم ، والثانى : قدر زائد على التفضل ؛ فلم يجب إذا آجراء « العوض » مجرى الثواب ؛ لأنه لا يتميز عن التفضل بزيادة مقدار ولا يزيادة صفة . وقال « ابنه » : يحسن الابتداء بمثل والعوض، تفضلا، والعوضمنقطع غير دائم . وقال و الجبائي ، : يجوز أن يقع الانتصاف، من الله تعالى للظلوم من الظالم بأعواض يتفضل بها عليه؛

إذا لم يكن للظالم على الله عوض لشيء ضره به .

وزعم «أبو هاشم »: أن التفضل لا يقع به « انتصاف » ؛ لأن التفضل ليس يجب عليه فعله . وقال « الجبائل » « وابنه »: لا يجب على الله شيء لعباده في الدنيا إذا لم يكلفهم عقلا وشرعا ؛ فأما إذا كلفهم : فعل الواجب في عقولهم ، واجتناب القبائح ، وخلق فيهم الشهوة للقبيح والنفور من الحسن ، وركب فيهم الأخلاق النميمة ، فإنه يجب عليه عند هذا التكليف إكال العقل ، ونصب الأدلة ، النميمة ، فإنه يجب عليه عند هذا التكليف إكال العقل ، ونصب الأدلة ، والقدرة ، والاستطاعة ، وتهيئة الآلة ، بحيث يكون مزيحا لعللهم فيما أمرهم ، وأعجب عليه أن يفعل بهم : أدعى الأمور إلى فعل ما كلفهم به ، وأزجر الأشياء لهم عن فعل القبيح الذي نهاهم عنه . ولهم في مسائل هذا الباب خبط طويل .

وأما كلام جميع المعتزلة البغداديين في النبوة والإمامة فيخالف كلام البصريين ؛ فإن من شيوخهم من يميل إلى « الروافض ، ومنهم من يميل إلى « الخوارج » . و « الجبائي ، و « أبو هاشم م قلك و الفقال و أهل السنة ، في الإمامة ، وأنها بالاختيار ، وأن الصحابة مترتبون في الفضل ترتبهم في الإمامة ؛ غير أنهم ينكرون الكرامات أصلا للأولياء : من الصحابة ، وغيرهم . ويبالفون في عصمة الانبياء علمهم السلام عن الذنوب: كبائرها ، وصغائرها ، حتى منع , الجبائي ، القصد إلىَّ الَّذَنَبِ؛ إلا على تأويل . والمتأخرون من المعتزلة مثل القاضي , عبد الجبار ، وغيره انتهجوا طريقة , أبي هاشم , . وخالفه في ذلك , أبو الحسين البصري , ، وتصفح أدلة الشيوخ، واعترض على ذلك بالتزييف والإبطال وانفرد عنهم بمسائل: منها ننى الحال ، ومنها ننى المعدوم شيئاً ، ومنها ننى الألوان أعراضا ، ومنها قوله : إن الموجودات تتمايز بأعيانها ؛ وذلك من توابع نني الحال ، ومنها رده الصفات كلها إلى كونالبارى تعالى: عالماً ، قادراً ، مدركا . ولهميل إلى مذهب , هشام بن الحكم ، فى أن الأشياء لا تعلم قبل كونها . والرجل فلسنى المذهب ؛ إلا أنه روج كلامه على المعتزلة في معرض . الكلام ، فراج عليهم ؛ لقلة معرفتهم بمسالك المذاهب .

# البأب الشانى: اَلَجْبُرِيَّة

١ — الجبر: هو ننى الفعل حقيقة عن العبد وإضافته إلى الرب تعالى ، و , الجبرية , أصناف : فالجبرية الحالصة : هى التى لا تثبت للعبد فعلا ولا قدرة على الفعل أصلا ، والجبرية المتوسطة : [ هى التى ] تثبت للعبد قدرة غير مؤثرة أصلا ، فأما من أثبت للقـــدرة الحادثة أثراً ما فى الفعل ، وسمى ذلك كسباً ، فليس بجبرى .

و « المعتزلة ، يسمون من لم يثبت للقدرة الحادثة أثراً في الإبداع والإحداث استقلالا : جبريا ، ويلزمهم أن يسموا من قال من أصحابهم بأن المتولدات أفعال لا فاعل لها : جبرياً ؛ إذ لم يثبتوا للقدرة الحادثة فيها أثرا . والمصنفون في المقالات عدوا « النجارية ، و الفرادية ، : من « الجبرية ، ؛ وكذلك جماعة « الكلابية ، : من « الصفائية ، . و « الاشعرية ، سموهم تارة « حسوية ، و تارة « جبرية ، . و نحن سمعنا إقرارهم على أصحابهم من « النجارية ، و « الضرارية ، فعددناهم من « الجبرية ، ، ولم نسمع إقرارهم على غيرهم فعددناهم من « الصفائية ، .

## ١ – اَلْجُهُمِيَّة

أصحاب , جهم بن صفوان ، ، وهو من , الجبرية الحالصة ، . ظهرت بدعته , بترمذ ، وقتله , سالم بن أحوز المازنى ، , بمرو ، فى آخر ملك بنى أمية : وافق المعتزلة فى ننى الصفات الازلية ، وزاد عليهم بأشياء :

منها قوله: لا يجوز أن يوصف البارى تعالى بصفة يوصف بها خلقه؛ لأن ذلك يقضى تشبيها ؛ فغنى كونه: حيا ، عالما ؛ وأثبت كونه: قادراً ، فاعلا ، خالقا ؛ لأنه لا يوصف شى. من خلقه: بالقدرة ، والفعل ، والحلق .

ومنها إثباته علوما حادثة للبارى تعالى لا فى محل ؛ قال : لا يجوزِ أن يعلم الشيء

قبل خلقه ؛ لأنه لو علم ثم خلق ! أفبق علمه على ما كان أم لم يبق ؟ فإن بتى فهو جهل ؛ فإن العلم بأن سيوجد ، غير العلم بأن قد وجد ، وإن لم يبق فقد تغير ؛ والمتغير علوق ليس بقديم . ووافق في هذا مذهب , هشام بن الحكم ، كما تقرر ؛ قال : وإذا ثبت حدوث , العلم ، فليس يخلو : إما أن يحدث في ذاته تعالى ؛ وذلك يؤدى إلى التغير في ذاته ؛ وأن يكون محلا للحوادث ، وإما أن يحدث في محل ؛ فيكون المحل موصوفا به ، لا البارى تعالى . . . فتعين أنه لا محل له ؛ فأثبت علوما حادثة بعدد الموجودات المعلومة .

ومنها قوله في القدرة الحادثة: إن الإنسان لا يقدر على شيء ، ولا يوصف بالاستطاعة ، وإنما هو مجبور في أفعاله : لا قدرة له ، ولا إرادة ، ولا اختيار ، وإنما يخلق الله تعالى الأفعال فيه على حسب ما يخلق في سائر الجمادات ، وتنسب إلى الجمادات ، كا يقال : أثمرت الشجرة ، وجرى الماء ، وتحرك الحجر ، وطلعت الشمس وغربت ، وتغيمت السماء وأمطرت ، واهتزت الارض وأنبت . . . إلى غير ذلك . والثواب والعقاب جبر ، كا أن الافعال كلها جبر ، قال : وإذا ثبت الجبر ، فالتكليف أيضاً كان ، جبرا ، .

ومنها قوله: إن حركات أهل الخلدين تنقطع ، والجنة والنار تفنيان بعد دخول أهلهما فيهما و تلذذ أهل الجنة بنعيمها و تألم أهل النار بحميمها ، إذ لا تتصور حركات لا تتناهى أولا ، وحمل قوله تعالى: حركات لا تتناهى أولا ، وحمل قوله تعالى: وخالدين فيها ، على المبالغة والتأكيد ، دون الحقيقة فى التخليد ، كا يقال : خلد الله ملك فلان ، واستشهد على الانقطاع بقوله تعالى : « خالدين فيها ما دامت السموات والارض إلا ما شاء ربك ، ، فالآية اشتملت على شريطة واستثناء ، والحلود والتأييد لا شرط فيه ولا استثناء .

ومنها قوله: من أتى , بالمعرفة ، ثم جحد بلسانه لم يكفر بجحده ؛ لأن العلم والمعرفة لا يزولان بالجحد ؛ فهو مؤمن . قال : والإيمان لا يتبعض أى لا ينقسم إلى : عقد ، وقول ، وعمل ؛ قال : ولا يتفاصل أهله فيه ، فإيمان الأنبياء وإيمان

الأمة على نمط واحد؛ إذ المعارف لانتفاضل. وكان السلف كلهم من أشد الرادين عليه. ونسبته إلى التعطيل المحض. وهو أيضا موافق, للمعتزلة، في: نني, الرؤية، وإثبات خلق الكلام، وإيجاب المعارف بالعقل قبل ورود, السمع..

### ٢ — النَّجَّاريَّة

أصحاب والحسين بن محمد النجار ، وأكثر معتزلة والرى ، و [ ما ] حواليها على مذهبه ، وهم وإن اختلفوا أصنافاً ، إلا أنهم لم يختلفوا فى المسائل التى عددناها أصولا ، وهم : و برغوثية ، و و زعفرانية ، و و مستدركة ، ، وافقوا و المعتزلة ، فى نفى الصفات : من العلم ، والقدرة ، والإرادة ، والحياة ، والسمع ، والبصر ، ووافقوا و الصفاتية ، فى خلت الاعمال .

قال و النجار ، : البارى تعالى و مريد ، تنفسه ، كا هو و عالم ، انفسه ، فألزم عموم التعلق ، فالتزم ، وقال : هو تمريد الخير والشر ، والنفع والضر وقال أيضاً : معنى و كونه مريدا ، أنه غير مستكره ولا مغلوب . وقال : هو خالق أعمال العباد : خيرها وشرها ، حسنها وقبيحها ، والعبد مكتسب لها . وأثبت تأثيراً للقدرة الحادثة ، وسمى ذلك كسباً ، على حسب ما يثبته والاشعرى ، ووافقه أيضاً في أن الاستطاعة مع الفعل . وأما في مسألة والرؤية ، ؛ فأنكر رؤية الله تعالى بالا بصار ، وأحالها ، غير أنه قال : يجوز أن يحول الله تعالى القوة التى في القلب ـ من المعرفة ـ إلى العين ، فيعرف الله تعالى بها ، فيكون ذلك رؤية . وقال بحدوث الكلام ، لكنه انفرد عن والمعتزلة ، بأشياء : منها قوله : إن كلام البارى تعالى إذا قرىء فهو و عرض ، وإذا كتب فهو و جسم ، ومن العجب البارى تعالى إذا قرىء فهو و عرض ، وإذا كتب فهو و جسم ، ومن العجب أن والخوانية ، قالت : كل من قال : إن القرآن مخلوق ، فهو كافر ، ولعلهم أرادوا ومع ذلك قالت : كل من قال : إن القرآن مخلوق ، فهو كافر ، ولعلهم أرادوا بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقض ظاهر . و و المستدركة ، منهم زعوا : أن كلامه بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقض ظاهر . و « المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقض ظاهر . و « المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقض ظاهر . و « المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقض طاهر . و « المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بذلك : الاختلاف ، وإلا فالتناقب خاصة على المناقب خاصة و المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بذلك المنه المناقب المناقب المناقب خاصة والمناقب خاصة و المستدركة » منهم زعوا : أن كلامه بدلك المناقب طلم المناقب المناق

( ٦ اللل والنعل )

غيره ،وهو مخلوق ؛ لكن النبي صلى الله عليه وسلم قال : , كلام الله غير مخلوق ، و « السلف ، عن آخرهم أجمعوا على هذه العبارة ، فوافقناهم ، و حملنا قولهم « غير مخلوق ، أي: على هذا الترتيب والنظم من الحروف والأصوات ، بل هو مخلوق على غير هذه الحروف بعينها ، وهذه حكاية عنها . وحكى « الكعبى ، عن « النجار ، أنه قال : البارى تعالى بكل مكان « ذاتاً ، و «وجوداً ، لا على معنى « العلم ، و « القدرة ، ، وألزمه محالات على ذلك .

وقال فى « المفكر ، قبل ورود « السمع ، مثل ما قالت « المعتزلة ، : إنه بجب عليه تحصيل المعرفة بالنظر والاستدلال .

وقال فى « الإيمـــان » إنه عبارة عن « التصديق ، ، ومن ارتكب كيرة ومات عليها من غير « توبة ، عوقب على ذلك ، ويجب أن يخرج من النار ، فليس من العدل التسوية بينه وبين « الكفار ، في الحلود .

و د محمد بن عيسى ، الملقب و برغوت و د بشر بن غياث المريسى ، و د الحسين النجار ، : متقاربون في المذهب وكلهم أثبتواكونه تعالى د مريداً ، \_ لم يزل \_ لكل ما علم أنه سيحدث من : خير وشر ، وإيمان وكفر ، وطاعة ومعصية . وعامة و المعتزلة ، يأبون ذلك .

### ٣ — الطِّرَاريَّة

أصحاب و ضرار بن عمرو ، ، و و حفص الفرد ، و اتفقا : فى و التعطيل ، ، وعلى أنهما قالا : البارى تعالى عالم قادر ، على معنى أنه ليس بجاهل و لا عاجز . و أثبتا لله سبحانه و ماهية ، لا يعلما إلا هو ، وقالا : إن هذه المقالة محكية عن و أبى حنيفة ، رحمه الله و جماعة من أصحابه ، وأرادا بذلك : أنه يعلم نفسه شهادة ، لا بدليل و لا خبر ، و نحن نعله بدليل و خبر . و أثبتا و حاسة ، سادسة للإنسان ، يرى بها البارى تعالى يوم الثواب فى الجنة . وقالا : و أفعال العباد ، خلوقة للبارى تعالى حقيقة ، والعبد مكتسماحقيقة ، وجوزا حصول فعل بين فاعلين .

وقالا: يجوز أن يقلب الله تعالى الاعراض أجساما، والاستطاعة والعجز بعض الجسم وهو جسم ولا محالة ؛ بننى زمانين . وقالا : « الحجة ، بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم فى الإجماع فقط ؛ فا ينقل عنه فى أحكام الدين من طريق أخبار الآحاد ؛ فغير مقبول. ويحكى عن « ضرار » : أنه كان يشكر «حرف» « عبد الله ابن مسمود » و «حرف » « أبى بن كعب » ؛ ويقطع بأن الله تعالى لم ينزله . وقال فى المفكر قبل ورود السمع : إنه لا يجب عليه بعقله شى حتى يأتيه الرسول؛ فيأمره وينهاه ، ولا يجب على الله تعالى شى محكم العقل . وزعم «ضرار ، أيضاً : أن الإمامة تصلح فى غير قريش ، حتى إذا اجتمع «قرشى» و « نبطى ، قدمنا « النبطى » ؛ إذ هو أقل عددا، وأضعف وسيلة ، فيمكننا خلعه إذا خالف الشريعة . و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة ، فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يجوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يحوزون و « المعترلة » وإن جوزوا « الإمامة » فى غير «قريش » ، إلا أنهم لا يحوزون «قديم « النبطى » على « القرشى » .

#### الياب الثالث: الصفاتية

 إعلم أن جماعة كثيرة من السلف كانوا يثبتون لله تعالى صفات أزلية : من العلم ، والقدرة ، والحياة ، والإرادة ، والسمع ، والبصر ، والكلام، والجلال، والإكرام، والجود، والإنعام، والعزة، والعظمة؛ ولا يفرقون بين صفات الذات ، وصفات الفعل ؛ بل يسوقون الكلام سوقا واحداً . وكذلك يثبتون صفات خبرية ؛ مثل : اليدين ، والوَّجه ؛ ولا يؤولون ذلك ؛ إلا أنهم يقولون : هذه الصفات قد وردت في الشرع ، فنسميها : صفات خبرية . ولما كانت المعتزلة ينفون الصفات والسلف يثبتون ؛ سمى السلف : صـــفاتية ، والمعتزلة : معطلة ؛ فبالغ بعض السلف في إثبات الصفات إلى حد التشبيه بصفات المحدثات ، واقتصر بعضهم على صفات دلت الأفعال عليها ، وما ورد به الخبر فاغترقوا فيه فرقتين ؛ فمنهم من أوله على وجه يحتمل اللفظ ذلك ، ومنهم من توقف في التأويل؛ وقال: عَرْفَنَا مِعْقَطَى العَقَلُ أَنْ الله تعالى ليس كمثله شيء، فلا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شيء منها ، وقطعنا بذلك ؛ إلا أنا لا نعرف معنى اللفظ الوارد فيه ؛ مثل قوله تعالى : الرحمن على العرش استوى ومثل قوله: خلقت بيدي ومثل قوله: وجاء ربك إلى غير ذلك ، ولسنا مكلفين بمعرفة تفســـــير هذه الآيات وتأويلها ، بل التـكايف قد ورد بالاعتقاد بأنه : لا شريك له ، وليس كمشله شيء ، وذلك قد أثبتناه يقينا . ثم إن جماعة من المتأخرين زادوا على ما قاله السلف ؛ فقالوا : لا بد من إجرائها على ظاهرها ، والقول بتفسيرهـا كما وردت من غير تعرض للتأويل ولا توقف في الظاهر ؛ فوقعوا في التشبيه الصرف ، وذلك على خلاف ما أعتقده السلف . ولقد كان التشبيه صرفاً خالصـــا في اليهود ، لا في كلهم ، بل في القرائين منهم ؛ إذ وجدوا في التوراة ألفاظا كـ ثيرة تدل على ذلك . تم الشيعة َ فيهذه الشريعة وقعواً في غلو وتقصيير : أما الغلو ؛ فتشبيه بعض أثمتهم بالإله تعالى وتقـــدس ، وأما التقصير ، فتشبيه الإله بواحد من الحلق . ولما ظهرت المعتزلة و المتكلمون من السلف رجعت بعض الروافض عن الغلو و التقصير ، ووقعت في الاعتزال ، وتخطت جماعة من السلف إلى التفسير الظاهر ، فوقعت في التشبيه .

وأما السلف الذين لم يتعرضوا للتأويل ، ولا تهدفوا للتشبيه ، فنهم : مالك ابن آنس رضى الله عنهما ، إذ قال : الاستواء معلوم ، والدكيفية بجهولة ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة . ومثل أحمد بنحنبلرحمه الله ، وسفيان الثورى ، وداود بن على الاصفهانى ، ومن تابعهم .

حتى انتهى الزمان إلى : عبد الله بن سعيد الكلابى ، وأبى العباس القلانسى ، والحارث بن أسد المحاسى ؛ وهؤلاء كانوا من جملة السلف ؛ إلا أنهم باشروا علم الكلام ، وأيدوا عقائد السلف بحجج كلامية وبراهين أصولية ، وصنف بعضهم ، ودرس بعض . . . حتى جرى بين أبى الحسن الأشعرى وبين أستاذه مناظرة فى مسألة من مسائل الييلام والأصلح فتخاصا ؛ وإنجاز الاشعرى إلى هذه الطائفة ، فأيد مقالتهم بمناهج كلامية ، وصار ذلك مذهباً لأهل السنة والجاعة . وانتقلت سمة الصفائية إلى الاشعرية . ولما كانت المشبهة ، ووالكرامية ، من مثبتى الصفات ؛ عدد ناهم : فرقتين من جملة والصفائية .

## ١ — الأشْعَرِيَّة

أصحاب: أبى الحسن على بن إسماعيل الأشعرى، المنتسب إلى أبى موسى الأشعرى رضى الله عنه رضى الله عنهما . وسمعت من عجيب الاتفاقات أن أباموسى الأشعرى رضى الله عنه كان يقرر عين ما يقرر الاشعرى أبو الحسن فى مذهبه . وقد جرت مناظرة بين عمرو بن العاص وبينه ; فقال عمرو : أين أجد أحداً أحاكم إليه ربى ؟ فقال أبو موسى : أناذلك المتحاكم إليه ، فقال عمرو : أو يقد وعلى شيئا ثم يعذبني عليه ؟

قال : نعم ، قال عمرو : ولم ؟ قال : لأنه لا يظلبك ؛ فسكت عمرو ولم يحر جوابا .

قال الأشعرى : الإنسان إذا فكر في خلقته : من أي شيء ابتدأ ، وكيف دار في أطوار الخلقة طوراً بعد طور حتى وصل إلى كال الخلقة ، وعرف يقيناً : أنه بذاته لم يكن ليدبر خلقته ، وينقله من درجة إلى درجة ، ويرقيه من نقص إلى كال . . . علم بالضرورة أن له : صانعاً ، قادراً ، عالمـاً ، مريداً ؛ إذ لا يتصور حدوث هذه الأفعال المحكمة من طبع ؛ لظهور آثار الاختيار في الفطرة ، وتبين آثار الإحكام والإتقان في الخلقة ، فله صفات دلت أفعاله عليها ، لا يمكن جحدها ؛ وكما دلت الأفعال على كونه : عالماً ، قادراً ، مريداً . . . دلت على : العلم ، والقدرة ، والإرادة ؛ لأن وجه الدلالة لا يختلف شاهداً وغاتباً ، وأيضاً لا معنى للعالم حقيقة إلا أنه ذو علم ، ولا للقادر إلا أنه ذو قــدرة ، ولا للمريد إلا أنه ذو إرادة ؛ فيحصل بالعلمالإحكام والإتقان ، ويحصل بالقدرة الوقوع والحدوث، ويحصل بالإرادة التخصيص بوقت دون وقت ، وقدر دون قدر ، وشكل دون شكل . وهذه الصفات لن يتصور أن يوصف بها الذات إلا وأن يكون الذات حياً بحياة ، للدليل الذي ذكرناه . وألزم منكري الصفات إلزاما لامحيص لهم عنه ؛ وهو: أنكم وافقتمونا \_ بقيام الدليل \_ على كونه عالماً قادراً ؛ فلا يخلو : إما أن يكون المفهومان من الصفتين واحداً ، أو زائداً ؛ فإن كان واحداً ، فيجب أن يعلم بقادريته ، ويقدر بعالميته ، ويكون من علم الذات مطلقاً ، علم كونه عالماً قادرا ، و ليس الأمركذلك ، فعلم أن الاعتبارين مختلفان ، فلا يخلو : إما أن يرجع الاختلاف إلى مجرد اللفظ ، أو إلى الحال ، أو إلى الصفة . وبطل رجوعه إلى اللفظ المجرد ؛ فإن العقل يقضى باختلاف مفهومين معقولين ، ولو قدر عدم الألفاظ رأساً ما ارتاب العقل فيما تصوره . و بطل رجوعه إلى الحال ؛ فإن إثبات صفة لاتوصف بالوجود ولا بالعدم إثبات واسطة بين: الوجودوالعدم ، والإثبات والنغي ؛ وذلك محـال . فتعين الرجوع إلى صفة قائمة بالذات ؛ وذلك : مذهبه . على أن القاضى أبا بكر الباقلانى، من أصحاب الاشعرى، قد ردد قوله فى إثبات الحال و نفيها ، و تقرر رأيه على الإثبات ، ومع ذلك أثبت الصفات معانى قائمة به ، لا أحوالا . وقال : الحال الذى أثبته أبو هاشم هو الذى نسميه صفة : خصوصا إذا أثبت حالة أوجبت تلك الصفات .

قال أبو الحسن : البارى تعالى : عالم بعلم ، قادر بقدرة ، حى بحياة ، مريد بإرادة ، متكلم بكلام ، سميع بسمع ، بصير ببصر ؛ وله في البقاء اختلاف رأى . قال: وهٰذه الصفات أزلية قائمة بذاته تعالى ، لا يقال: هي هو ، ولا : هي غيره ، ولا : لاهو ، ولا : لاغيره . والدليل على أنه متكلم بكلام قديم ، ومريد بإرادة قديمة : أنه قد قام الدليل على أنه تعالى ملك ، والملك من له الأمر والنهي ، فهو آمر ناه ؛ فلا يخلو : إما أن يـكون آمراً بأمر قديم ، أو بأمر محدث ؛ وإن كان محدثًا فلا يخلو : إما أن يحدثه في ذاته ، أو في محل ، أو لا في محل . ويستحيل أن يحدثه في ذاته ؛ لأنه يزِّ دي إلى أن يكون محلا للحوادث ؛ وذلك محال ، ويستحيل أن يحدثه في محل ، لأنه يُوجب أن يكون المحل به موصوفاً ، ويستحيل أن يحدثه لا في محل ؛ لأن ذلك غير معقول ، فتعين أنه : قديم ، قائم به ، صفة له . وكذلك التقسيم في الإدارة ، والسمع ، والبصر . قال : وعلمه واحد ، يتعلق بجميع المعلومات : المستحيل ، والجائز ، والواجب ، والموجود ، والمعدوم . وقدرته وأحدة ؛ تتعلق بجميع مايصلح وجوده من الجائزات. وإرادته واحدة ؛ تتعلق بجميع مايقبل الاختصاص . وكلامه واحد هو : أمر ، ونهيي ، وخبر ، واستخبار ، ووعد ، ووعيد ؛ وهذه الوجوه ترجع إلى اعتبارات في كلامه ، لا إلى عــدد في نفس الكلام والعبارات . والألفاظ المنزلة على لسان الملائكة إلى الأنبياء عليهم السلام دلالات على الكلام الأزلى ، والدلالة مخلوقة محدثة ، والمدلول قديم أزلى . والفرق بين القراءة والمقروء ، والتلاوة والمتلو : كالفرق بين الذكر والمذكور ؛ فالذكر محدث ، والمذكور قديم . وخالف الأشعري بهذا التدقيق جماعة من الحشوية ؛ إذ أنهم قضوا بكون الحروف والكلمات قديمة . والكلام عند الأشعرى: معنى قائم بالنفس سوى العبارة، والعبارة دلالة عليه من الإنسان؛ فالمتكلم عنده من قام به الكلام، وعند المعتزلة من فعل الكلام؛ غير أرب العبارة تسمى كلاما: إما بالمجاز، وإما باشتراك اللفظ. قال: وإرادته: واحدة، قديمة، أزلية، متعلقة بجميع المرادات من أفعاله الخاصة، وأفعال عباده؛ من حيث إنها مخلوقة له، لا من حيث إنها مكتسبة لهم ، فعن هذا قال: أراد الجميع: خيرها، وشرها، ونفعها، وضرها؛ وكما أراد وعلم، أراد من العباد ما علم وأمر القلم حتى كتب في اللوح المحفوظ وقدره، فذلك حكمه، وقضاؤه، وقدره، الذي لا يتغير ولا يتبدل وخلاف المعلوم: مقدور الجنس ، محال الوقوع .

وتكليف ما لا يطاق جائز على مذهبه و للعلة التي ذكر ناها و لأن الاستطاعة عنده عرض ، والعرض لا يبتى زمانين في حال التكليف لا يكون المكلف قط قادراً ، لأن المكلف من يقدر على إحداث ما أمر به . فأما أن يجوز ذلك في حق من لا قدرة له أصلا على الفعل فيحال ، وإن وجد ذلك منصوصاً عليه في كتابه . قال : والعبد قادر على أفعال ، إذ الإنسان يجد من نفسه تفرقة ضرورية بين حركات الرعدة والرعشة ، وبين حركات الاختيار والإرادة . والتفرقة راجعة إلى أن الحركات الاختيارية حاصلة تحت القدرة ، متوقفة على اختيار القادرة فعن هذا قال : المكتسب ، هو المقدور بالقدرة الحاصلة ، والحاصل تحت القدرة الحادثة .

ثم على أصل أبى الحسن : لا تأثير للقدرة الحادثة فى الإحداث ؛ لأن جهة الحدوث قضية واحدة ، لا تختلف بالنسبة إلى الجوهر والعرض ، فلو أثرت فى قضية الحدوث ، لأثرت فى حدوث كل محدث ؛ حتى تصلح لإحداث : الألوان ، والطعوم ، والروائح ، وتصلح لإحداث الجواهر والأجسام ؛ فيؤدى إلى تجويز وقوع السهاء على الأرض بالقدرة الحادثة . غير أن الله تعالى أجرى سنته بأن يخلق عقيب القدرة الحادثة ، أو معها : الفعل الحاصل ؛ إذا أراده العبد ،

وتجرد له ، ويسمى هذا الفعل كسباً ؛ فيكون خلقاً من الله تعالى: إبداعاً وإحداثاً، وكسباً من العبد : حصولا تحت قدرته .

والقاضي أبو بكر الباقلاني تخطى عن هذا القدر قليلا ؛ فقال : الدليل قد قام على أن القدرة الحادثة لا تصلح للإيجاد ؛ لكن ليست تقتصر صفات الفعل أو وجوهه واعتباراته على جهة الحدوث فقط ؛ بل همنا وجوه أخر ، هنَّ وراء الحدوث ؛ من كون الجوهر : جوهراً ، متحيزاً ، قابلاً للعرض ؛ ومن كون العرض، عرضاً ، ولوناً ، وسواداً . . . وغير ذلك ، وهذه أحوال عند مثبتي الاحوال . قال : فجهة كون الفعل حاصلاً بالقدرة الحادثة أو تحتها نسبة خاصة ، ويسمى ذلك : كَسُباً ؛ وذلك هو أثر القدرة الحادثة . قال : وإذا جاز على أصل المعتزلة : أن يكون تأثير القدرة أو القادرية القديمة في حال : هو الحدوث والوجود ، أو في وجه من وجوه الفعل ﴿ فَالَّا بِحَوْزَ أَنْ يَكُونَ تَأْثَيْرِ الْقَــدرةُ الحادثة في حال : هو صفة للحادث ، أو في وجه من وجوه الفعل ؛ وهو كون الحركة مثلاً على هِيئة مخصوصة ؟ وذلك أنَّ المُفَهُّومُ مَنِ الحَرَكة مطلقاً ومن العرض مطلقاً ، غير المفهوم من القيام والقعود ، وهما حالتان متمايزتان ؛ فإن كل قيام حركة ، وليسكل حركة قياما . ومن المعلوم : أن الإنسان يفرق فرقاً ضرورياً بين قولنا : أوجد ، وبين قولنا : صلى ، وصام ، وقعد ، وقام . وكما لا يحوز أن يضاف إلى الباري تعالى جهة ما يضاف إلى العبد، فكذلك لا يجوز أن يضاف إلى العبد جهة ما يضاف إلى الباري ثعالى ؛ فأثبت القاضي تأثيراً للقــدرة الحادثة . وأثرها: هي الحالةالحاصة ؛ وهي جهة من جهات الفعل حصلت من تعلق القدرة الحادثة بالفعل ،وتلك الجهة هي المتعينة لأن تكون مقابلة بالثواب والعقاب ب فإن الوجود من حيث هو وجود لا يستحق عليه ثواب وعقاب، خصوصاً على أصل المعتزلة ؛ فإن جهة الحسن والقبح هي التي تقابل بالجزاء ، وَالْحَسن والقبح صفتان ذا تيتان وراء الوجود ؛ فالموجود من حيث هو موجود ليس بحسن ولاقبيح . قال : فإذا جاز لكم إثبات صفتين : هما حالتان ، جاذ لى إثبات حالة :

هى متعلق القدرةالحادثة . ومن قال : هى حالة مجهولة ؛ فبينا بقدر الإمكان جهتهـا ، وعرفناها إيش هى(١)، ومثلناهاكيف هى.

ثم إن إمام الحرمين , أيا المعالى الجويني ، تخطى عن هذا البيان قليلا ؛ قال : أما نني هــذه القدرة والاستطاعة ؛ فما يأياه العقل والحس ، وأما إئبات قدرة لا أثر لهما بوجه ؛ فهو كنني القدرة أصلا ، وأما إثبات تأثير في حالة لايفعل ؛ [ فهو ] (٢) كنني « التأثير ، خصوصاً والأحوال على أصلهم لاتوصف بالوجود والعدم ... فلابد إذاً من نسبة فعل العبد إلى قدرته حقيقة ، لا على وجه الإحداث والخلق ؛ فإن الخلق يشعر باستقلال إيجاده من العدم ، والإنسان كما يحس من نفسه الاقتدار ، يحس من نفسه أيضا عدم الاستقلال ؛ فالفعل يستند وجوده إلى القدرة ، والقدرة يستند وجودها إلى سبب آخيي تكون نسبة القدرةإلى ذلك السبب كنسبة الفعل إلى القدرة ، وكذلك يستند سبب إلى سبب آخر ... حتى ينتهـي إلى مسبب الأسباب ؛ فهو : الحالق للإسباب ومسبباتها ، المستغنى على الإطلاق ؛ فإن كل سبب ... مهما استغنى من وبحد من وجه من وجه ، والبارى تعالى هو الغنى المطلق ، الذي لاحاجة له ولا فقر . وهذا الرأى إلى الخذه من الحكاء الإلهين ، وأبرزه في معرض الكلام . . و ليس يختص نسبة السبب إلى المسبب \_ على أصله ـــ بالفعل والقدرة ؛ بلكل ما يوجد من الحوادث فذلك حكمه . وحينتُذ يلزم القول : بالطبع ، و تأثير الأجسام في الأجسام إيجاداً ، و تأثير الطبائع في الطبائم إحداثاً . وليس ذلك مذهب الإسلاميين . كيف ورأى المحققين من الحكاء: أن الجسم لا يؤثر في إيجاد الجسم ؛ قالوا : الجسم لا يجوز أن يصدر عن جسم ، ولا عن قوة ما في جسم ؛ فإن الجسم مركب من مادة وصورة ، فلو أثر لاثر بجهتيه ؛ أعنى بمادته وصورته ، والمادة لها طبيعة عدمية ، فلو أثرت لأثرت

<sup>(</sup>١) بمعنى : أي شيء هي ، وهذا الاستعمال قديم شائع في هذا المعنى .

 <sup>(</sup>۲) لفظه « فهو » ساقطة من جميع النسخ ، ولـكنا رى ضرورة إثباتها ؛ حتى لايتمرد المعنى ، أو يضل الفهم .

بمشاركة العدم ، والتالى محال ، فالمقدم إذاً محال فنقيضه حق ؛ وهو : أن الجسم ، وقوة ما فى الجسم . وقوة ما فى الجسم : لا يجوز أن يؤثر فى جسم .

وتخطى من هو أشد تحققاً ، وأغوص تفكراً ـ عن الجسم وقوة مانى الجسم والله كل ماهو جائز بذاته لايجوز أن يحدث شيئاً ما ، فإنه لو أحدث لاحدث بمشاركة الجواز ، والجواز له طبيعة عدمية ، فلو خلى الجائز وذاته كان عدماً ، فلو أثر الجواز بمشاركة العدم ، لادى إلى أن يؤثر العدم في الوجود ، وذلك محال . فإذا لا موجد على الحقيقة إلا واجب الوجود لذاته ، وما سواه ـ من الاسباب ـ معدات لقبول الوجود ، لا محدثات لحقيقة الوجود ، ولهذا شرح سنذكره . ومن العجب : أن مأخذ كلام الإمام أبى المعالى إذا كان بهذه المثابة ، فكيف يمكن إضافة الفعل إلى الاسباب حقيقة ؟ !

هذا ؛ و نعود إلى كلام صاحب المقالة الحالي الموالي على بن إسماعيل الأشعرى : إذا كان الحالي على الحقيقة هو البارى تعالى ، لا يشاركه فى الحلق غيره ؛ فأخص وصفه تعالى هو : القدرة على الاختراع . قال : وهذا هو تفسير اسمه تعالى الله . وقال الاستاذ أبو إسحاق الإسفراينى : أخص وصفه هو : كون يوجب تمييزه عن الأكوان كلها . وقال بعضهم : نعلم يقيناً : أن ما من موجود إلا ويتميز عن غيره بأمر ما ؛ وإلا فيقتضى أن تسكون الموجودات كلها مشتركة متساوية ، والبارى تعالى موجود ، فيجب أن يتميز عن سائر الموجودات بأخص متساوية ، والبارى تعالى موجود ، فيجب أن يتميز عن سائر الموجودات بأخص مضار ؛ غير أن العقل لا ينتهى إلى معرفة ذلك الأخص، ولم يرد به سمع ؛ فتتوقف شرار ؛ غير أن ضراراً أطلق لفظ الماهية إعليه تعالى ] ؛ وهو من حيث العبارة مشكر . ومن مذهب الاشعرى : أن كل موجود يصح أن يرى : فإن المصحح للرؤية إنما هو الوجود ، والبارى تعالى موجود ي فيصح أن يرى ، وقد ورد السمع بأن المؤمنين يرونه فى الآخرة ؛ قال الله تعالى : , وجوه يومئذ ناضرة السمع بأن المؤمنين يرونه فى الآخرة ؛ قال الله تعالى : , وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة ، . . . إلى غير ذلك من الآيات والاخبار . قال : ولا يجوز

أن تتعلق به الرؤية على : جمة ، ومكان ، وصورة ، ومقابلة ، واتصال شعاع ، أو على سبيل انطباع ؛ فإن كل ذلك مستحيل. وله قولان في ماهية الرؤية : أحدهما: أنه , علم ، مخصوص ، ويعنى بالخصوص ؛ أنه يتملق بالوجود دون العدم ، والثانى : أنه إدراك وراء العلم ؛ لا يقتضي تأثيراً في المدرك ، ولا تأثراً عنه . وأثبت أن السمع والبصر للبارى تعالى صفتان أزليتان ؛ هما إدراكان وراء العلم، يتعلقان بالمدركات الخاصة بكل واحد بشرط الوجود . وأثبت اليدين والوجه صفات خبرية ؛ فيقول : ورد بذلك السمع فيجب الإقرار به كما ورد . وصغوه(١) إلى طريقة السلف؛ من ترك التعرض للتأويل، ولهقول أيضاً في جواز التأويل . ومذَّهبه في الوعد والوعيد ، والأسماء والأحكام ، والسمع والعقل : مخالف للمعتزلة من كل وجه . قال : الإيمان هو التصديق بالجنان ، وأما القول باللسان ، والعمل بالأركان ففروعه ، فن صدق بالقلب ؛ أي : أقر بوحدانية الله تعالى ، واعترف بالرسل تصديقاً لهم فما جاءوا به من عند الله تعالى ـ بالقلب ـ صح إيمانه حتى لوِ مات عليه في الحال كان مؤلمنا تاجيا ، وِلا يخرج من الإيمان إلا بإنكار شيء من ذلك . وصاحب الكبيرة : إذا خرج من الدنيا من غير توبة يكون حكمه إلى الله تعالى : إما أن يغفر له برحمته ، وإما أن يشفع فيه النبي صلى الله عليه وسلم ؛ إذ قال : ﴿ شَفَاعَتَى لَاهُلُ الْـكَبَائُرُ مِنْ أُمِّتَى ﴾ ، وإما أن يعذبه بمقدار جرمه ثم يدخله الجنة برحمته ، ولا يجوز أن يخلد في النار مع الكفار ؛ لما ورد به السمع : بالإخراج من النار من كان في قلبه مثقال ذرة من الإيمان . قال : ولو تاب فلا أقول : بأنه يجب على الله تعالى قبول توبته بحكم العقل ؛ إذ هو الموجب ، فلا يجب عليه شيء ؛ بلي : ورد السمع بقبول تربة التاثبين · وإجابة دعوة المضطرين . وهو المـالك فى خلقه ، يفعل ما يشاء ، ويحكم ما يريد ، فلو أدخل الحلائق بأجمعهم الجنة لم يكن حيفاً ، ولو أدخلهم النار لم يكن جوراً ؛

 <sup>(</sup>١) الصغو [ بفتح وسكون ، أو بكسر وسكون ] : الميل ؛ ومنه صغت النجوم والشمس :
 مالت الغروب .

إذ الظلم هو: التصرف فيما لا يملكه المتصرف ، أو وضع الشيء في غير موضعه ؛ وهو اله لك المطلق، فلا يتصور منه ظلم، ولاينسب إليه جور . قال : والواجبات كلها سمعية ، والعقل لا يوجب شيئاً ولا يقتضى تحسيناً ولا تقبيجا ؛ فمعرفة الله تعالى: بالعقل تحصل ، وبالسمع : تجب ؛ قال الله تعالى : , وما كنا معذبين حتى نبعث رسولا ، . وكذلك : شكر المنعم ، وإثابة المطيع ، وعقاب العاصى ؛ يجب بالسمع دون العقل . ولا يجب على الله تعالى شيء ما بالعقل : لا الصلاح ، ولا الأصلح ، ولا اللطف . وكل ما يقتضيه العقل من جهة الحكمة الموجبة ؛ فيقتضى نقيضه من وجه آخر . وأصل التكليف لم يكن واجبا على الله تعالى ؛ إذ لم يرجع إليه نفع ، ولا اندفع به عنه ضر . وهو قادر على مجازاة العبيد : ثواباً ، وعقاباً ؛ وقادر على الإفضال علمهم إيتـــداء : تكرماً ، وتفضلاً . والثواب، والنعم، واللطف؛ كله منه فضل، والعقاب، والعذاب؛ كله عدل: , لا يسأل عما يَفعل وهم يسألون ، لـ وَلَنْحِكُ الرسل من القضايا الجائزة لا الواجبة ولا المستحيلة ؛ ولكن بُعِثُ الانتِمَاتِ تأييدُهم بالمعجزات وعصمتهم من الموبقات من جملة الواجبات ؛ إذ لابد من طريق المستمع يسلكه ، ليعرف به صدق المدعى ، ولايد من إزاحة العلل ؛ فلا يقع في التكليف تناقض . والمعجزة : فعل خارق للعادة ، مقترن بالتحدى ، سلم عن المعارضة ، يتنزل منزلة التصديق بالقول ، من حيث القرينة ؛ وهو منقسم إلى خرق المعتاد ، وإلى إثبات غير المعتاد . والكرامات للأولياء حق ؛ وهي من وجه : تصديق للانبياء ، وتأكيد للمعجزات .

والإيمان والطاعة بتوفيق الله تعالى ، والكفر والمعصية بخذلانه ؛ والتوفيق عنده : خلق القدرة على الطاعة ، والحذلان عنده : خلق القدرة على المعصية . وعند بعض أصحابه : تيسير أسباب الحير هو التوفيق ، وبضده الحذلان . وما ورد به السمع من الاخبار عن الامور الغائبة ؛ مثل : القلم ، واللوح ، والعرش ، والكرسي ، والجنة ، والنار ، فيجب إجراؤها على ظاهرها ، والإيمان بها والكرسي ، والجنة ، والنار ، فيجب إجراؤها على ظاهرها ، والإيمان بها

كا جاءت؛ إذ لا استحالة فى إثباتها . وما ورد من الاخبار عن الامور المستقبلة فى الآخرة ؛ مثل : سؤال القبر ، والثواب والعقاب فيه ؛ ومثل : الميزان ، والحساب ، والصراط ، وانقسام الفريقين : فريق فى الجنبة ، وفريق فى الجنبة ، وفريق فى السعير ... حق ؛ يجب الاعتراف بها، وإجراؤها على ظاهرها ؛ إذ لا استحالة فى وجودها .

والقرآن عنده معجز من حيث: البلاغة ، والنظم، والفصاحة ؛ إذ خير العرب بين السيف وبين المعارضة ، فاختاروا أشد القسمين اختيار عجز عن المقابلة . ومن أصحابه من اعتقد أن الإعجاز في القرآن ؛ من جهة صرفالدواعي ، وهو المنع من المعارضة ، ومن جهة الإخبار عن الغيب .

وقال: الإمامة تثبت بالاتفاق والاختيار ، دون النص والتعيين ؛ إذ لوكان ثم نص لما خنى ، والدواعى تتوفر على نقله ، واتفقوا فى سقيفة بنى ساعدة على أبى بكر رضى الله عنه ، ثم اتفقوا بعد تعيين أبى بكر على عمر رضى الله عنه ، واتفقوا بعد الشورى على عثمان رضى الله عنه . واتفقوا بعده على مرتبون فى الفضل ترتبهم فى الامامة .

وقال: لا نقول فى عائشة وطلحة والزبير: إلا أنهم رجعوا عرب الخطأ، وطلحة والزبير من العشرة المبشرين بالجنة. ولا نقول فى حق معاوية وعمرو بن العاص: إلا أنهما بغيا على الإمام الحق؛ فقاتلهم وعلى مقاتلة أهل البغى. وأما أهل النهروان فهم الشراة (١) المارقون عن الدين ؛ بخبر النبي صلى الله عليه وسلم . ولقد كان وعلى ، رضى الله عنه على الحق فى جميع أحواله ؛ مدور الحق معه حبث دار .

<sup>(</sup>١) الشراة [ بالضم ] هم الحوارج الذين خرجوا على الإمام الحق على رضى الله عنه ؛ وإنما لزمهم هذا اللقب : لكثرة غضبهم ولجاجهم وخروجهم عن الحق ، أو لزعمهم أنهم شروا دنياهم بالآخرة أى باعوها .

## ٢ - الْمُشَرِّمة

اعلم أن السلف من أصحاب الحديث لمـا رأوا توغل المعتزلة في علم الـكـلام ومخالفة السنة التي عهدوها من الأئمة الراشدين ، ونصرَهم : جماعة من أمراء بني أمية على قوهم بالقدر ، وجماعة من خلفاء بني العباس ؛ على قولهم بنني الصفات وخلق القرآن . . . تحيروا في تقرير مذهب أهل السنة والجماعة فى متشابهات : آيات الكتاب الحكم ، وأخبار النبي الامين صلى الله عليه وسلم . فأما أحمد بن حنبل وداود بن على الاصفهاني وجماعة من أئمة السلف فجروا علىمنهاجالسلف المتقدمين علمهم من أصحاب الحديث ؛ مثل: مالك بن أنس ومقاتل ابن سلمان ، وسلكوا طريق السلامة ؛ فقالوا : نؤمن بما ورد به الكتاب والسنة ولا نتعرض للتأويل؛ بعد أن نعلم قطعاً أن الله عز وجل لا يشبه شيئاً من المخلوقات ، وأن كل ما تمثل في الوهم فإنه عالقه ومقدره . وكانوا يحترزون عن التشبيه إلى غاية أن قانوا: من حرك يدُّه عَنْدَ قُولُهُ الْحَالَى ] :خلقت بيدى ، أو أشار بأصبعيه عند روايته : ﴿ قَلْبِ المَوْمِن بَيْنَأْصِبَعَيْنَ مِنَ أَصَابِعِ الرَّحْمَنِ ﴾ ... وجب قطع يده ، وقلع أصبعيه . وقالوا : إنما توقفنا في تفسير الآيات وتأويلها ؛ لامرين : أحدهما : المنع الوارد في التنزيل في قوله تعالى : , فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا ، ومَا بذكر إلا أولو الألباب ، ؛ فنحن نحترز عن الزيغ .

والثانى: أن التأويل أمر مظنون بالاتفاق، والقول فى صفات البارى بالظن غير جائز، فربما أو لنا الآية على غير مراد البارى تعالى فوقعنا فى الريخ؛ بل نقول كما قال الراسخون فى العلم: كل من عند ربنا: آمنا بظاهره، وصدقنا بباطنه، ووكلنا علمه إلى الله تعالى، ولسنا مكلفين بمعرفة ذلك؛ إذ ليس ذلك من شرائط الإيمان وأدكانه واحتاط بعضهم أكثر احتياط، حتى لم يقرأ: البد وبالفارسية،

ولا الوجه ، ولا الاستواء ، ولا ما ورد من جنس ذلك ؛ بل إن احتاج فى ذكرها إلى عبارة عبر عنها بما ورد : لفظاً بلفظ . فهذا هو طريق السلامة ، وليس هو من التشبيه فى شى. .

غير أن جماعة من الشيعة الغالية وجماعة من أصحاب الحديث الحشوية صرحوا بالتشبيه ، مثل: الهشاميين من الشيعة ، ومثل : مضر ، وكهمس ، وأحمد الهجيمى، وغيرهم من [ الحشوية ] (١) ، قالوا : معبودهم علىصورة ، ذات أعضاء وأبعاض : إما روحانية ، وإما جسمانية . ويجوز عليه : الانتقال ، والنزول ، والصعود ، والاستقرار ، والتمكن .

فأما مشبهة الشيعة ، فستأتى مقالاتهم ، في باب الغلاة .

وأما مشبهة الحشوية ؛ فحكى الاشعرى عن محمد بن عيسى، أنه حكى عن : مضر، وكممس، وأسمد الهجيمى : أنهم أحازوا على ربهم : الملامسة ، والمصافحة ، وأن المسلمين المخلصين يعانقو نه في الدنيا والآخرة ؛ إذا بلغوا في الرياضة والاجتهاد إلى حد الإخلاص والاتحاد المحصّ . وحكى الدكعي عن بعضهم : أنه كان يجو والرقية في دار الدنيا ، وأن يزوروه ، ويزورهم . وحكى عن داود الجواربي أنه قال : اعفوني عن الفرج واللحية واسألوني عما ورا . ذلك . وقال : إن معبوده : جسم ، ولحم ، ودم ؛ وله جوارح ، وأعضا . ، من : يد ، ورجل ، ورأس ، ولسان ، وعينين ، وأذنين ؛ ومع ذلك : جسم لاكالاجسام ، ولحم لاكاللحوم ، ودم لاكالدما . ، وكذلك سأتر الصفات وهو : لا يشبه شيئاً من المخلوقات ، ولا يشبه شيئاً من المخلوقات ، ولا يشبه شيئاً من المخلوقات ، ولا يشبه شيء . وحكى عنه أنه قال : هو : أجوف من أعلاه إلى صدره ، مصمت

<sup>(</sup>۱) لم تردكلة « الحشوية » \_ التي ردناها بين المربعين \_ في كل المجموعات الاصول السكتاب التي باغت اثنتي عشرة بجموعة و التي بين أيدينا ،والتي استبدلناها بما ورد في جميع النسخ من : « الشيعة » ، « السنة » ، « المشبهة » ، « أهل الشيعة » بعد الكثير من الفعص والتقصى ؛ لأن تمحص آرائهم ، وحكاية الأشعرى عن مشبهة الحشوية اللاحقة ، يوجبان وهذه الزيادة أو هذا الاستبدال ، وفوق كلذى علم عليم .

ما سوی ذلك ؛ وأن له وفرة سوداه(۱) وله شعر قطط <sup>(۲)</sup> . وأما ما ورد في التنزيل من : الاستواء ، والوجه ، واليدين ، والجنب ، والجيء ، والإتيان ، والفوقية . . . وغير ذلك ؛ فأجروها على ظاهرها ، أعنى ما يفهم عند الإطلاق على الاجسام . وكذلك ما ورد في الاخبار من الصورة [ وغيرها ٢٣٠ في قوله عليه السلام : ﴿ خلق آدم على صورة الرحمن ، ﴿ وقوله : حتى يضع الجبار قدمه في النار ، وقوله : ﴿ قلب المرِّمن بين أصبعين من أصابع الرحمن ، ، وقوله : , خمر طينة آدم بيده أربعين صباحا ، ، وقوله : , وضع يده أو كفه على كتنى ، ، وقوله : . حتى وجدت برد أنامله على كتني . . . . إلى غير ذلك . . . أجروها على ما يتعارف في صفات الاجسام . وزادوا في الاخبار أكاذيب وضعوها و نسبوها إلى النبي عليه السلام ، وأكثرها مقتبسة من المهود ؛ فإن التشبيه فهم طباع، حتى قالواً : اشتكت عيناه فعادته الملائكة ، وبكى على طوفان نوح حتى رمدت عيناه ، وإن العرشِ ليسُطُّ من محته كأطيط الرحل الجديد(١) ، وإنه ليفضل من كل جانب أربع أصابع، ودوى المشهة عن الني عليه السلام أنه قال : , لقيني ربى ؛ فصافحني ، وكافحني ، ووضع يده بين كتني حتى وجدت برد أنامله ، . وزادوا على التشبيه قولهم في القرآن : إن الحروف والأصوات والرقوم المكتوبة قديمة أزلية ؛ وقالوا : ﴿ لَا يَعْقُلُ كُلَّامُ لَيْسَ بَحُرُوفَ

<sup>(</sup>١) الوفرة [ بفتح فسكون ] شعر الرأس إذا وصل إلى شعمة الأذن .

 <sup>(</sup>۲) شعر قط [ بالفتح والنشديد ] وقطط [ بفتحتين ] : قصير كثير الجعودة ، وقيل :
 حسن التجاعيد .

<sup>(</sup>٣) لم تذكر جميع النسخ كلمة « وغيرها » التي يحمّ علينا المعنى ذكرها أو ذكر مافى معناها، لتشمل \_ غير الصورة الواردة فى الحبر الأول \_ ما ورد فى الأخبار النالية من : القدم ، والأصابع واليد او الكف ، والأنامل . . .

<sup>(؛)</sup> أط الرحل ونحوه : صوت ، وأطت الإبل : أنت تعبا . والرحل : مركب البعير وما يكون عليه من الأثاث . . . والمعنى : أن العرش ليعجز عن حمله وعظمته ؛ لأن أطيط الرحل بالراكب إنما يكون لقوة ما فوقه وعجزه عن احماله .

ولاكلم، واستدلوا بأخبار؛ منها ما رووا عن النبي عليه السلام: « ينادي الله تعالى يوم القيامة بصوت يسمعه الأولون والآخرون، ، ورووا : أن موسى عليه السلام كان يسمع كلام الله كجر السلاسل . قالوا : وأجمعت السلف على أن القرآن كلام الله غير مخلوق، ومن قال هو مخلوق فهو كافر بالله، ولا نعرف من القرآن إلا ما هو بين أظهرنا ؛ فنبصره ، ونسمعه ، ونقرؤه ، ونكتبه . والمخالفون في ذلك : أما المعتزلة ؛ فوافقونا على أن هذا الذي في أيدينا كلام الله . وخالفونا في القدم ؛ وهم محجوجون بإجماح الأمة . وأما الأشعرية ؛ فوافقونا على أن القرآن قديم ، وخالفونا في أن الذي في أيدينا كلام الله ؛ وهم محجوجون أيضاً بإجماع الأمة : أن المشار إليه هو كلام الله . فأما إثبات كلام ، هو صفة قائمة بذات الباري تعالى : لا نبصرها ، والدنكتها ، ولا نقرؤها ، ولا نسمعها ، فهو مخالفة الإجماع من كل وجه . فنحن نعقد : أن ما بين الدفتين كلام الله ، أنزله على لسان جبريل عليه السلام ؛ فهو : المكتوب في المصاحف ، وهو المكتوب في اللوح المحفوظ ، وهو الذي يُسمّعه المؤمّنون في الجنة من الباري تعالى بغير حجاب ولا واسطة ؛ وذلك معنى قوله تعالى : سلام قولا من رب رحيم ؛ وهو قوله تعالى لموسى عليه السلام: يا موسى إنى أنا الله رب العالمين ، ومناجاته من غير واسطة حتى قال تعالى : وكلم الله موسى تـكلما ، وقال : إنى اصطفيتك على الناس برسالاتی و بکلامی . وروی عن النبی علیه السلام أ نه قال : إن الله تعالی كتب التوراة بيده ، وخلق جنة عدن بيده ، وخلق آدم بيده . وفي التنزيل : وكتبنا له فى الألواح من كل شيء موعظة وتفصيلاً لكل شيء. قالوا : فنحن لا نزيد من أنفسنا شيئًا ، ولا نتدارك بعقولنا أمراً لم يتعرض له السلف ؛ قالوا : ما بين الدفتين كلام الله ، قلنا : هو كذلك ؛ واستشهدوا عليه بقوله تعالى: وإن أحد من المشركين استجارك فأجره حتى يسمح كلام الله ، ومن المعلوم : أنه ما سمع إلا هذا الذي نقرؤه . وقال تعالى : , إنه لقرآن كريم ، في كتاب مكنون ، لايمسه إلا المطهرون، تنزيل من رب العالمين .. وقال : ﴿ فِي صحف مكرمة ، مرفوعة مطهرة ، بأيدى سفرة ، كرام بررة .. وقال : ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَاهُ فِي لِيلَةِ القدر ». وقال: ﴿ شهر رمضان الذي أَنْزِلُ فِيهِ القرآن ، . . . إلى غير ذلك من الآيات .

ومن المشهة من مال إلى مذهب الحلولية ؛ وقال : يجوز أن يظهر البارى تعالى بصورة شخص ، كما كان جبريل عليه السلام ينزل فى صورة أعرابى ، وقد تمثل لمريم بشرا سوياً ، وعليه حمل قول النبي عليه السلام ، رأيت ربى فى أحسن صورة ، وفى التوراة عن موسى عليه السلام : شافهت الله تعالى فقال لى : كذا . و « الغلاة من الشيعة ، مذهبهم الحلول . ثم الحلول : قد يكون بجزء ، وقد يكون بكل ؛ على ما سيأتى فى تفصيل مذاههم إن شاء الله تعالى .

### ٣ – الْكَرَّامِيَّة

أصحاب أبى عبد الله محمد بن كرام ، والمُعَا عَدْدَنَاهُ لَمَنَ الصفاتية ، لانه كان ممن يشبت الصفات ، إلا أنه ينتهى فيها إلى التحسيم والتشبيه. وقد ذكرنا : كيفية خروجه ، وانتسابه إلى أهل السنة ، فما قدمنا ذكره .

وهم طوائف بلغ عددهم إلى اثنتى عشرة فرقة ، وأصولها ستة : العابدية والتونية، والزرينية، والإسحاقية، والواحدية، وأقربهم: الهيصمية. ولكل واحدة منهم رأى ؛ إلا أنه لما لم يصدر ذلك عن علماء معتبرين بل عن سفهاء أغتام جاهلين لم نفردها مذهباً ، وأوردنا مذهب صاحب المقالة ، وأشرنا إلى ما يتفرع منه .

نص أبو عبد الله ، على أن معبوده على العرش استقراراً ، وعلى أنه بجهة فوق ذاتاً . وأطلق عليه اسم الجوهر ؛ فقال فى كتابه المسمى عذاب القبر : إنه أحدى الذات ، أحدى الجوهر ، وإنه بماس للعرش من الصفحة العليا . وجوز : الانتقال ، والتحول ، والنزول . ومنهم من قال : إنه على بعض أجزاء العرش ، وقال بعضهم : إلى أنه تعالى بجهة فوق ، وأنه محاذ للعرش . ثم اختلفوا : فقالت العابدية : إن بينه وبين العرش فوق ، وأنه محاذ للعرش . ثم اختلفوا : فقالت العابدية : إن بينه وبين العرش

من البعد والمسافة مالو قدر مشغولا بالجواهر لاتصلت به . وقال محمد بن الهيصم : إن بينه وبين العرش بعداً لا يتناهى ، وإنه مباين للعالم بينونة أزلية . ونني التحيز والمحاذاة ، وأثبت الفوقيـــة والمباينة . وأطلق أكثرهم لفظ الجسم عليه . والمقاربون منهم قالوا: نعني بكونه جسما: أنه قائم بذانه ؛ وهذا هو حد الجئم عندهم . وبنوا على هذا أن من حكم القائمين بأنفسهما : أن يكونا متجاورين أو متباينين ؛ فقضى بعضهم بالتجاور مع العرش وحكم بعضهم بالتباين . وربما قالوا : كل موجودين فإما أن يكون أحدهما بحيث الآخر كالعرض مع الجوهر وإما أن يكون بجهة منه ، والبارى تعالى ليس بعرض إذ هو قائم بنفسه ؛ فيجب أن يكون بجهة من العالم ، ثم أعلى الجهات وأشرفها جهة فوق ؛ فقلنا هو بجهة فوق بالذات حتى إذا رئي \_\_ رئى من تلك الجهة . ثم لهم اختلافات فى النهاية ؛ فمن المجسمة من أثبت النهامة له من ست جهات ، ومنهم من أثبت النهاية [له] من جهة تحت ، ومنهم من ألكر النهاية [له] فقال : ` هو عظيم . ولهم فى معنى العظمة خلاف رئين ققال يعضهم بن معنى عظمته أنه مع وحدته على جميع أجزاء العرش ؛ والعرش تحته وهو فوق كله على الوجه الذي هو فوق جزء منه ، وقال بعضهم : معنى عظمته أنه يلاقى مع وحدته من جهة واحدة أكثر من واحد ؛ وهو يلاقي جميع أجزاء العرش ؛ وهو العلى العظم . ومن مذهبهم جميعاً : جواز قيام كثير من الحوادث بذات البارى تعالى . ومن أصلهم : أن مَا يَحِدثُ فَي ذَاتِهِ ، فإنَّمَا يَحِدثُ بقدرته ، ومَا يَحِدثُ مَبَايِناً لذَاتِه ، فإنَّمَا يُحدث بواسطة الإحداث . ويعنون بالإحداث : الإيجاد والإعدام الواقعين في ذاته بقدرته من الاقوال والإرادات ؛ ويعنون بالمحدّث : ما باين ذاته من الجواهر وَالْآعِرَاضِ . ويفرقون بين الحلق والمخلوق ، والإيجاد والموجود والموجد ، وكذلك بين الإعدام والمعدوم ؛ فالمخلوق : إنما يقع بالخلق ؛ والحلق إنما يقع في ذاته بالقدرة . والمعدوم : إنما يصير معدوما بالإعدام الواقع في ذاته بالقدرة . وزعموا : أن في ذاته سبحانه حوادث كثيرة ؛ مثل : الإخبار عن الأمور الماضية والآتية ، والكتب المنزلة على الرسل علمم السلام ، والقصص ، والوعد والوعيد والاحكام ؛ ومن ذلك المسمعات والمبصرات فيا يجوز أن يسمع ويبصر . والإيجاد والإعدام : هو القول والإرادة ؛ وذلك قوله : . كن ، للشيء الذي يريدكونه . وإرادته لوجود ذلك الشيء ؛ وقوله للشيء كن ، : صورتان .

وفسر محد بن الهيصم الإيجاد والإعدام : بالإرادة والإيثار ؛ قال : وذلك مشروط بالقول شرعا ؛ إذ ورد في التنزيل : ﴿ إَنَّمَا قُولُنَّا لَشَّى ۗ إِذَا أَرْدُنَاهُ أن نقول له كن ، فيكون ، ؛ وقوله : ﴿ إَنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيْئًا أَنْ يَقُولُ لُهُ : كن فيكون ، . وعلى قول الأكثرين منهم : الخلق عبارة عن القول والإرادة . ثم اختلفوا في التفصيل : فقال بعضهم : لكل موجود إيجاد ، ولكل معدوم إعدام . وقال بعضهم : إيجاد واحد يصلح لموجودين إذا كانا من جنس واحد ، وإذا اختلف الجنس تعـــد الإيجاد وألزم بعضهم : لو افتقر كل موجود أوكل جنس إلى إيحاد ؛ فليفتقر كل إيجاد إلى قدرة ؛ فالنزم تعدد القدرة بتعدد الإيجاد . وقال بعضهم أيضاً : تتعدُّه القلَّرَةُ بَعَدُهُ أَجْنَاسُ المحدثات ، وأكثرهم على أنها تتعدد بعدد أجناس الحوادث التي تحدث في ذاته من : الكاف والنون ، والإرادة ، والسمع ، والبصر؛ وهي خمسة أجناس . ومنهم من فسر السمع والبصر بالقدرة على التسمع والتبصر . ومنهم من أثبت لله تعالى السمع والبصر أزلا ؛ والتسمعات والتبصرات هي إضافة المدركات إلهما . وقد أثبتوا لله تعالى مشيئة قديمة متعلقة بأصول المحدثات وبالحوادث التي تحدث في ذاته ، وأثبتو إرادات حادثة تتعلق بتفاصيل المحدثات.

وأجمعوا على أن الحوادث لا توجب لله تعالى وصفاً ، ولا هى صفات له ؛ فتحدث فى ذاته هذه الحوادث من : الاقوال ، والإرادات ، والتسمعات ، والتبصرات ، ولا يصير بها : قائلا ، ولا مريداً ، ولا سميعاً ، ولا بصيراً ؛ ولا يصير بخلق هذه الحوادث : محدثاً ، ولا خالقاً . وإنما هو : قائل بقائليته ، وخالق بخالقيته ، ومريد بمريديته ، وذلك قدرته على هذه الأشياء .

ومن أصلهم : أن الحوادث التي يحدثها في ذاته و اجبة البقاء حتى يستحيل عدمها ؛ إذ لو جاز عليها العدم لتعاقبت على ذاته الحوادث و لشارك الجوهر في هذه القضية ، وأيضاً ؛ فلو قد"ر عدمها فلا يخلو : إما أن يقدر عدمها بالقدرة ؛ أو بإعدام يخلقه في ذاته. ولا يجوز أن يكون عدمها بالقدرة ؛ لأنه يؤدي إلى ثبوت المعدوم في ذاته وشرط الموجود والمعدوم أن يكو نا مباينين لذاته ، ولو جلز وقوع معدوم في ذاته بالقسدرة من غير واسطة إعدام لجاز حصول سائر المعدومات بالقدرة . ثم يجب طرد ذلك في الموجد ؛ حتى يجوز وقوع موجد محدث في ذاته ؛ وذلك محال عندهم ، ولو فرض إعدامها بالإعدام لجاز تقدير عدم ذلك الإعدام؛ فيتسلسل؛ فارتكبوا **لهذا التحكم : استحالة عدم ما يحدث في ذاته . ومن أصلهم : أن المحدث إنمـا يحدث** فى ثانى حال ثبوت الإحداث بلا فصل ، ولا أثر للإحداث فى حال بقائه . ومن أصلهم: أن ما يحدث في ذاته مل الأمر فينقلهم إلى : أمر التكوين؛ وهو فعل يقع تحته المفعول ، وإلى ما ليس أمر التكوين ؛ وذلك : إما خبر ، وإما أمر التُكَلُّيف ونهى التكليف ؛ وهي أَفْعَالُ مَنْ حَيْثُ دَلْتَ عَلَى القدرة، ولا تقع تحتما مفعولات . . . هذا هو تفصيل مذاهبهم في محل الحوادث .

وقد اجتهد ابن الهيصم في إرمام مقالة أبي عبد الله في كل مسألة ؛ حتى ردها من المحال الفاحش إلى نوع يفهم فيا بين العقلاء : مثل التجسيم ؛ فإنه قال : أراد بالجسم : القائم بالذات . ومثل الفوقيه ؛ فإنه حملها على العلو ، وأثبت البينونة غير المتناهية ، وذلك الحلاء الذي أثبته بعض الفلاسفة . ومثل الاستواء ؛ فإنه : نفى المجاورة والماسة ، والتمكن بالذات ... غير مسألة محل الحوادث ؛ فإنها لم تقبل المرمة ، فالتزمها كما ذكرنا ، وهي من أشنع المحالات عقلا .

وعند القوم: أن الحوادث تزيد على عدد المحدثات بكثير ؛ فيكون في ذاته . - أكثر من عدد المحدثات ـ عوالم من الحوادث ؛ وذلك محال وشنيع .

وبما أجمعوا عليه من إثبات الصفات قولهم : البارى تعالى : عالم بعلم ، قادر بقـدرة ، حى بحياة ، شاء بمشيئة ، وجميع هذه الصفات : صفات قديمة ، أذلية ، قائمة بذاته . وربما زادوا السمع والبصركما أثبته الأشعرى . وربما زادوا اليدين والوجه : صفات ، قديمة ، قائمة به ؛ وقالوا : له يد لاكالايدى ، ووجه لاكالوجوه . وأثبتوا جواز رؤيته من جهة فوق ؛ دون سائر الجهات .

وزعم ابن الهيصم : أن الذي أطلقه المشبهة على الله عز وجل من : الهيئة ، والصورة ، والجوف ، والاستدارة ، والوفرة ، والمصافحة ، والمعانقة ، ونحو ذلك ... لا يشبه سائر ما أطلقه الـكرّامية من : أنه خلق آدم بيده ، وأنه استوى على عرشه ، وأنه يجىء يوم القيامة لمحاسبة الحلق. وذلك أنا لا نعتقد من ذلك شيئًا على معنى فاسد : من جارحتين وعضوين ؛ تفسيراً لليدين ، ولا مطابقة للمكان واستقلال العرش بالرحمن؛ تفسيراً للاستواء، ولاتردداً في الأماكن التي تحيط به؛ تفسيراً للمجيء، وإنما ذهبنا في ذلك إلى إطلاق ما أطلقه القرآن فقط من غير تكييف وتشبيه ، وما لم يرد به القرآن والحبر فلا نطبقه كما أطلقه سائر المشهة والمجسمة . وقال الباري تعالى عالم في الآزل بما سيكون على الوجه الذي يكون ، وشاء لتنفيذ علمه في معلوماً نه فلا ينقلب علمه جهلاً ، ومريد كما مخلق في الوقت الذي يخلق بإرادة حادثة ، وقائل لكل ما يحدث بقوله كن حتى يحدث ؛ وهو الفرق بين الإحداث والمحدَّث ، والحلق والمخلوق . وقال : نحن نثبت القدر خيره وشره من الله تعالى ، وأنه : أراد الكائناتكلها خيرها وشرها ؛ وخلق الموجودات كلها حسنها وقبيحها . ونثبت للعبد فعلا بالقدرة الحادثة ويسمى ذلك : كسباً ، والقدرة الحادثة مؤثرة في إثبات فأمَّدة زائدة على كونه مفعولا مخلوقاً للباري تعالى ؛ تلك الفائدة هى مورد التكليف، والمورد هو المقابل بالثواب والعقاب .

φφφ

واتفقوا على أن العقل يحسن ويقبح قبل الشرع ، وتجب معرفة الله تعالى بالعقل كما قالت المعتزلة ، إلا أنهم لم يثبتوا رعاية الصلاح والاصلح واللطف عقلا ، كما قالت المعتزلة . وقالوا : الإيمان هو الإقرار باللسان فقط ، دون التصديق بالقلب. ودون سائر الاعمال . وفرقوا بين تسمية المؤمن مؤمناً ، فيما يرجع

إلى أحكام الظاهر والتكليف، وفيا يرجع إلى أحكام الآخرة والجزاء؛ فالمنافق عندهم: مؤمن فى الدنيا على الحقيقة ، مستحق الدقاب الابدى فى الآخرة . وقالوا فى الإمامة: إنها تثبت بإجماع الامة دون النصوالتعيين؛ كما قال أهل السنة . إلا أنهم جوزوا عقد البيعة لإمامين فى قطرين ، وغرضهم : إثبات إمامة معاوية فى الشام بانقاق جماعة من أصحابه ، وإثبات أمير المؤمنين دعلى ، بالمدينة والعراقين بانفاق جماعة من الصحابة . ورأوا تصويب معاوية فيما استبد به من الاحكام الشرعية : قتالا على طلب قتلة عثمان رضى الله عنه ، واستقلالا ببيت المال . ومذهبهم الاصلى انهام دعلى ، رضى الله عنه فى الصبر على ما جرى مع دعثمان ، وضى ألله عنه والسكوت عنه ، وذلك : عرق نزع .



# الباب الرابع: الخوارج

الخوارج ، والمرجئة ، والوعيدية :

كل من خرج على الإمام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمى : خارجياً ؛ سواء كان الحروج في أيام الصحابة على الأئمة الراشدين ، أو كان بعدهم على التابعين بإحسان ؛ والأئمة في كل زمان .

والمرجئة : صنف آخر تكلموا في الإيمان والعمل ؛ إلا أنهم وافقوا الخوارج في بعض المسائل التي تتعلق بالإمامة .

والوعيدية : داخلة فى الخوارج ؛ وهم القائلون : بتكفير صاحب الكبيرة ، وتخليده فى النار ؛ فذكرنا مذاهبهم فى أثناء مذاهبٍ الخوارج .

س اعلم أن أول من خرج على أمير المؤمنين وعلى ورضى الله عنه جماعة ممن كان معه في حرب صفين ، وأشدهم خروجاً عليه ومروقاً من الدين : الأشعث ابن قيس الكندى ، و [مسعر] (١) بن قدى الفيسي ، وويد بن حصين الطائى ؛ حين قالوا : « القوم يدعوننا إلى كتاب الله ، وأنت تدعونا إلى السيف » ! . . . حتى قال : « أنا أعلم بما في كتاب الله ! انفروا إلى بقية الاحزاب ! انفروا إلى من يقول : كذب الله ورسوله ، وأنتم تقولون : صدق الله ورسوله ، قالوا : لترجعن ، الاشتر ، عن قتال المسلمين ؛ وإلا فعلنا بك مثل ما فعلنا بعثمان ؛ فاضطر إلى رد الاشتر بعد أن هزم الجمع ، وولوا مدبرين ، وما بتى منهم إلا شرذمة قليلة فهم حشاشة قوة ؛ فامتثل الاشتر أمره . وكان من أمر الحكمين : أن الخوارج فهم حلوه على التحكيم أولا ، وكان يعث عبد الله بن عباس رضى الله عنه ، فا رضى الخوارج بذلك ، وقالوا : هو منك ، وحملوه على بعث أبى موسى الاستمرى فا رضى الخوارج بذلك ، وقالوا : هو منك ، وحملوه على بعث أبى موسى الاستمرى

 <sup>(</sup>١) لم يرد لفظ « مسعر » الذي أثبتناه بدله : مسعود ، ومسعد ، ومسعور – التي وردت في جميع النسخ الأصول للكتاب ، ولكن التحقيق التاريخي والترجي لهــذا الاسم يحتمات لفظ « مسعر » بكسر فشكون فقتح .

على أن يحكم بكتاب الله تعالى ، فجرى الأمر على خلاف ما رضى به ؛ فلما لم يرض بذلك خرجت الحوارج عليه ؛ وقالوا : لم حكمت الرجال ١٦ لا حكم إلا لله . وهم المارقة الذين اجتمعوا بالنهروان .

وكبار الفرق منهم: المحكمة، [و] الأزارقة، والنجدات، [والبيهسية]، والعجاردة، والثعالبة، والإباضية، والصفرية (١)؛ والباقون فروعهم.

ويحمعهم: القول بالتبرى من عثمان وعلى وضى الله عنهما ، ويقدمون ذلك على كل طاعة ، ولا يصححون المناكحات إلا على ذلك ، ويكفرون أصحاب الكبائر ، ويرون الحروج على الإمام إذا خالف السنة : حقاً واجباً .

# ١ – الْمُحَكِيِّمَةُ الْأُولَىٰ

هم الذين خرجوا على أمير المؤمنين وعلى وضى الله عنه حين جرى أمر المحكمين ، واجتمعوا بحروراء من ناحية الكوفة ، ورأسهم: عبد الله بن الكواء ، وعتاب بن الأعور ، وعبد الله بن وهب الراسبي ، وعروة بن جرير ، ويزيد ابن عاصم المحاربي ، وحرقوص بن زهير البجلي المعروف بذى الثديّة . وكانو1 يومئذ في اثنى عشر ألف رجل أهل صلاة وصيام ؛ أعنى يوم النهروان .

وفيهم قال النبي صلى الله عليه وسلم : «تحقر صلاة أحدكم في جنب صلاتهم ، وصوم أحدكم في جنب صيامهم ؛ و لكن لا يجاوز إيمانهم تراقبهم ، .

فهم: المارقة، الذين قال فيهم: «سيخرج من ضئضي. هذا الرجل قوم يمرقون من الدين ؛ كما يمرق السهم من الرمية.

وهم الذين أولهم : ذو الخويصرة ، وآخرهم : ذو الثديّة . وإنما خروجهم - في الزمن الأول ـ على أمر بن :

 <sup>(</sup>١) وقد اضطررنا إلى زيادة « البيهسية » وتقديم « اشعالبة » وتأخير « الصفرية » وإضافة واو قبل « الأزارقة » ؛ ليستقيم الكلام ، ويتضح المعنى ، وليساوق الإجمال التقصيل .

أحدهما: بدعتهم فى الإمامة ؛ إذ جوزوا أن تكون الإمامة فى غير قريش ، وكل من نصبوه برأيهم وعاشر الناس على ما مثلوا له من العدل واجتناب الجور: كان إماماً ؛ ومن خرج عليه يجب نصب القتال معه ، وإن غير السيرة ، وعدل عن الحق ؛ وجب عزله أو قتله . وهم أشد الناس قولا بالقياس . وجوزوا : أن لا يكون فى العالم إمام أصلا ، وإن احتيج إليه فيجوز أن يكون : عبداً ، أو نبطيا ، أو قرشيا .

والبدعة الثانية : أنهم قالوا : أخطأ , على ، في التحكيم ؛ إذ حكم الرجال ، ولاحكم إلالله . وقد كذبوا على , على , رضى الله عنه من وجهين : أحدهما في التحكم ؛ أنه حكم الرجال ، و ليسذلك صدقاً ؛ لأنهم هم الذين حملوه على التحكيم. والثانى: أن تحكيم الرجال جائز ؛ فإن القوم هم الحاكمون في هذه المسألة، وهم رجال ؛ ولهذا قال على رضى الله عنه : ﴿ كُلُّهُ حَقَّ أُريد بِهَا بَاطُلُ » . وتخطوا عن هذه التخطئة إلى التكفير ، و لعنوا وعليا , رضى الله عنه فيما قاتل : الناكثين ، والقاسطين، والمارقين: فقاتل الناكثين ، وأغَّتُمُ أَمُوالهُم ؛ وما سبي ذراريهم ونساءهم ، وقتل مقاتلة من القاسطين ؛ وما اغتنم ، ولا سي ... ثم رضي بالتحكيم]، وقاتل مَقاتلة المارقين ؛ واغتنم أموالهم ، وسي ذراريهم . وطعنوا في عثمان رضي الله عنه ؛ للاحداث التي عدوها عليه . وطعنوا في أصحاب الجل وأصحاب صفين ... فقاتلهم دعلي ، رضي الله عنه بالنهروان مقاتلة شديدة ، فما انفلت منهم إلا أقل من عشرة ، وما قتل من المسلمين إلا أقل من عشرة ؛ فانهزم اثنان منهم إلى عمان ، واثنان إلى كرمان ، واثنان إلى سجستان ، واثنان إلى الجزيرة ، وواحد إلى تل مورون باليمن . وظهرت بدع الخوارج في هذه المواضع منهم ، وبقيت إلى اليوم . وأول من بويع من الخوارج بالإمامة : عبد الله بن وهب الراسي في منزل زيد بن حصين ؛ بايعه : عبد الله بن الكواء ، وعروة بن جرير ، ويزيّد ابن عاصم المحاربي، وجماعة معهم . وكان يمتنع عليهم تحرجاً ، ويستقبلهم ويومىء إلى غيره تحرزاً ؛ فلم يقنعوا إلا به ، وكان يوصف برأىونجدة ، فتبرأ من الحكمين ،

وبمن رضي بقولها وصوب أمرهما . وأكفروا أمير المؤمنين , عليا , رضى الله عنه وقالوا : إنه ترك حكم الله ، وحكم الرجال . وقيل : إن أول من تلفظ بهذا رجل من بني سعد بن زيد بن مناة بن تمم يقال له : الحجاج بن عبيد الله يلقب بالبرك ، وهو الذى ضرب معاوية على إليته ـ لمـا سمع بذكر الحكمين ـ وقال: أتحكم في دين الله؟ لا حكم إلا لله ، فلنحكم بما حكم الله في القرآن به ؛ فسمعها رجل فقال : طعن والله فأنفذ ! ، فسموا : المحكمة ؛ يذلك . ولما سمع أمير المؤمنين , على ، رضى الله عنه هذه الكلمة قال : , كلمة عدل أريد بها جور ؛ إنما يقولون : لا إمارة ، ولا بد من إمارة بر أو فاجر ،. ويقال : إن أول سيف سل من سيوف الخوارج سيف : عروة بن أذينة ؛ وذلك أنه أقبل على الاشعث ابن قيس ، فقال : با عذه الدنية يا أشعث؟ وما هذا التحكم ؟ أشرط أحدكم أوثق من شرط الله تتالى؟ ! ثم شهر السيف، والانتحث مولى ، فضرب به عجز البغلة ، فشبت البناة ، غنفرت اليمانية ؛ فلما رأى ذلك الاحتف : مشى هوو أصحابه إلى الاشعث فسألوه الصفح ؛ ففعل . وعروة بن أذينه نجا بعد ذلك من حرب النهروان وبق إلى أيام معاوية ، ثم أتى إلى زياد بن أبيه ومعه مولى له ؛ فسأله زياد عن أبى بكر وعمر رضى الله عنهما ؛ فقال فهما خيراً ، وسأله عن عثمان ؛ فقال : كنت أوالى عثمان على أحواله فى خلافته ست سنين ، ثم تبرأت منه بعد ذلك للاحداث التي أحدثها ؛ وشهد عليه بالكفر ، وسأله عن أمير المؤمنين , على ، رضى الله عنه ؛ فقال : كنت أتولاه إلى أن حكم الحكمين ثم تبرأت منه بعد ذلك ؛ وشهد عليه بالكفر ، وسأله عن معاوية ؛ فسبه سبأ قبيحاً ، ثم سأله عن نفسه ؛ فقال: أدلك لريبة ؛ وآخرك لدعوة ؛ وأنت فيما بينهما بعد عاص ربك ، فأمر زياد بهذيب ضقه . ثم دعا مولاه ؛ فقال له : صف لى أمره واصدق ، فقال : أأطنب أم أختصر ؛ فقال : بل اختصر ، فقال : ما أتيته بطعام في نهار قط ، ولا فرسَت له فراشاً بليل قط . هذه معاملته واجتهاده ، وذلك خبثه واعتقاده .

# ٢ - الأزارقة

أصحاب , أبى راشد : نافع بن الأزرق ، الذين خرجوا مع نافع من البصرة إلى الاهواز ؛ فغلبوا علمها ، وعلى كورها ، وما ورامها من بلدان : فارسَ وكرمان ؛ في أيام عبد الله بن الزبير ، وقتلوا عماله بهذه النواحي . وكان مع نافع من أمراء الخوارج : عطية بن الأسود الحنني ، وعبد الله بن ماخون وأخواه عثمان والزبير ، وعمرو ان عمير العنبري ، وقطري بن الفجاءة المــازني ، وعبيدة بن هلال اليشكري ، وأخوه محرز بن هلال ، وصخر بن حبيب التميمي ، وصالح بن مخراق العبدى ، وعبد ربه الكبير ، وعبد ربه الصغير . . . في زها. ثلاثين ألف فارس ؛ بمن يرى رأيهم ، وينخرط في سلكهم . فأنفذُ إلهم عبد الله بن الحرث بن نوفل النوفلي بصاحب حيشه : مسلم بن عبيس بن كريز ابن حبيب؛ فقتله الخوارج، وهزموا أصحابه. فأخرج إلهم أيضا عمان بن عبد الله أبن معمر التميمي ؛ فهزموه . فأخرج إليم حارثة بن مدر العتابي في جيش كثيف ؛ فهزموه، وخشى أهل البصرة على أنفسهم وبلدهم من الخوارج . فأخرج إليهم المهلب بن أبي صفرة ؛ فبتي في حرب الأزارقة تسع عشرة سنة إلى أن فرغ من أمرهم فى أيام الحجاج . ومات نافع قبل وقائع الملب مع الأزارقة ، وبايعوا بعده قطرى بن الفجاءة المسازني ، وسموه : أمير المؤمنين .

وبدع الأزارقة ثمانية :

إحداهما: أنه أكفر عليا رضى الله عنه ، وقال: إن الله أنول فى شأنه : ومن الناس من يعجبك قوله فى الحياة الدنيا ، ويشهد الله على ما فى قلبه وهو ألد الحصام ، ؛ وصوب : عبد الرحمن بن ملجم لعنه الله وقال : إن الله تعالى أنول فى شأنه : « ومن الناس من يشرى نفسه ابتغاء مرضاة الله » .

وقال عمران بن حطان وهو : مفتى الخوارج ، وزاهدها ، وشاعرها الأكبر ؛ في ضربة ابن ملجم لعنه الله لعلى رضي الله عنه : يا ضربة من منيب ما أراد بها إلا ليبلغ من ذى العرش رضوانا إنى لأذكره يوماً فأحسبه أوفى البرية عند. الله ميزانا وعلى هذه البدعة مضت الأزارقة ، وزادوا عليه تكفير : عثمان وطلحة والزبير وعائشة وعبد الله بن عباس رضى الله عنهم ، وسائر المسلمين معهم ، وتخليدهم فى النار جميعا .

والثانية : أنه أكفر القعدة ، وهو أول من أظهر البراءة من القعدة عن القتال ؛ وإن كان موافقاً له على دينه ، وأكفر من لم يهاجر إليه .

والثالثة : إباحته تتل أطفال المخالفين والنسوان منهم .

والرابعة: إسقاطه الرجم عن الزانى ؛ إذ ليس فى القرآن ذكره ، وإسقاطه حد القذف عمن قذف المحصنين من الرجال ؛ مع وجوب الحد على قاذف المحصنات من النساء .

والخامسة : حكمه بأن أطفال المشركين في النار مع آبائهم . والسادسة : أن التقية غير جائزة في قول ولا عمل .

والسابعة: تجويزه أن يبعث الله تعالى نبياً يعلم أنه يكفر بعد نبوته ، أو كان كافراً قبل البعثة . والكبائر والصغائر: إذا كانت بمثابة عنده ، وهى كفر . وفي الأمة من جوز الكبائر والصغائر على الأنبياء عليهم السلام ، فهى كفر . والثامنة : اجتمعت الأزارقة على أن من ارتكب كبيرة من الكبائر كفر كفر ملة ؛ خرج به عن الإسلام جملة ، ويكون مخلداً في النار مع سائر الكفار ، واستدلوا بكفر إبليس ؛ وقالوا : ما ارتكب إلا كبيرة حيث أمر بالسجود لآدم عليه السلام فامتنع ؛ وإلا ، فهو عارف بوحدانية الله تعالى .

# ٣ - النَّجَدَاتُ الْعَاذِرِيَّة

أصحاب نجدة بن عامر الحننى ؛ وقيل : عاصم ، وكان من شأنه أنه خرج من البمــامة مع عسكره يريد اللحوق بالأزارقة ؛ فاستقبله : أبو فديك ، وعطية ابن الأسود الحننى فى الطائفة الذين خالفوا نافع بن الأزرق ؛ فأخبروه بما أحدثه نافع من الحلاف : بتكفير القعدة عنه ، وسائر الأحداث ، والبدع ؛ وبايعوا نجمدة ، وسموه أمير المؤمنين . ثم اختلفوا على نجدة ؛ فأكفره قوم منهم لأمور نقموها عليه ؛ منها أنه بعث ابنه مع جيش إلى أهل القطيف فقتلوا رجالهم وسبوا نساءهم وقوموها على أنفسهم وقالوا : إن صارت قيمتهن في حصصنا فذاك ، وإلا رددنا الفضل ؛ ونكحوهن قبل القسمة ، وأكلوا من الغنيمة قبل القسمة . فلما رجعوا إلى نجدة وأخبروه بذلك قال : لم يسعكم ما فعلتم ؟ قالوا : لم نعلم أن ذلك لا يسعنا ؛ فعذره بجهالتهم . واختلف أصحابه بذلك ؛ فنهم من وافقه ، وعذر بالجهالات في الحكم الاجتهادى ؛ وقالوا : الدين أمران : أحدهما : معرفة الله تعالى ، ومعرفة رسله عليهم السلام ، وتحريم دماء المسلمين احدهما : معرفة الله تعالى ، ومعرفة رسله عليهم السلام ، وتحريم دماء المسلمين على الجميع ، والجهل به لا يعذر فيه .

والثانى: ما سوى ذلك ؛ فالناس مُعَدُّورُونَ فَيْفَدَ إِلَى أَن تقوم عليهم الحجة فى الحلال والحرام . قالوا : ومن جوز العذاب على الجعتهد المخطىء فى الاحكام قبل قيام الحجة عليه ؛ فهو كافر ، واستحل نجدة بن عامر دماء أهل العهد والذمة وأموالهم ؛ فى حال التقية ، وحكم بالبراءة ممن حرمها . قال : وأصحاب الحدود من موافقيه ـ لعل الله تعالى يعفو عنهم ؛ وإن عذبهم فنى غير النار ، ثم يدخلهم الجنة ؛ فلا تجوز البراءة عنهم . قال : ومن نظر نظرة أو كذب كذبة صغيرة أو كبيرة وأصرعليها ؛ فهو مشرك ، ومن زنى ، وشرب ، وسرق ؛ غير مصر عليه ؛ فهو غير مشرك ، وغلظ على الناس فى حد الخر تغليظا شديدا .

ولما كاتب عبد الملك بن مروان وأعطاه الرضى : نقم عليه أصحابه فيه ؛ فاستتابوه ، فأظهر التوبة ، فتركوا النقمة عليه ، والتعرض له . وندمت طائفة على هذه الاستتابة ؛ وقالوا : أخطأنا ، وماكان لنا أن نستتيب الإمام ، وماكان له أن يتوب باستتابتنا إياه ؛ فتابوا من ذلك وأظهروا الحظأ ، وقالوا له : نب

من توبتك ؛ وإلا نابذناك ، فتاب من توبته . وفارقه : أبو فديك ، وعطية . ووثب عليه أبو فديك فقتله . ثم برى البوفديك من عطية ، وعطية من أبى فديك وأنفذ عبدالملك بن مروان : عمر بن عبيد الله بن معمر التميمي مع جيش إلى حرب أبى فديك ؛ فحاربه أياماً ، فقتله ولحق عطية بأرض سجستان ، ويقال لاصحابه : العطوية ، ومن أصحابه : عبد الكريم بن عجرد زعيم العجاردة .

وإنما قيل للنجدات: العاذرية ؛ لانهم عذروا بالجهالات في أحكام الفروع . وحكى الكعبي عن النجدات: أن التقية جائزة في القول والعمل كله ؛ وإن كان في قتل النفوس . قال : وأجمعت النجدات على أنه لا حاجة للناس إلى إمام قط ، وإنما عليهم أن يتناصفوا فيما بينهم ؛ فإن هم رأوا أن ذلك لا يتم إلا بإمام يحملهم عليه ، فأقاموه ـ جاز .

ثم افترقوا بعد نجدة إلى: عطوية ؛ وفديكية ، وبرى كل واحد منهما عن صاحبه بعد قتل نجدة ، وصارت الدار لابي قديك ، إلا من تولى نجدة . وأهل سجستان وخراسان وكرمان وقهستان ـ من الخوارج ـ على مذهب عطية .

وقيل: كان نجدة بن عامر و نافع بن الأزرق قد اجتمعا بمكة مع الخوارج على « ابن الزبير » ، ثم تفرقا عنه . واختلف نافع ونجدة : فصار نافع إلى البصرة ، ونجدة إلى اليمامة . وكان سبب اختلافهما أن نافعاً قال : التقية لا تحل ، والقعود عن القتال كفر ، واحتج بقول الله تعالى : . إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله ، وبقوله تعالى : . ويقا تلون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم ، . وخالفه نجدة ، وقال : التقية جائزة ، واحتج بقول الله تعالى : . إلا أن تتقوا منهم تقاة ، وبقوله تعالى : . وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه ، : وقال : القعود جائز ، والجهاد إذا أمكنه أفضل، قال الله تعالى: وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجراً عظيما » . وقال نافع : هذا في أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم حين كانوا مقهورين ، وأما في غيرهم مع الإمكان فالقعود كفر ، لقول الله تعالى : . وقعد الذين كذبوا الله ورسوله » .

#### ٤ - الْبَيْهَسِيَّة

أصحاب: أبى بهس الهيصم بن جابر ، وهو أحد بنى سعد بن ضبيعة ، وقد كان الحجاج طلبه أيام الوليد، فهرب إلى المدينة ، فطلبه بها عثمان بن حيان المزنى فظفر به وحبسه ؛ وكان يسامره إلى أن وردكتاب الوليد بأن يقطع يديه ورجليه شميقتله ؛ ففعل به ذلك. وكفر أبوبيهس : إبراهيم، وميمون ؛ في اختلافهما في بيع الأَمَة ، وكذلك كفر الواقفيــة . وزعم : أنه لايسلم أحد حتى يقر بمعرفة الله تعالى ومعرفة رسله ومعرفة ماجاء به الني صلىالله عليه وسلم ، والولاية لأولياء الله تعالى ، والبراءة من أعداء الله . فمن جملة ما ورد به الشرع وحكم به : ما حرم الله (١) ، وجاء به الوعيـــد ، فلا يسعه إلا : معرفته بعينه ، و تفسيره ، والاحتراز عنه . ومنه ما ينبغي أن يعرف باسمه ، ولا يضره ألا يعرفه بتفسيره حتى يبتلي به ؛ وعليه أن يقف عندما لا يعلم ، ولا يأتى بشيء إلا بعلم . وبرى. أبو بهس عن ﴿ الواقفية ، ﴿ لَقُولُمْ مِنَ إِنَّا ثَقْفَ فَيَمَنَ وَاقْعَ الْحَرَامُ وهو لا يعلم أحلالا واقع أم حراما ؟ ؛ قال : كان من حقه أن يعلم ذلك، والإيمان : هو أن يعلم كل حق وباطل ، وإن الإيمان هو العلم بالقلب دون القول والعمل . ويحكى عنه أنه قال : الإيمان : هو : الإقرار ، والعلم ؛ وليس هو أحد الامرين دُون الآخر . وعامة البيهسية على أن العلم والإقرار والعمل كله إيمان ؛ وذهب قوم منهم إلى أنه لا يحرم سوى ما ورد فى قوله تعالى : ﴿ قُلُّ لَا أَجِدُ فيما أوحى إلى محرماً على طاعم يطعمه . . . الآية ، ؛ وما سوى ذلك ، فكله حَلال ، ومن البهسية قوم يقال لهم : العونية ؛ وهم فرقتان :

<sup>(</sup>۱) وقد رأيت مع فضيلة الشيخ عبد الحليم البسيونى المصحح بالأزهر - على رغم إجماع النسخ على : « مما حرم الله » .. أن المعنى لا يستقيم ، بل ولا يصح معها ؛ فاضطرونا وإلى استبدال «ما» (التي نظن ، أن الشهرستانى كتبها شخطه ، أو أرادها به « مما » التي أجمع عليها : تقصير: النساخ ، أو قصور المتعالمين . وفوق كل ذى علم عليم .

فرقة تقول : : من رجع من دار الهجرة إلى القعود برئنا منه ، وفرقة تقول : بل نتولاهم ؛ لأنهم رجعوا إلى أمر كان حلالا لهم . والفرقتان اجتمعتا على أن الإمام إذا كفر كفرت الرعية : الغائب منهم ، والشاهد . ومن البهسية صنف يقال لهم : أصحاب التفسير ؛ زعموا : أن من شهد من المسلمين شهادة ، أخذ : بتفسيرها ، وكيفيتها. وصنف يقال لهم : أصحاب السؤال: قالوا : إن الرجل يكون مسلماً : إذا شهد الشهادتين ، وتبرأ ، وتولى، وآمن بما جاء من عند الله جملة ، وإن لم يعلم فيسأل ما افترض الله عليه ؛ ولا يضره أن لا يعلم حتى يبتلي به فيسأل ، وإن واقع حرامًا لم يعلم تحريمه نقد كفر ، وقالوا في الأطفال بقول الثعلبية : إن أطفال المؤمنين مؤمنون ، وأطفال الكافرين كافرون . ووافقوا القدرية في القدر ؛ وقالوا : إن الله تعالى فوض إلى العباد ؛ فليس لله في أعمال العباد مشيئة. فبرئت منهم عامة البهسية. وقال بعض البهسية : إن واقع الرجلحراما لم يحكم بكفره حتى يرفع أمره إلى الإمام الوالي ، ويحده ؛ وكل ما ليس فيه حد فهو مغفور . وقال بعضهم : إن السكر إذا كأن من شراب حلال ؛ فلا يؤ اخذ صاحبه بما قال فيه وفعل . وقالت العونية : السكر كفر ؛ ولا يشهدون أنه كمفر ما لم ينضم إليه كبيرة أخرى : من ترك الصلاة ، أو قذف المحصن .

ومن الخوارج: أصحاب صالح بن مسرح ، ولم يبلغنا عنه أنه آحدث قولا تميز به عن أصحابه ، فحرج على « بشر بن مروان » ، فبعث إليه بشر : الحارث بن عميرة أو الاشعث بن عميرة الهمدانى ، أنفذه الحجاج لقتاله ، فأصابت صالحا جراحة ، في قصر جلولاء . فاستخلف مكانه شبيب بن يزيد بن نعيم الشيبانى المكنى بأبي الصحارى ، وهو الذى غلب على الكوفة وقتل من جيش الحجاج أربعة وعشرين أميراً ، كلهم أمراء الجيوش ، ثم انهزم إلى الاهواز وغرق فى نهر الاهواز وهو يقول : « ذلك تقدير العزيز العليم » . وذكر « اليمان »: أن الشبيبية المعون : مرجئة الخوارج ، لما ذهبوا إليه من الوقف فى أمر صالح . ويحكى عنه : يسمون : مرجئة الخوارج ، لما ذهبوا إليه من الوقف فى أمر صالح . ويحكى عنه : أنه برى منه وفارقه ، ثم خرج يدعى الإمامة لنفسه . ومذهب شبيب ماذكرناه ،

من مذاهب البيهسية ؛ إلا أن شوكته ، وقوته ، ومقاماته مع المخالفين . . . عا لم يكن لخارج من الحوارج . . . . وقوته ، ومقاماته مع المخالفين . . . وقصته مذكورة في التواريخ .

## ه – العجاردة

أصحاب: عبد الكريم بن عجرد. وافق النجدات في بدعهم ؛ وقيل: إنه كان من أصحاب أبي بيهس ، ثم خالفه و تفرد بقوله : تجب البراءة عن الطفل حتى يدعى إلى الإسلام ؛ ويجب دعاؤه إذا بلغ ، وأطفال المشركين في النار مع آبائهم ، ولا يرى المال فيثاً حتى يقتل صاحبه ، وهم يتولون القعدة ؛ إذا عرفوهم بالديانة ، ويرون الهجرة فضيلة ؛ لا فريضة ، ويكفرون بالكبائر ، ويحكى عنهم : أنهم يذكرون كون سورة يوسف من القرآن ، وياعون أنها قصة من القصص ؛ عناوا : ولا يجوز أن تكون قصة العشق من القرآن .

<sup>(</sup>١) م نستطع الجزم بتفاصيل «الجدول والضلع» وكفيتهما؛ اللذين أشار إليهما الشهرستانى ؟ لاضطراب جميع المجبوعات التي عثرنا عليها أصولا الكتاب \_ والتي بلغت اثنتي عشرة مجموعة \_ في ترتيب أصناف «العجاردة» المذكورة. وإناكبير الأمل في الله أن يهدينا مخطوطة الشهرستانى نفسه لهذا الكتاب ، التي كتبها بخطه ، فنيها القول الفصل في هذه التفاصل: شكلا وموضوعا. ومع هذا فلا بدلنا الآن من أن نتعمق في فهم « الموضوع » ونحاول جاهدين التقرب إلى « الشهرستانى » القرب منه ، أو الاتحاد به : « وما توفيتي إلا بالله ». وإعا آثرنا الترتيب الذي أثبتناه في المتن ؛ لاعتقادنا — بعد أن أوسعنا الوسع ، وأجهدنا الجهد — أن هذا الترتيب الذي اصطفيناه : يساوق المعنى ، ويطابق الموضوع ، ويوافق « الشهرستانى » ؛ فبدأنا بذكر اللهي المعاردة ». السهرستانى عنهم : « تفردوا عن العجاردة ». وثبنا بذكر الميمونية ، لقوله عنهم » . وربعنا بذكر الحقية ، لقوله عنهم » . وثلثنا بذكر الحقية ، لقوله عنهم : « وافقوا الميمونية » ، وربعنا بذكر الحقية ، لقوله عنهم » .

ا — الصّلتيّة عن العجاردة بأن الرجل إذا أسلم توليناه، وتبرأنا من أطفاله وتبرأنا من أطفاله وتبركوا فيقبلوا الإسلام . ويحكى عن جماعة منهم : أنهم قالوا : ليس لاطفال المشركين والمسلمين ولاية ، ولا عداوة ، حتى ببلغوا فيدعوا إلى الإسلام ؛ فيقروا ، أو ينكروا .

م الميمونية إلى المهونية عنهم: بإثبات القدر من جملة العجاردة ، إلا أنه تفرد الفعل للعبد: خلقاً ، وإبداعاً . وإثبات الاستطاعة قبل الفعل . والقول بأن الله تعالى يريد الخير ، دون الشر ، وليس له مشيئة في معاصى العباد . وذكر الحسين الكرابيسي في كتابه الذي حكى فيه مقالات الخوارج: أن الميمونية يجيزون نكاح بنات البنات ، وبنات أولاد الإخوة والأحوات ، وقالوا : إن الله تعالى حرم نكاح البنات ، وبنات الإخوة والأخوات ، ولم يحرم نكاح بنات أولاد هؤلاء . وحكى الكعبي والاشعرى عن الميمونية إلكارها كون سورة يوسف وحكى الكعبي والاشعرى عن الميمونية إلكارها كون سورة يوسف من القرآن . وقالوا بوجوب قتال السلطان ، وحد" ، ومن رضى بحكمه ، فأما من أنكره ، فلا يجوز قتاله : إلا إذا أعان عليه ، أو طعن في دين الخوارج أو صار دليلا للسلطان وأطفال المشركين ـ عندهم ـ في الجنة .

ع – الحمزية (أصحاب: حزة بن أدرك. وافقوا الميمونية فىالقدر وفى سائر: حراك الحمزية فى القدر وفى سائر: الحمزية (بدعها والافى أطفال مخالفيهم والمشركين ، فإنهم قالوا ، هؤلاء كلهم فى النار .

وكان حُمزة من أصحاب الحسين بن الرقاد ، الذي خرج بسجستان من أهل أوق.

في الميمونية: «وخالفه خلف الحارجي» ؛ وفي الحلفية: « خالفوا الحمزية وقالوا : الحمزية ناقضوا » . وخسنابذكر الأطرافية ؛ لقوله عنهم: « فرقة على مذهب حمزة » . وسدسنا بذكر الشعيبية ؛ لقوله عن شعيب: « كان مع ميمون من جملة العجاردة » . وسبعنا بذكر الحازمية لقوله عنهم: « أخذوا بقول شعيب ، . . » « وقل ربى زدنى علماً » .

وخالفه خلف الحارجي في القول بالقدر، واستحقاق الرئاسة؛ فبرىء كل واحد منهما عن صاحبه . وجوز حمزة إمامين، في عصر واحد؛ ما لم تجتمع الكلمة، ولم تقهر الاعداء .

أكلفيّة (أصحاب: خلف الخارجي؛ وهم من خوارج: كرمان، وأخلفيّة (ومكران. خالفوا الحزية في القول بالقدر، وأضافوا القدر \_ خيره وشره \_ إلى الله تعالى، وسلكوا في ذلك مسلك أهل السنة، وقالوا: الحزية ناقضوا؛ حيث قالوا: لو عذب الله العباد على أفعال قدرها عليهم، أو على ما لم يفعلوه كان ظالماً. وقضوا بأن أطفال المشركين في النار، ولا عمل لحم، ولاترك. وهذا من أعجب ما يعتقد من التناقض!

قرقة على مذهب حزة في القول بالقدر . إلا أنهم عذروا هـ الأطرافية إذا أتوا عرف من الشريعة إذا أتوا على يعرف لزومه من طريق العقل ، وأثبتوا واجبات عقلية ، كما قالت القدرية . ورئيسهم : غالب بن شاذك ، من سجستان . وخالفهم عبد الله السديورى ، وتبرأ منهم .

ومنهم: المحمدية: أصحاب محمد بن رزق . وكان من أصحاب الحسين بن الرقاد ، ثم برى. منه .

و — الشَّعَيْنِيَّة { العجاردة ؛ إلا أنه برى. منه ، حين أظهر القول بالقدر .

قال شعيب: إن الله تعالى خالق أعمال العباد. والعبد: مكتسب لها: قدرة ، وإرادة ، مسئول عنها : خيراً وشراً ، مجازى عليها : ثواباً ، وعقاباً . ولا يكون شي. في الوجود إلا بمشيئة الله تعالى . وهو : على بدع الحوارج في الإمامة ، والوعيد ، وعلى بدع العجاردة في : حكم الاطفال ، وحكم القعدة ، والتولى والترسي .

ز - الحَازِمِيَّة { أصحاب: حازم بن على . أخذوا بقول شعيب فى أن الله تعالى ز - الحَازِمِيَّة { خالق أعمال العباد ، ولا يكون فى سلطانه إلا ما يشاء . وقالوا بالموافاة ، وأن الله تعالى : إنما يتولى العباد ، على ما علم أنهم صائرون إليه فى آخر أمرهم من الإيمان ؛ ويتبرأ هنهم على ما علم أنهم صائرون إليه فى آخر أمرهم من الكفر . وأنه سبحانه لم يزل محبا لأوليائه ، مبغضاً لأعدانه .

ويحكى عنهم أنهم يتوقفون فى أمر «على» رضى الله عنه، ولا يصرحون بالبراءة. عنه . ويصرحون بالبراءه فى حق غيره .

#### 7 - الثَّعَا لبَهَ

أصحاب: ثعلبة بن عامر. كان مع عبد الكريم بن عجرد يداً واحدة ، إلى أن اختلفا في أمر الأطفال ، فقال أحلبة و إنا على ولايتهم : صغاراً ، وكباراً ؛ حتى نوى منهم إنكاراً للحق ، ورضاً بالجور . فتبرأت العجاردة من ثعلبة . ونقل عنه أيضاً أنه قال : ليس له حكم في حال الطفولة ، من ولاية ، وعداوة ؛ حتى يدركوا ، ويدعوا ، فإن قبلوا فذاك ، وإن أنكروا كفروا . وكان يرى : أخذ الزكاة من حبيدهم إذا استغنوا وإعطاءهم منها إذا افتقروا .

1 - الأختسية (أصحاب: أخنس بن قيس . من جملة الثعالبة . وانفرد عنهم السخنسية (بأن قال: أتوقف في جميع من كان في دار التقية من أهل القبلة ؛ إلا من عرف منه إيمان فأ تولاه عليه ، أو كفر فأ تبرأ منه . وحرموا : الاغتيال ، والقتل ، والسرقة في السر . ولا يبدأ أحد من أهل القبلة بالقتال . حتى يدعى إلى الدين ؛ فإن امتنع قوتل ؛ سوى من عرفوه بعينه على خلاف قولهم . وقيل إنهم جوزوا : تزويج المسلمات ، من مشركي قومهم : أسحاب الكبائر . وهم على أصول الخوارج في سائر المسائل .

المُعْبَدِيَّة ﴿ خَالَفُ الْآخِنُسُ فَى الْحَطَأُ الذَّى وَقَامَ لَهُ فَى تَرْوَيْجَ الْمُسْلَمَات

من مشرك . وخالف تعلبة فيا حكم من أخذ الزكاة من عبيدهم ، وقال : إنى لاأبرأ منه بذلك ، ولا أدع اجتهادى فى خلافه . وجوزوا أن تصير سهام الصدقة سهماً واحداً ، فى حال التقية .

ح - الرُّشَيْدِية } أضاب: رشيد الطوسى؛ ويقال لهم العشرية . وأصلهم: ح - الرُّشَيْدِية } أن الثعالبة كانوا يوجبون فيما ستى بالأنهار والقنى نصف العشر؛ فأخبرهم زياد بن عبد الرحمن: أن فيه العشر، ولا تجوز البراءة بمن قال: فيه نصف العشر قبل هذا . فقال: رشيد إن لم تجز البراءة منهم فإنا نعمل بما عملوا؛ فافترقوا في ذلك فرقتين .

و - الشّيبانيّة المعين له ولعلى بن الكرمانى على نصر بن سيار ، وكان من الثعالبة ، فلما أعانهما برئت منه الحوارج فلما قتل شيبان ذكر قوم توبته ، فقالت الثعالبة : لا تصح توبته ، لانه قتل المرافقين لنا في المذهب ، وأخذ أموالهم ، ولا تقبل توبة من : قتل مسلّماً وأخذ علله ؛ إلا بأن يقتص من نفسه ، أموالهم ، ولا تقبل توبة من : قتل مسلّماً وأخذ علله ؛ إلا بأن يقتص من نفسه ، ويرد الأموال ؛ أو يوهب له ذلك . ومن مذهب شيبان : أنه قال بالجبر ، ووافق جهم بن صفوان في مذهبه إلى الجبر ، ونني الغدرة الحادثة . وينقل عن زياد ابن عبد الرحمن الشيباني أبي خالد : أنه قال : إن الله تعالى لم يعلم ، حتى خلق لنفسه بابن عبد الرحمن الشيباني أبي خالد : أنه قال : إن الله تعالى لم يعلم ، حتى خلق لنفسه أنه تبرأ من شيبان ، وأكفره حين نصر الرجلين . فوقعت عامة الشيبانية : بحرجان ، ونسا ، وأرمينية . والذي تولى شيبان ، وقال بتوبته : عطيسة الجرجاني ، وأصحابه .

أصحاب: مكرم بن عبد الله العجلى ، كان من جملة الثعالبة ، هـ المُكرَمِيَّة و تفرد عنهم بأن قال: تارك الصلاة: كافر ، لا من أجل توك الصلاة ولكن من أجل جهله بالله تعالى . وطرد هذا فى كل كبيرة يرتكها الإنسان ، وقال إنما يكفر لجهله بالله تعالى ، وذلك أن العارف بوحدانية الله تعالى ،

وأنه المطلع على سره وعلانيته ، الجازى على طاعته ومعصيته ؛ أن يتصور منه : الإقدام على المعصية ، والاجتراء على المخالفة ؛ ما لم يغفل عن هذه المعرفة ، ولا يبالى بالشكليف [ منه ] (١) ؛ وعن هذا قال النبي عليه السلام : « لا يزنى الزانى حين يزنى وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، · الخبر . وخالفوا الثعالبة في هذا القول . وقالوا : بإيمان الموافاة ، والحم بأن الله تعالى إنما يتولى عباده ويعاديهم على ما هم صائرون إليه من موافاة الموت ، لا على أعمالهم التي هم فيها ، فإن ذلك ليس بموثوق به إصراراً عليه ؛ ما لم يصل المره إلى آخر عمره ، ونهاية أجله ؛ فينئذ إن بتى على ما يعتقده فذلك هو الإيمان ؛ فنواليه ، وإن لم يبتى فنعاديه ، وكذلك في حق الله تعالى] : حكم الموالاة والمعاداة على ما علم منه حال الموافاة . وكلهم على هذا القول .

و — المُعْلُومِيَّة والمُجْهُولِيَّة على الأصل حازمية ؛ إلا أن المعلومية و — المُعْلُومِيَّة والمُجْهُولِيَّة على الله الله الله تعالى بحميع أسمائه وصفاته فهو جاهل به ، حتى يُصِيَّ عالماً بجميع ذلك ، فيكون مؤمناً . وقالت : الاستطاعة مع الفعل ، والفعل مخلوق للعبد ، فبرئت منهم الحازمية . وأما المجهولية ؛ فإنهم قالوا : من علم بعض أسماء الله تعالى وصفاته وجهل بعضها ، فقد عرفه تعالى . وقالت : إن أفعال العباد مخلوقة لله تعالى .

ز -- البِدُعِيَّة ﴿ على أنفسنا بأن من اعتقد اعتقادنا فهو من أهل الجنة ، ولا نقول : إن شاء الله ، فإن ذلك شك في الاعتقاد ، ومن قال : أنا مؤمن إن شاء الله ، فنحن من أهل الجنة قطعاً ، من غير شك .

<sup>(</sup>۱) إنما استبدلنا « منه » بد : « فيه » المذكورة في كثير من المجموعات الأصول ؟ ليتحقى المذهب، ويتضح المعنى ؟ وكأنه يريدأن يقول: لايقدم على المعصيه إلامن غفل عن معرفه الاله الواحد المطلع على سره وعلانيته ، ولا يجترىء على مخالفة أوامر الله إلامن لا يبالى بصدور التكليف منه سبحانه ، المجازى على الطاعة والمعصية ؟ إذ العارف المبالى بالتكليف: لا يعصى ولا يخالف .

# ٧ – الإِبَاضِيَّة

أصحاب: عبد الله بن إباض ؛ الذي خرج في أيام مروان بن محمد ، فوجه إليه عبد الله بن محمد بن عطية ، فقاتله بتبالة . وقيل إن عبد الله بن يحيي الإباضي كان رفيقاً له في جميع أحواله وأقواله . قال : إن مخالفينا من أهل القبلة كفار غير مشركين ، ومنا كحتهم جائزة ، وموارثتهم حلال ، وغنيمة أموالهم من السلاح والكراع عند الحرب حلال ؛ وما سواه حرام . وحرام قتلهم وسبيهم في السرغيلة ؛ إلا بعد نصب القتال ، وإقامة الحجة .

وقالوا: إن دار مخالفيهم من أهل الإسلام دار توحيد؛ إلا معسكر السلطان؛ فإنه دار بغي وأجازوا شهادة مخالفهم على أو ليائهم . وقالوا في مرتكى الكبائر : إنهم موحدون؛ لا مؤمنون . وحكى الكعني عنهم : أن الاستطاعة عرض من الاعراض ، وهي قبل الفعل ؛ بها يحصل الفعل . وأفعال العباد : مخلوقة لله تعالى : إحداثاً ، وإبداعاً ، ومكتشبة العبد نوجقيقة ي لامجازاً . ولا يسمون إمامهم : أمير المؤمنين ؛ ولا أنفسهم : مهاجرين . وقالوا : العالم يفني كله إذا فني أهل التكليف . قال : وأجمعوا على أن من ارتكب كبيرة من الكبائر كفر كفر النعمة ؛ لاكفر الملة . و توقفوا في أطفال المشركين ؛ وجوزوا تعذيهم على سبيل الانتقام ، وأجلزوا أن يدخلوا الجنة تفضلا. وحكى الكعنى عنهم: أنهم قالوا بطاعة لا يراد بها الله تعالى ؛ كما قال أبو الهذيل . ثم اختلفوا في النفاق : أيسمى شركا ، أم لا ؟. قالوا : إن المنافقين في عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم كانوا موحدين ؛ إلا أنهم ارتكبوا الكبائر ؛ فكفروا بالكبيرة لا بالشرك . وقالوا : كل شيء أمر الله تعالى به ، فهو : عام ليس بخاص ؛ وقد أمر به المؤمن والكافر ، وليس في القرآن خصوص . وقالوا : لا يخلق الله تعالى شيئاً إلا دليلا على وحدانيته ، ولا ; د أن يدل به واحداً . وقال قوم منهم : يجوز أن يخلق الله تعالى رسولا بلا دليل ، ويكلف العباد بما يوحى إليه ؛ ولايجب عليه إظهار المعجزة ؛ ولا يجب

على الله تعالى ذلك ، إلى أن يخلق دليلا ، ويظهر معجزة ... وهم جماعة متفرقون فى مذاهبهم ؛ تفرق : الثعالبة ، والعجاردة :

ا — اَلحفصيَّة إن بين الشرك والإيمان خصلة واحدة ، وهي معرفة الله تعالى وحده ، فمن عرفه ، ثم كفر بما سواه ، من : رسول ، أو كتاب ، أو قيامه ، أو جنة ، أو نار ، أو اد تكب الكبائر : من الزنا ، والسرقة ، وشرب الحر ... فهو كافر ، لكنه برى من الشرك .

أصحاب: الحارث الإباضي . خالف الإباضية : في قوله يالقدر ولل الحارثيّة الحل مذهب المعتزلة ، وفي الاستطاعة قبل الفعل ، وفي إثبات طاعة لا يواد بها الله تعالى .

ح- الكريدية الأزارقة ، و تبرأ عن بعدهم ، إلا الإباضية ، فإنه يتولاهم . وزعم أن الله تعالى سيبعث رسولا من العجم ، وينزل عليه كتاباً قد كتب في الساء ، وينزل عليه حملة واحدة ، ويترك شريعة المصطفى محمد عليه السلام ويكون على ملة الصابئة المذكورة في القرآن ، وليست هي الصابئة الموجودة : محرّ ان ، وواسط و تولى يزيد من شهد [ لمحمد ] المصطنى (١) عليه السلام من أهل الكتاب بالنبوة ، وإن لم يدخل في دينه .وقال : إن أسحاب الحدود : من موافقيه ، وغيرهم : كفار مشركون . وكل ذنب صغير أو كبير ، فهو شرك .

<sup>(</sup>۱) ولعل مجرد النظر إلى كلمة « بالنبوة » يحم إثبات « لمحمد » فضلا عن تصحيح المذهب ، والأمانة في النقل ، وعدم فساد المعنى . وغير خاف الفرق الكبير بين « من شهد المصطنى » و « من شهد المصطنى » أعنى بين : شهده ، وشهد له . وليعذرنى حضرات النساخ الأفاضل اذا لم أفهم ما أجمعوا عليه : من أن « يزيد » تولى « من شهد المصطنى من أهل الكتاب بالنبوة وان لم يردخل في دينه .

# ٨ - الصُّفْرِيَّةُ الرِّيَادِيَّة

أصحاب: زياد بن الأصفر . خالفوا : الأزارقة ، والنجدات ، والإباضية في أمور ؛ منها : أنهم لم يكفروا القعدة عن القتال ؛ إذا كانوا موافقين في الدين والاعتقاد ، ولم يسقطوا الرجم ، ولم يحكموا بقتل أطفال المشركون و تكفيرهم وتخليدهم في النار . وقالوا : التقيية جائزة في القول دون العمل . وقالوا : ما كان من الأعمال عليه حد واقع ، فلا يتعدى بأهله الاسم الذي لزمه به الحد ، كالزنا ، والسرقة ، والقذف ، فيسمى زانيا ، سارقا ، قاذفا ، لا : كافراً مشركا . وما كان من الكبائر مما ليس فيه حد ، لعظم قدره ، مشل : ترك الصلاة ، والفراد من الرحف ، فإنه يكفر بذلك . ونقل عن الضحاك منهم : أنه جوز ترويج المسلمات من كفار قومهم في دار التقية ، دون دار العلانية . ورأى زياد ابن الأصفر جميع الصدقات سهما واحداً في حال التقية و ويحكي عنه أنه قال : نحن مؤمنون عند أنفسنا ، ولا ندرى ! لعلنا خرجنا من الإيمان عند الله . وقال : الشرك شركان : شرك هو : طاعة الشيطان ، وشرك هو : عبادة الأوثان . والمحد كفران : كفر بإنكار الزبوبية . والبراءة والكفر كفران : كفر أهل الحدود سنة ، وكفر بإنكار الربوبية . والبراءة والكفر كفران : كفر أهل الحدود سنة ، وبراءة من أهل الجحود قريضة .

ولنختتم المذاهب بذكر تتمة رجال الخوارج :

من المتقدمين: عكرمة، وأبو هارون العبدى ، وأبو الشعثاء، وإسماعيل بنسميع. ومن المتأخرين : النمان بن رباب : ثعلمي : شم : بيرسى . وعبد الله بن يزيد ؛ ومحمد بن حرب . ويحى بن كامل . . . إباضية .

ومن شعرائهم : عمران بن حطان ، وحبیب بن مرة صاحب الصحاك بن قیس . ومنهم أیضاً : جهم بن صفوان ، وأبو مروان غیلان بن مسلم ، ومحمد بن عیسی : برغوث ، وأبو الحسین كلثوم بن حبیب المهلی ، وأبو بكر محمد بن عبدالله بن شبیب البصری،

وعلى بن حرملة ، وصالح قبة بن صبيح بن عمرو ، ومويس بن عمران البصرى ، وأبو عبدالله بن مسلمة ، وألبو عبدالرحمن بن مسلمة ، والفضل بن عيسى الرقاشى ، وأبو زكريا يحيى بن أصفح ، وأبو الحسين محمد بن مسلم الصالحي ، وأبو محمد عبدالله بن محمد بن الحسين على بن زيد عبدالله بن محمد بن الحسين على بن زيد الإباضى ، وأبو عبدالله محمد بن كرام ، وكاثوم بن حبيب المرادى البصرى .

والذين اعتزلوا إلى جانب ، فلم يكونوا مع على رضى الله عنه فى حروبه ، ولا مع خصومه ، وقالوا : لا ندخل فى غمار الفتنة بين الصحابة رضى الله عنهم : عبد الله بن عمر ، وسعد بن أبى وقاص ، ومحمد بن مسلمة الانصارى ، وأسامة ابن زيد بن حارثة الكلمي ، مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم .

وقال قيس بن أبى حازم : كنت مع على رضى الله عنه فى جميع أحواله وحروبه حتى قال يوم صفين : . انفروا إلى بقية الاحزاب ، انفروا إلى من يقول : كذب الله ورسوله ، وأنتم تقولون : صدق الله ورسوله ، . . . فعرفت أى شى مكن يعتقد فى الجماعة : فاعتزلت عنه .

#### الباب الخامس: المرجئـــة

إ — الإرجاء على معنيين : أحدهما بمعنى : التأخير ؛ كما فى قوله تعالى : قالوا:
 ر أرجه وأخاه ، أى : أمهله وأخره . والثانى : إعطاء الرجاء .

أما إطلاق اسم المرجئة على الجماعة بالمعنى الأول فصحيح ؛ لأنهم كانوا يقولون: يؤخرون العمل عن النية والعقد . وأما بالمعنى الثانى فظاهر ؛ فإنهم كانوا يقولون: لا تضر مع الإيمان معصية ، كما لا تنفع مع الكفر طاعة . وقيل : الإرجاء : تأخير حكم صاحب الكبيرة إلى يوم القيامة ؛ فلا يقضى عليه بحكم ما فى الدنيا : من كونه من أهل الجنة ، أو من أهل النار : فعلى هذا : المرجئة ، والوعيدية ؛ فوقتان متقابلتان . وقيل : الإرجاء : تأخير ، على ، رضى الله عنه عن الدرجة الأولى إلى الرابعة ؛ فعلى هذا : المرجئة ، والشيئة ؛ فوقتان متقابلتان . والمرجئة أصناف أربعة : مرجئة الحوارج . ومرجئة القدرية . ومرجئة القدرية . وكذلك أخالصة . وعمد بن شبيب ، والصالحي تروالحاليين من مرجئة القدرية . وكذلك الفيلانية أصحاب غيلان الدمشتى ؛ أول من أحدث القول بالقدر والإرجاء . ونحن إنما فعد مقالات المرجئة الخالصة منهم .

# ١ – اليُونُسِيَّة

أصحاب: يونس بنعون النميرى . زعم أن الإيمان هو: المعرفة بالله ، والحضوع له ، وترك الاستكبار عليه ، والمحبة بالقلب ، فمن اجتمعت فيه هذه الحصال فهو مؤمن ، وما سوى ذلك من الطاعة فليس من الإيمان ، ولا يضر تركها حقيقة الإيمان ، ولا يعذب على ذلك ، إذا كان الإيمان خالصاً ، واليقين صادقاً .

وزعم أن إبليس كان عارفاً بالله وحده ؛ غير أنه كفر باستكباره عليه : د أبى واستكبر وكان من الكافرين ، . قال : ومن تمكن فى قلبه : الخضوع لله ، والمحبة له على خلوص ويقين: لم يخالف فى معصية ، وإن صدرت منه معصية ، فلا تضره بيقينه وإخلاضه . والمؤمن إنما يدخل الجنبة بإخلاصه ومحبته ، لا بعمله وطاعته .

### ٢ - العُبَيْدِيَّة

أصحاب: عبيد المسكتئب. حكى عنه أنه قال: ما دون الشرك مغفور لامحالة ، وإن العبد إذا مات على توحيده لا يضره ما اقترف من الآثام ، واجترح من السيئات . وحكى اليمان عن عبيد المسكتئب وأصحابه : أنهم قانوا : إن علم الله تعالى لم يزل شيئاً غيره ، وإن كلامه لم يزل شيئاً غيره ، وكذلك دين الله لم يزل شيئاً غيره . وزعم أن الله تعالى عن قولهم على صورة إنسان ؛ وحمل عليه قوله صلى الله عليه وسلم : « إن الله خلق آدم على صورة الرحمن » .

#### مُرُرِّ تُمَّتِّتُ كَامِةِرُرُ مِنْ بِسِيرِي ٣ — الْغَسِّ الْغَسِّ أَنِيَّةً

أصحاب: غسان الكوفى. زعم أن الإيمان هو: المعرفة بالله تعالى ، وبرسوله ، والإقرار بما أنزل الله ، وبما جاء به الرسول . . . فى الجملة ، دون التفصيل . والإيمان : لا يزيد ، ولا ينقص . وزعم أن قائلا لو قال : أعلم أن الله تعالى قد حرم أكل الحنزير ، ولا أدرى هل الحنزير الذى حرمه : هذه الشاة ، أم غيرها ؟ كان مؤمناً . ولو قال : أعلم أن الله تعالى قد فرض الحج إلى الكعبة ، غير أنى لا أدرى اين الكعبة ؟ ولعلها بالهند : كان مؤمنا . . ومقصوده : أن أمثال لا أدرى اين الكعبة ؟ ولعلها بالهند : كان مؤمناً . . ومقصوده : أن أمثال هذه الاعتقادات أمور وراء الإيمان ، لا أنه كان شاكاً فى هذه الأمور ، فإن عاقلا لا يستجيز من عقله أن يشك فى أن الكعبة : إلى أية جهة هى ؟ ، وأن الفرق بين الحنزير والشاة ظاهر .

ومن العجيب! أن غسان كان يحكى عن أبى حنيفة رحمه الله مثل مذهبه ،

ويعده من المرجئة ؛ ولعله كذب كذلك عليه . . لعمرى ! كان يقال لا بي حنيفة وأصحابه : مرجئة السنة . وعده كثير من أصحاب المقالات : من جملة المرجئة ؛ ولعل السبب فيه : أنه لما كان يقول : , الإيمان : هو التصديق بالقلب ، وهو لا يزيد ، ولا ينقص ، : ظنوا أنه يؤخر العمل عن الإيمان . والرجل مع تخريجه في العمل كيف يفتى بترك العمل ؟ ! . وله سبب آخر ؛ وهو أنه كان يخالف القدرية ، والمعتزلة الذين ظهروا في الصدر الأول ؛ والمعتزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر : مرجئاً ، وكذلك الوعيدية من الحوارج ؛ قلا يبعد أن اللقب إنما لزمه من فريق : المعتزلة ، والحوارج . والله أعلم .

#### ٤ - الثَّوْ بَانِيَّةِ

أصحاب: أبى ثوبان المرجى. الذين ذعول: أن الإيمان هو: المعرفة والإقرار بالله تعالى، وبرسله عليهم السلام، وبكل ما لايجوز في العقل أن يفعله، وما جاز في العقل تركه فليس من الإيمان. وأخر العمل كله عن الإيمان. ومن القائلين بمقالة أبى ثوبان هذا: أبو مروان غيلان بن مروان الدمشتى، وأبو شمر، عمقالة أبى ثوبان هذا: أبو مروان غيلان بن مروان الدمشتى، وأبو شمر، ومويس بن عمران، والفضل الرقاشى، ومحمد بن شبيب، والعتابى، وصالح قبة. وكان غيلان يقول بالقدر - خيره وشره - من العبد، وفي الإمامة: إنها تصلح في غير قريش، وكل من كان قائماً بالكتاب والسنة كان مستحقاً لها، وإنها لا تثبت في غير قريش، والعجب أن الامة أجمعت على أنها لا تصلح لغير قريش، وبهذا نفعت الانصار عن قولهم: منا أمير، ومنكم أمير. فقد جمع غيلان خصالا ثلاناً: القدر، والإرجاء، والحروج.

والجماعة التي عددناهم اتفقوا على أن الله تعالى لو عفا عن عاص فى القيامة : عفا عن كل مؤمن عاص هو فى مثل حاله : وإن أخرج من النار واحداً : أخرج من هو فى مثل حاله . ومن العجب أنهم لم يجزموا القول بأن المؤمنين من أهل التوحيد يخرجون من النار لا محالة .

ويحكى عن مقاتل بن سليان: أن المعصية لا تضر صاحب التوحيد والإيمان، وأنه لايدخل النار مؤمن. والصحيح من النقل عنه: أن المؤمن العاصى ربه يعذب يوم القيامة على الصراط وهو على من جهم ، يصيبه لفح النار وحرها ولهيها ، فيتألم بذلك على قدر معصيته ، ثم يدخل الجنة ، ومثل ذلك بالحبة على المقلاة المؤججة بالنار .

ونقل عن بشربن غياث المريسي أنه قال: إذا دخل أصحاب الكبائر النار؛ فإنهم سيخرجون عنها بعد أن يعذبوا بذنوبهم ، وأما التخليد فيها فمحال ، وليس بعدل . وقيل : إن أول من قال بالإرجاء : الحسن بن محمد بن على بن أبي طالب ، وكان يكتب فيه الكتب إلى الأمصار . إلا أنه ما أخر العمل عن الإيمان ، كا قالت المرجئة : اليونسية ، والعمدية ، لكنه حكم بأن صاحب الكبيرة لا يكفر ، إذ الطاعات وترك المعاصي ليست من أصل الإيمان ، حتى يزول الإيمان بروالها .

مراتق محيالكو كمبيلة

أصحاب: أبى معاذ التومنى ، زعم أن الإيمان هو ما عصم من الكفر ، وهو اسم لخصال إذا تركما التارك كفر ، وكذلك لو ترك خصلة واحدة منها كفر ، ولا يقال للخصلة الواحدة منها إيمان ، ولا بعض إيمان . وكل معصية كبيرة أو صغيرة لم يجمع عليها المسلمون بأنها كفر لا يقال لصاحبها : فاسق ، ولكن يقال : فسق ، وعصى . قال : و تلك الخصال هى : المعرفة ، والتصديق ، والمحب والإخلاص ، والإقرار بما جاء به الرسول . قال : ومن ترك الصلاة و صيام مستحلا كفر ؛ ومن تركمما على نية القضاء لم يكفر . ومن قتل نبيا أو لطمه كفر ؛ لا من أجل الفتل واللطم ؛ ولكن من أجل : الاستخفاف ، والعداوة ، والبغض . وإلى هذا المذهب ميل: ابن الراوندى ، وبشر المريسى ؛ قالا : الإيمان هو التصديق بالقلب واللسان جميعا ، والكفر هو الجحود والإنكار . والسجود هو التصديق بالقلب واللسان جميعا ، والكفر هو الجحود والإنكار . والسجود للشيمس والقمر والصنم ليس بكفر في نفسه ؛ ولكنه علامة الكفر .

# ٦ — الصَّالِحِيَّة

أصحاب: صالح بن عمر [الصالحي] . والصالحي ، ومحمد بن شبيب ، وأبوشر ، وغيلان: كلهم جمعوا بين: القدر ، والإرجاء . ونحن وإن شرطنا أن نورد مذاهب المرجئة الخالصة ، إلا أنه بدا لنا في هؤلاء ؛ لانفراده عن المرجئة بأشياء . فقال : الإيمان هو المعرفة بالله تعالى على الإطلاق ، وهو أن للمالم صانعاً فقط، والكفر هو الجهل به على الإطلاق ، قال : وقول القائل وثالث ثلاثة على بكفر ؛ لكنه لا يظهر إلا من كافر . وزعم : أن معرفة الله تعالى هى الحبة والحضوع له ؛ ويصح ذلك مع حجة الرسول . ويصح في العقل أن يؤمن بالله ، والحضوع له ؛ ويصح ذلك مع حجة الرسول . ويصح في العقل أن يؤمن بالله ، ولا يؤمن برسوله ؛ غير أن الرسول عليه السلام قد قال : « من لا يؤمن في فليس بحرم بالله تعالى » وأنه لا عبادة به إلا الإيمان به ؛ وهو معرفته ، وهو خصلة واحدة : لا يزيد ، ولا ينقص ، وكذلك الكفر خصلة واحدة : لا يزيد ، ولا ينقص ،

وأما أبو شمر المرجى، القدرى ؛ فإنه زعم : أن الإيمان هو المعرفة بالله عز وجل ، والمحبة والخضوع له بالقلب ، والإقرار به : أنه واحد ليس كشه شيء ؛ ما لم تقم عليه حجة الانبياء عليهم السلام ؛ فإذا قامت الحجة فالإقرار بهم وتصديقهم من الإيمان والمعرفة ، والإقرار بما جاءوا به من عند الله غير داخل في الإيمان الاصلى . وليست كل خصلة من خصال الإيمان إيماناً ولا بعض إيمان ؛ فإذا اجتمعت كانت كلها إيماناً . وشرط في خصال الإيمان معرفة العدل ؛ يمن غير أن يضاف إلى البارى تعالى يريد به : القدر خيره وشره من العبد ؛ من غير أن يضاف إلى البارى تعالى منه شيء .

وأما غيلان بن مروان من القدرية المرجئة ؛ فإنه زُعمَ أَنَّ الْإِيمَانُ هُو: المعرفة الثانية بالله تعالى ، والمحبة والحضوع له ، والإقرار بما جاء به الرسول ، وبما جاء من عندالله . والمعرفة الأولى فطرية ضرورية . فالمعرفة على أصله نوعان : فطرية ،

وهى علمه بأنالعالمصانعاً ، ولنفسه خالقاً ، وهذه المعرفةلاتسمى إيماناً؛ إنماالإيمان هو المعرفة الثانية المكتسبة .

\$ **\$** 

تَرِيْدُ وَجَال المرجئة - كما نقل - : الحسن بن محمد بن على بن أبي طالب، وسعيد بن جبير ، وطلق بن حبيب ، وعمرو بن مرة ، ومحادب بن زياد ، ومقاتل بن سلمان ، وذر ، وعمرو بن ذر ، وحماد بن أبي سلمان ، وأبو حنيفة ، وأبو يوسف ، ومحمد بن الحسن ، وقديد بن جعفر ... وهؤلاء كلهم : أثمة الحديث؛ في أبي يكفروا أصحاب الكبائر بالكبيرة ، ولم يحكوا بتخليده في النار ، خلافا المخوارج والقدرية .

مرزقية تكييزرون وسدوى

#### الباب السادس: الشيعة

ا — الشيعة هم إلى المامته وخلافته : نصأ ووصية ، إما جلياً وإما خفيا . واعتقدوا أن الإمامة لا تخرج من أولاده ، وإن خرجت فبظلم يكون من غيره ، أو بتقية من عنده . وقالوا : ليست الإمامة قضية مصلحية تناط باختيار العامة وينتصب الإمام بنصهم ، بل هى قضية أصولية ، وهى ركن الدين ، لا يجوز للرسل عليهم السلام إغفاله وإهماله ، ولا تفويضه إلى العامة وإرساله .

ر مرور القول بوجوب التعيين والتنصيص ، وثبوت عصمة الأنبياء ويُجمعهم والانبياء وجوباً عن الكبائر والصغائر، والقول بالتولى والتبرى : قولا ، وفعلا ، وعقداً ؛ الله في حال التقية .

ويخالفهم بعض الزيدية في ذلك. ولهم في تعدية الإمامة : كلام ، وخلاف كثير ، وعندكل تعدية ، و توقف : مقالة ، ومذهب ، وخبط .

وهم خمس فرق : كيسانية ، وزيدية ، وإمامية ، وغلاة ، وإسماعيلية . وبعضهم يميل فى الأصول إلى الاعتزال ، وبعضهم إلى السنة ، وبعضهم إلى التشبيه .

# ١ - الكَيْسَانِيَّة

أصحاب : كيسان ، مولى أمير المؤمنين على بن أبى طالب كرم الله وجهه ، وقيل : تلذ للسيد : محمد بن الحنفية رضى الله عنه . يعتقدون فيه اعتقاداً فوق حده ودرجته ؛ من: إحاطته بالعلوم كلها ، واقتباسه من والسيدين، الاسرار بجملتها من علم التأويل والباطن ، وعلم الآفاق والانفس .

ر. روو. (القول بأن الدين طاعة رجل ؛ حتى حملهم ذلك على تأويل ويجمعهم (الاركان الشرعية ؛ من الصلاة ، والصيام ، والزكاة ، والحج ...

وغير ذلك . . . على رجال ؛ فحمل بعضهم على ترك القضايا الشرعية بعد الوصول الى طاعة الرجل ، وحمل بعضهم على ضعف الاعتقاد بالقيامة ، وحمل بعضهم على القول بالتناسخ ؛ والحلول ؛ والرجعة بعد الموت . فن مقتصر على واحد ، معتقد أنه : لا يموت ، ولا يجوز أن يموت ؛ حتى يرجع ، ومن معد حقيقة الإمامة إلى غيره ؛ ثم : متحسر عليه ؛ متحير فيه ، ومن مدع حكم الإمامة ؛ وليس من الشجرة .

رم أمر . ( حيارى متقطعون . ومن اعتقد أن الدين طاعة رجل ولا رجل له ؛ و كُلُهُم ( فلا دين له . نعوذ بالله من الحيرة والحور بعد الكور . رب ا أهدنا السبيل .

أصحاب: المختار بن أبي عبيد الثقني ، كان خارجياً ، ثبم صار بعد أمير المؤمنين وعلى ، رضى الله عنهما ، وقبل لا ، بل بعد الحسن والحسين رضي الله عنهما ، وكان يدعو النَّاسُ إليَّه ، وكان يظهر أنه من رجاله ودعاته ، ويذكر علوماً مزخرفه بترهاته ينوطها به . ولمـا وقف محمد بن الحنفية على ذلك : تبرأ منه ، وأظهر لإصحابه أنه إنما نمس على الحلق ذلك ؛ ليتمشى أمره ، ويجتمع الناس عليه .و إنما انتظم له ما انتظم بأمرين: أحدهما انتسابه إلى محمد بن الحنفية : علماً ؛ ودعوة ، والثانى قيامه بثأر الحسين بن على رضى الله عنهما ؛ واشتغاله ليلا ونهاراً بقتال الطلمة الذين اجتمعوا على قتل الحسين . فن مذهب المختار : أنه يجوز والبداء ، على الله تعالى ، والبداء له معان : البداء في العلم ، وهو أن يظهر له خلاف ما علم ؛ ولا أظن عاقلاً يعتقد هذا الاعتقاد ، والبداء في الإرادة ؛ وهو أن يظهر له صواب على خلاف ما أراد وحكم، والبداء في الأمر ؛ وهو أن يأمر بشيء ثم يأمر بشيء آخر بعده بخلاف ذلك. ومن لم بجوز والنسخ، ظن أن الأو امر المختلفة في الأوقات المختلفة متناسخة . وإنما صار المختار إلى اختيار القول بالبداء ؛ لانه كان يدعىعلم مايحدث من الاحوال: إما بوحي يوحي إليه، وإما برسالة من قبل الإمام؛

فكان إذا وعد أصحابه بكون شيء وحدوث حادثة ؛ فإن وافق كونه قوله : جعله دليلا على صدق دعواه ؛ وإن لم يوافق قال : قد بدا لرابكم . وكان لا يفرق بين النسخ ، والبداء ؛ قال : إذا جاز النسخ في الاحكام : جاز البداء في الاخبار .

وقد قيل : إنالسيد محدبن الحنفية تبرأ من المختار، حين وصل إليه أنه قد لبس على الناس : أنه من دعاته ، ورجاله ، وتبرأ من الصلالات التي ابتدعها المختبار ؛ من : التأويلات الفاسيدة ، والمخاريق المموهة . فمن مخاريقه : أنه كان عنده كرسى قديم قد غشاه بالديباج وزينه بأنواع الزينة ؛ وقال : هذا من ذخائر أمير المؤمنين على كرم الله وجهه، وهو عندنا بمنزلة التابوت لبني إسرائيل ؛ وكان إذا حارب خصومه يضعه في براح الصف ويقول : قاتلوا ولكم الظفر والنصرة ، وهذا الكرسي محله فيكم محل التأبوت في بني إسرائيل ، وفيه السكينة ، والبقية ، والملائكة من فوقهم ينزلون مدداً لكم . وحديث الحمامات البيض التي ظهرت في الهواء ؛ وقد أحبرهم قبل ذلك بأن الملائكة تنزل على صورة الحمامات البيض: معروف. والأسجاع التي ألفها أبرد تأليف: مشهورة وإنما حمله على الانتساب إلى محمد بن الحنفية : حسن اعتقاد الناس فيه ، وامتلاء القلوب بمحبته . والسيد : محمد بن الحنفية كان : كثير العلم ، غزير المعرفة ، وقاد الفكر ، مصيب الخاطر في العواقب ؛ قد أخيره أمير المؤمنين على رضي الله عنه عن أحوال الملاحم ، وأطلعه على مدارج المعالم ؛ وقد اختار العزلة : فآثر الخول على الشهرة . وقد قيل : إنه كان مستودعاً علم الإمامة حتى سلم الأمانة إلى أهاما ، وما فارق الدنيا إلا وقد أقرها في مستقرها .

> وكان السيد الحميرى ، وكثير عزة الشاعر : من شيعته ؛ قال ، كثير ، فيه :

ألا إن الأئمة من قريش ولاة الحق: أربعة سؤاء: على ، والثلاثة من بنيسه هم الاسباط، ليس بهم خفاء . غيبته م كربلاء . غيبته كربلاء

وسبط: لا يذوق الموت حتى يقود الخيـــل يقدمه اللواء تغيب ــ لا يرى فهم زماناً ــ برضوى ، عنده عسل وماء

وكان السيد الحميرى ـ أيضاً ـ يعتقد فيه : أنه لم يمت، وأنه فى جبل: رضوى ؛ بين أسد و نمر يحفظانه ، وعنده عينان نضاختان ، تجريان بماء وعسل ، وأنه يعود بعد الغيبة ، فيملا الارض عدلا ، كما ملئت جوراً . وهذا هو أول حكم بالغيبة والعودة بعد الغيبة حكم به الشيعة . وجرى ذلك فى بعض الجماعة ، حتى اعتقدوه : ديناً ، وركناً من أركان التشيع .

ثم اختلفت الكيسانية بعد انتقال محمد بن الحنفية فى سوق الإمامة ؛ وصار كل اختلاف مذهباً :

م الهاشميّة ( ابن الحنفية إلى رحمة الله ورضوانه ، وانتقال الإمامة منه إلى ابنه أبي هاشم . قالوا : فإنه أقضى الميه أسرار العلوم ، وأطلعه على : مناهج تطبيق الآفاق على الآنفس ، وتقدير التنزيل على التأويل ، وتصوير الظاهر على الباطن . قالوا : إن لكل ظاهر باطناً ، ولكل شخص روحاً ، ولكل تنزيل تأويلا ، ولكل مثال ـ في هذا العالم ـ حقيقة في ذلك العالم . والمنتشر في الآفاق من الحكم والاسرار مجتمع في الشخص الإنساني ، وهو : العلم الذي استأثر على ترضى الله عنه به ابنه : محمد بن الحنفية ، وهو أفضى ذلك السر إلى ابنه أبي هاشم . وكل من اجتمع فيه هذا العلم ، فهو الإمام حقاً .

واختلفت بعد أبى هاشم شيعته : خمس فرق :

فرقة قالت: إن أبا هاشم مات ـ منصرفاً من الشام ـ بأرض الشراة ، وأوصى إلى محمد بن على بن عبد الله بن عباس ، وانجرت فى أولاده الوصية ، حتى صارت الحلافة إلى بنى العباس . قالوا : ولهم فى الحلافة حتى ؛ لاتصال النسب ، وقد توفى رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وعمه العباس أولى بالورائة .

وفرقة قالت : إن الإمامة بعد موت أبى هاشم لابن أخيه : الحسن بن على ابن محمد بن الحنفية .

وفرقة قالت: لا ؛ بل إن أبا هاشم أوصى إلى أخيه: على بن محمد ، وعلى أوصى إلى ابنه: الحسن ؛ فالإمامة عندهم فى بنى الحنفية: لاتخرج إلى غيرهم . وفرقة قالت: إن أبا هاشم أوصى إلى عبد الله بن عمرو بن حرب الكندى ؛ وإن الإمامة خرجت من أبى هاشم إلى عبد الله ؛ وتحولت روح أبى هاشم إليه . والرجل ما كان يرجع إلى علم وديانة ؛ فاطلع بعض القوم على خيانته ، وكذبه ؛ فأعرضوا عنه ؛ وقالوا بإمامة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبى طالب . وكان من مذهب عبد الله : أن الارواح تتناسخ من شخص إلى شخص ، وأن الثواب والعقاب : في هذه الاشخاص ؛ إما أشخاص بنى آدم ، وإما أشخاص الحيوانات . قال : وروح الله تناسخت حتى وصلت إليه ، وحلت فيه . وادعى الإلهية ، والنبوة معا ، وأنه يعلم الغيب . فعبده شيعته الحتى ، وكفروا بالقيامة ؛ لاعتقاده : أن التناسح بكون فى الدنيات والثواب والعقاب فى هذه الاشخاص . وتأول قول الله تعالى : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فها طعموا وتأول قول الله تعالى : « ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جناح فها طعموا

إذا ما اتقوا . . . الآية ، على أن من وصل إلى الإمام ، وعرفه : إرتفع عنه الحرج في جميع ما يطعم ، ووصل إلى الكمال والبلاغ .

وعنه نشأت : الخرمية ، والمزدكية بالعراق . وهلك عبد الله بخراسان ، والمترقت أصحابه ؛ فمنهم من قال : إنه بعد حي ، لم يمت ؛ ويرجع .

ومنهم من قال بل مات وتحولت روحه إلى إسحاق بن زيد بن الحارث الأنصارى ، وهم الحارثية : الذين يبيحون المحـــرمات ، ويعيشون عيش من لا تكليف عليه .

وبين أصحاب عبد الله بن معاوية ، وبين أصحاب محمد بن على : خلاف شديد فى الإمامة ؛ فإن كل واحد منهما يدعى الوصية من أبى هاشم إليه ؛ ولم يثبت الوصية على قاعدة تعتمد .

﴿ أَتَبَاعُ : بِيَانَ بِن سَمَعَانَ التَّمْمِيمِ . قَالُوا بِانْتَقَالَ الْإِمَامَةُ ا من أبي هاشم إليه . وهو : من الغلاة القائلين بإلهية أمير المؤمنين على رضى الله عنه ؛ قال : حل فى على جزء إلهى ، واتحد بجسده : فبه كان يعلم الغيب ؛ إذ أخبر عن الملاحم وصح الحبر ، وبه كان يحارب الكفار ؛ وله النصرة والظفر ، وبه قلع باب خيبر ؛ وعن هذا قال : والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية ، ولا بحركة غذائية ، واكن قلعته بقوة رحمانية ملكوتية ، بنور ربها مضيئة . فالقوة الملكوتية في نفسه كالمصباح في المشكاة ، والنور الإلهي كالنور في المصباح . قال : وربما يظهر «على، في بعض الأزمان ؛ وقال في تفسير قُولُه تَعَالَى : ﴿ هُلَ يُنظِّرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتُهُمُ اللَّهُ فَى ظَلَّلُ مَنَ الْغَامُ ﴾ : أراد به علياً ؛ فهو الذي يأتى في الظلل ، والرعد صوته، والبرق تبسمه . ثم ادعى بيان : أنه قد انتقل إليه الجزء الإلهي ، بنوع من التناسخ ؛ ولذلك استحق أن يكون : إماماً ، وخليفة ؛ وذلكِ الجزء هو الذي أستحق به آدم عليه السلام سجود الملائكة . وزعم : أن معبوده على صورة إنسان عضواً فعضواً ، وجزءاً فجزءاً . وقال : يهلك كله إلا وجهه ؛ لقوله تعالى: . كل شيء هالك إلا وجهه ، . ومع هذا الخزى الفاحش كتب إلى محمد بن على بن الحسين الباقر رضى الله عنهم، ودعاه إلى نفسه ؛ وفي كتابه : ﴿ أَسَلَّمْ تَسَلَّمْ ، ويرتقي من سَلَّمْ ؛ فَإِنْكَ لَا تَدْرَى حيث يجعل الله النبوة ، . فأمر الباقر : أن يأكل الرسول قرطاسه الذي جاء به ، فأكله ، فمات في الحال . وكان اسم ذلك الرسول : عمر بن أبي عفيف . وقد اجتمعت طائفة على بيان بن سمعان ؛ ودانوا به وبمذهبه ؛ فقتله خالد ابن عبد الله القسرى على ذلك ؛ وقيل : أحرقه و. الكوفى ، المعروف . بالمعروف ابن سعيد ۽ بالنار ـ معاً .

 الإمام ، وهو صاحب : أبى مسلم ؛ الذي دعا إليه ، وقال بإمامته . وهؤلاء ظهروا بخراسان في أيام أبي مسلم ؛ حتى قيل : إن أبا مسلم كان على هذا المذهب ؛ لأنهم ساقوا الإمامة إلى أبي مسلم : فقالوا : له حظ في الإمامة ، وادعوا : حلول روح الإله فيه ؛ ولهذا : أيده على بنى أمية ؛ حتى قتلهم عن بكرة أبيهم ، واصطلمهم(١) . وقالوا بتناسخ الارواح .

والمقنع الذي ادعى الإلهية لنفسه على مخاريق أخرجها كان في الأول على هذا المذهب ، وتابعه مبيضة ماوراء النهر ؛ وهؤلاء : صنف من الخرمية ؛ دانو بترك. الفرائض ، وقالوا : الدين : معرفة الإمام فقط . ومنهم من قال : الدين امران : معرفة الإمام ، وأداء الأمانة ؛ ومن حصل له الأمران ، فقد وصل إلى الكمل ، وارتفع عنه التكليف . ومن هؤلاء : من ساقٍ الإمامة إلى محمد بن على بن عبد الله ابن عباس من أبي هاشم بن محمد بن الحنفية : وصية إليه ، لامن طريق آخر . وكان أبو مسلم صاحب الدولة على مُذَّهُ إِلَّاكَايِسَانِية في الْآول ، واقتبس من دعاتهم العلوم التي اختصوا بها مَرْقِيْلُحِينَ مِنْ إِنْ هِنْهِ العلوم مستودعة فيهم ؛ فكان يطلب المستقر فيه ؛ فبعث إلى الصادق: جعفر بن محمد رضي الله عنهما :

أنى قد أظهرت الكلمة ، ودعوت الناس عن موالاة بنى أمية إلى موالاة أهل الييت، فإن رغبت فيه ، فلا مزيد عليك . فكتب إليه الصادق رضي الله عنه : ما أنت من رجالي ، ولا الزمان زماني . فحاد أبو مسلم إلى أبي العباس عبد الله ابن محمد السفاح ، وقلده أمر الخلافة .

# ٢ – الزَّيديَّة

أتباع: زيد بن على بن الحسين بن على بن أبى طالب رضي الله عنهم. ساقوا الإمامة في أولاد فاطمة رضي الله عنهـا ، ولم يجوزوا ثبوت الإمامة في غيرهم ؛ إلا أنهم جوزوا أن يكون كل:فاطمي، عالم ، زاهد ، شجاع ، سخى، خرج بالإمامة..

<sup>(</sup>١) الصلم [ بفتح فكون ] : القطع المستأصل . وللعنى : أذلهم ، واستأصابهم .

أن يكون الماما واجب الطاعة ، سواء كان من أولاد الحسن ، أومن أولاد الحسين رضى الله عنهما . وعن هذا ، جوز قوم منهم : إمامة محمد وإبراهيم الإمامين ابنى عبد الله بن الحسن بن الحسن اللذين خرجا فى أيام المنصور وقتلا على ذلك ، وجوزوا : خروج إمامين فى قطرين يستجمعان هذه الخصال ، ويكون كل واحد منهما واجب الطاعة .

وزيد بن على ـ لما كان مذهبه هذا المذهب ـ أراد أن يحصل الأصول والفروع حتى يتحلى بالعلم ؛ فتلمذ في الأصول لواصل بن عطاء الغزال الالثغ رأس المعتزلة ورئيسهم ؛ مع اعتقاد واصل : أن جده على بن أبي طالب رضي الله عنه في حرو به التي جرت بينه وبين أصحاب الجمل وأهل الشام ماكان على يعين من الصواب ؛ وأن أحد الفريقين منهما كان على الخطأ لا بعينه . فاقتبس منه الاعتزال ، وصارت أصحابه كلهم : معتزلة . وكان من ملاهبة : جواز إمامة المفضول مع قيام الأفضل ؛ فقال : كان على بن أ بىطا لب رضي الله عنه أفضل الصحابة ، إلا أن الخلافة فوضت إلى أبى بكر لمصلحة رأوها ، وقاعدة دينية راعوها : من تسكين نائرة الفتنة ، وتطييب قلوب العامة ؛ فإن عهد الحروب التي جرت في أيام النبوة : كان قريبا ، وسيف أمير المؤمنين على عن دماء المشركين من قريش وغيرهم لم يجف بعد ، والضغائن في صدور القوم من طلب الثأركما هي... فما كانت القلوب تميل إليه كل الميل ولا تنقاد له الرقاب كل الانقياد ؛ فكانت المصلحة أن يكون القائم بهذا الشأن من عرفوه: باللين ، والتؤدة ، والتقدم بالسن ، والسبق في الإسلام، والقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم . ألا ترى أنه لما أراد في مرضه الذي مات فيه تقليد الأمر عمر بن الخطاب زعق الناس ، وقالوا : لقدو ليت علينا فظاً غليظاً ؛ فما كانوا يرضون بأمير المؤمنين عمر بن الخطاب ، لشدته ، وصلابته ، وغلظه في الدين ، وفظاظته على الأعداء . . . حتى سكنهم أبو بكر بقوله : . لو سألنى ربى لفلت : . و ليت علمهم خيرهم: لهم» . وَكَذَلَكَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونُ المَفْضُولُ إِمَامًا وَالْأَفْضُلُ قَاتُم ؛ فيرجع إليَّه في الاحكام ، ويحكم بحكمه في القضايا . ولما سمعت شيعة الكوفة هذه المقالة منه ، وعرفوا أنه لا يتبرأ من الشيخين : رفضوه حتى أتى قدره عليه ؛ فسميت : رافضة .

وجرت بينه وبين أخيه الباقر : محمد بن على مناظرات لا من هذا الوجه ؛
بل : من حيث كان يتلمذ لواصل بن عطاء ، ويقتبس العلم ممن يجوز الخطأ
على جده في قتال الناكثين ، والقاسطين ، والمارقين ؛ ومن حيث يسكل في القدر
على غير ما ذهب إليه أهل البيت ؛ ومن حيث إنه كان يشترط الخروج شرطاً
في كون الإمام إماما ؛ حتى قال له يوما : على مقضى مذهبك : والدك ليس بإمام ؛
فإنه لم يخرج قط ، ولا تعرض للخروج .

ولما قتل زيد بن على وصلب قام بالإمامة بعده يحيي بن زيد ، ومضي إلى خراسان ، واجتمعت عليه جماعة كثيرة . وقد وصل إليه الحبر من الصادق جعفر بن محمد بأنه يقتل كما قتل أبوه ، ويصلب كما صلب أبوه ؛ فجرى عليه الأمر كما أخبر . وقد فوض الأمر بعده إلى محمد وإبراهم الإمامين ، وخرجا بالمدينة ، ومضى إبراهيم إلىالبصرة ، واجتمع الناسُ عَلَمُهَا ، وَقَتَلَا أَيْضًا . وأخبرهم الصادق بجيمع ما تم علمهم ، وعرفهم : أن آباءه رضى الله عنهم أخبروه بذلك كله ؛ وأن بني أمية يتطاولون على الناس ، حتى لو طاولتهم الجبال لطالوا علمها ، وهم يستشعرون بغض أهل البيت . ولا يجوز أن يخرج واحد من أهل البيت حتى يأذن الله تعالى بزوال ملكهم؛ وكان يشير إلى أ بىالعباس، وإلى أ بى جعفر: ا بنى محمد بن على ابن عبدالله بن العباس. وقال: إنا لانخوض في الأمرحتي يتلاعب به هذا وأولاده، وأشار إلى المنصور . فزيد بن على قتل بكناسة الـكوفة ؛ قتله هشام بن عبدالملك ، ويحيى بن زيد قال بجوزجان خراسان ؛ تتله أميرها ، ومحمد الإمام قتل بالمدينة ؛ قتله عيسى بن ماهان ؛ وإبراهيم الإمام قتل بالبصرة . . . أمر بقتلهما المنصور . ولم ينتظم أمرة الزيدية بعد ذلك حتى ظهر بخراسان صاحبهم : ناصر الأطروش ، فطلب مكانه ؛ ليقتل ، فاختنى ، واعتزل الأمر ، وصار إلى بلاد الديلم والجبل ولم يتحلوا بدين الإسلام بعد ؛ فدعا الناس دعوة إلى الإسلام على مذهب

زيد بن على؛ فدانوا بذلك ، و نشئوا عليه، و بقيت الزيدية في تلك البلاد ظاهرين .
وكان يخرج واحد بعد واحد من الأئمة ويلي أمرهم . وخالفوا بني أعمامهم من الموسوية في مسائل الأصول ، ومالت أكثر الزيدية بعد ذلك عن القول بإمامة المفضول ، وطعنت في الصحابة طعن الإمامية . وهم أصناف ثلاثة : جارودية ، وسليمانية ، وبترية . والصالحية منهم والبترية : على مذهب واحد .

- الجارودية ، النبي صلى الله عليه وسلم نص على «على ، رضى الله عنه بالوصف دون التسمية ، وهو الإمام بعده . والناس قصروا ، حيث لم يتعرفوا الوصف ، ولم يطلبوا الموصوف ، وإنما نصبوا أبا بكر باختيارهم ، فكفروا بذلك . وقد خالف أبو الجارود في هذه المقالة إمامه : زيد بن على ، فإنه لم يعتقد بذا الاعتقاد .

واختلفت الجارودية في : التوقف، والسوق .

فساق بعضهم الإمامة مركب على الله المحلس ، ثم إلى الحسين ، ثم إلى على ابن الحسين : زين العابدين ، ثم إلى ابنه : زيد بن على ، ثم منه إلى الإمام : محمد ابن عبد ابنة بن الحسن بن الحسن بن على بن أبى طالب ، وقالوا بإمامته . وكان أبو حنيفة رحمه ابنة على بيعته ، ومن جملة شيعته ؛ حتى رفع الأمر إلى المنصور ، فحبسه حبس الأبد ، حتى مات في الحبس . وقيل : إنه إنما بابع محمد ابن عبد ابنه الإمام في أيام المنصور ، ولما قتل محمد بالمدينة ؛ بتى الإمام أبو حنيفة على تاك البيعة ، يعتقد مو الاة أهل البيت ، فرفع حاله إلى المنصور ... فتم عليه ما تم . والذين قالوا بإمامة محمد بن عبد ابنه الإمام : اختلفوا : فنهم من قال : والذين قالوا بإمامة محمد بن عبد ابنه الإمام : اختلفوا : فنهم من قال : إنه لم يقتل وهو بعسد حى ؛ وسسيخرج فيمالاً الأرض عبد الله من أقر بموته ؛ وساق الإمامة إلى محمد بن القاسم بن على [ بن قمر بن على ] (١)

<sup>(</sup>١) وإغا اضطررنا إلى زيادة [ بن عمر بن على ] : تحقيقاً للاسم ، وجبراً لسمو النساخ ؛ أوغفلتهم أو سبق أدينهم . راجع كتابى : « الحور العين » ، « ومقاتل العالمين » . والله للوفق .

ابن الحسين بن على صاحب الطالقان ، وقد أسر فى أيام المعتصم وحمل إليه ؛ فحبسه فى داره حتى مات ، ومنهم من قال بإمامة يحيى بن عمر صاحب الكوفة ؛ فحرج ودعا الناس ، واجتمع عليه خلق كثير ، وقتل فى أيام المستعين ، وحمل رأسه إلى محمد بن عبد الله بن طاهر . حتى قال فيه بعض العلوية :

قتلت أعر من ركب المطايا وجثتك أستلينك في الكلام وعز على أن ألقاك إلا وفيا بيننا حد الحسام

وهو : يحيى بن عمر بن يحيى بن الحسين بن زيد بن على .

وأما أبو الجارود فكان يسمى: سرحوب ؛ سماه بذاك أبو جعفر محمد بن على الباقر . وسرحوب : شيطان أعمى يسكن البحر ؛ قاله الباقر : تفسيراً .

ومن أصحاب أبى الجارود: فضيل الرسان ، وأبو خالد الواسطى . وهم مختلفون في الاحكام والسير ؛ فبعضهم يزعم: أن علم ولد الحسن والحسين رضى الله عنهما كعلم النبي صلى الله عليه وسلم ؛ فيحصل لهم العلم قبل التعلم : فطرة ، وضرورة . وبعضهم يزعم : أن العلم مشترك فهم وقى عيرهم ، وجائز أن يؤخذ عنهم ، وعن غيرهم من العامة .

الشُّلَيْمانِيَّة ﴿ أصحاب : سليمان بن جرير ، وكان يقول : إن الإمامة
 السُّلَيْمانِيَّة ﴿ شورى فيما بين الحلق ، ويصح أن تنعقد بعقد رجلين
 من خيار المسلمين ، وإنها تصح في المفضول ، مع وجود الأفضل .

وأثبت إمامة أبى بكر وعمر رضى الله عنهما حقاً باختيار الأمة حقاً اجتهادياً . وربما كان يقول : إن الآمة أخطأت فى البيعة لها مع وجود على رضى الله عنه خطأ لا يبلغ درجة الفسق ، وذلك الخطأ : خطأ اجتهادى . غير أنه طعن فى عثمان رضى الله عنه للأحداث التى أحدثها ، وأكفره بذلك ، وأكفر عائشة ، والزبير ، وطلحة رضى الله عنه م بإقدامهم على قتال على رضى الله عنه ، ثم إنه طعن فى الرافضة ، فقال : إن أثمة الرافضة قد وضعوا مقالتين لشيعتهم ، لا يظهر أحد قط عليهم : إحداهما : القول بالبداء ، فإذا أظهروا قولا : أنه سيكون

لهم قوة وشوكة وظهوراً . . . ثم لا يكون الأمر على ما أظهروه . . . قالوا : بدا لله تعالى فى ذلك .

والثانية: التقية ؛ فكل ماأرادوا تكلموا به ؛ فإذا قيل لهم في ذلك : إنه ليس بحق ؛ وظهر لهم البطلان قالوا : إنما قلناه : تقية ، وفعلناه : تقية . وتابعه على القول بجواز إمامة المفضول ، مع قيام الأفضل : قوم من المعتزلة ؛ منهم : جعفر بن مبشر ، وجعفر بن حرب ، وكثير النوى ؛ وهو من أصحاب الحديث ... قالوا : الإمامة من مصالح الدين : ليس يحتاج إليها لمعرفة الله تعالى وتوحيده ؛ فإن ذلك حاصل بالعقل ، لكنها يحتاج إليها : الإقامة الحدود ، والقضاء بين المتحاكمين ، وولاية اليتامى والأيامى ، وحفظ البيضة ، وإعلاء الدكلمة ، ونصب القتال مع أعداء الدين ، وحتى يكون للسلمين جماعة ، ولا يكون الأمر فوضى بين العامة ؛ فلا يشترط فيها أن يكون الإمام : أفضل الأمة علماً ، وأقدمهم عهداً ، وأسدهم رأياً وحكمة ؛ إذ الحاجة تنسد بقيام المفضول ، مع وجود الفاصل والأفضل . ومالت جماعة من أهل السنة إلى ذلك ؛ حتى جوزوا : أن يكون الإمام غير بحتهد ، ولا خبير بمواقع الاجتهاد ؛ ولكن يجب أن يكون معه من يكون من أهل الاجتهاد : فيراجعه في الأحكام ، ويستفتى منه في الحلال والحرام ؛ ويجب أن يكون في الجلال والحرام ؛

ح - الصَّالِحيّةُ والبَترية : إلى الصالحية : أصحاب الحسن بن صالح بن حى . وهما متفقان في المذهب . وقولهم في الإمامة كقول السليمانية ؛ إلا أنهم توقفوا في أمر عثمان : أهو مؤمن ، أم كافر ؟ قالوا : إذا سمعنا الاخبار الواردة في حقه ، وكونه من العشرة المبشرين بالجنة قلنا : يجب أن نحكم بصحة إسلامه وإيمانه وكونه من أهل الجنة ، وإذا رأينا الاحداث التي أحدثها : من استهتاره بتربية بني أمية وبني مروان ، واستبداده بأمور لم توافق سيرة الصحابة . . . قلنا : يجب أن نحكم بكفره ؛ فتحيرنا في أمره ، وتوقفنا في حاله ، ووكلناه إلى أحكم الحاكمين .

وأما , على ، ؛ فهو أفضل الناس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم وأولاهم بالإمامة ، لكنه سلم الآمر لهم راضيا ، وفوض الآمر إليهم طائعاً ، وترك حقه راغباً . فنحن راضون بما رضى ، مسلمون لما سلم ، لا يحل لنا غير ذلك ، ولو لم يرض , على ، بذلك لكان أبو بكر هالكا . وهم الذين جوزوا : إمامة المفضول ، و تأخير الفاضل والأفضل ؛ إذا كان الأفضل راضياً بذلك .

وقالوا: من شهر سيفه من أولاد الحسن والحسين رضى الله عنهما وكان: علماً ، زاهداً ، شجاعاً ، فهو الإمام ، وشرط بعضهم صباحة الوجه . ولهم خبط عظيم فى إمامين وجدت فهما هذه الشرائط ، وشهرا سيفيهما : ينظر إلى الأفضل والآزهد ، وإن تساويا : ينظر إلى الأمتن رأياً ، والآحزم أمراً ، وإن تساويا تقابلا ، فينقلب الآمر عليهم كلا ، ويعود الطلب جذعاً ، والإمام مأموماً ، والآمير مأموراً . ولو كانا في قطرين : انفرد كل واحد منهما بقطره ، ويكون واجب الطاعة في قومه . ولو أفتى أحدهما يخلاف ما يفتى الآخر كان كل واحد منهما مصيباً ، وإن أفتى باستحلال دم الإمام الآخر .

وأكثرهم ـ فى زمانسا ـ مقلدون ؛ لا يرجعون إلى رأى واجتهاد : أما فى الأصول ؛ فيرون رأى المعتزلة : حذو القذة بالقذة ؛ ويعظمون أئمة الاعتزال أكثر من تعظيمهم أئمة أهل البيت . وأما فى الفروع ؛ فهم على مذهب أبى حنيفة ، إلا فى مسائل قليلة يوافقون فها الشافعى رحمه الله والشيعة .

رجال الزيدية ابن محمد الصادق رضى الله عنه، والحسن بنصالح بن حى، ومقاتل بن سلمان ، والداعى ناصر الحق : الحسن بن على بن الحسن بن زيد ابن عمر بن الحسين بن على ، والداعى الآخر صاحب طبرستان : الحسين بن ذيد ابن محمد بن إسماعيل بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على ، ومحمد بن إسماعيل بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على ، ومحمد بن نصر .

## ٣ – الإِمَامِيَّة

هم القاتلون بإمامة على رضى الله عنه بعد النبي عليه السلام: نصاً ظاهراً ، وتعييناً صادقاً ، من غير تعريض بالوصف ، بل إشارة إليه بالعين . قالوا : وما كان فى الدين والإسلام أمر أهم من تعيين الإمام ؛ حتى تكون مفارقته الدنيا على فراغ قلب من أمر الأمة ، فإنه إنما بعث : لرفع الحلاف ، وتقرير الوفاق ، فلا يجوز أن يفارق الآمة ويتركم هملا : يرى كل واحد منهم رأياً ، ويسلك كل واحد منهم طريقاً ، لا يوافقه فى ذلك غيره ، بل بجب أن يعين شخصاً كل واحد منهم طريقاً ، لا يوافقه فى ذلك غيره ، بل بجب أن يعين شخصاً هو المرجوع إليه ، وينص على واحد هو الموثوق به والمعول عليه . وقد عين علياً رضى الله عنه ، فى مواضع : تصريحاً .

أما تعريضاته ، فمثل : أن بعث أبا بكر ليقرأ سورة براءة على الناس في المشهد ، وبعث بعده علياً ، ليكون هو القاريء عليهم ، والمبلغ عنه إليهم ؛ وقال : مزل على جبريل عليه السّلام فقال : يبلغه رجل منك ، أو قال : من قومك ، وهو يدل على تقديمه علياً عليه . ومثل أن كان يؤمر على أبي بكر وعمر غيرهما من الصحابة في البعوث ، وقد أمر عليهما : عمرو بن العاص في بعث ، وأسامة ابن زيد في بعث ، وما أمر على ، على ، أحداً قط .

وأما تصريحاته ؛ فمثل ما جرى فى نأنأة الإسلام (١) ؛ حين قال : من الذى يبايعنى على روحه وهو وصيى يبايعنى على ماله ؟ فبايعته جماعة ، ثم قال : من الذى يبايعنى على روحه وهو وصيى وولى هذا الأمر من بعدى ؟ فلم يبايعه أحد ، حتى مد أمير المؤمنين على رضى الله عنه يده إليه فبايعه على روحه ووفى بذلك ؛ حتى كانت قريش تعير أبا طالب : أنه أمر عليك ابنك . ومثل : ما جرى فى كال الإسلام ، وانتظام الحال ؛

 <sup>(</sup>١) أى قى بدء الاسلام حين كان ضعيفاً قبل أن تمكثر أنصاره والداخلون فيه ، وقيل : فأول الاسلام عند قوة البصائر وقبل بلوغ الحلاف. وهذه المادة تدور قى اللغة على الضعف وعدم الإبرام ، وضبطها : بفتح ، فسكون ، ففتح .

فا بلغت رسالته، والله يعصمك من الناس، فلما وصل إلى «غديرخم» أمر بالدوحات فقممن ، (۱) و نادوا : الصلاة جامعة . ثم قال عليه السلام ، وهو على الرحال : « من كنت مولاه فعلى مولاه ، اللهم : وال من والاه ، وعاد من عاداه ، وانصر من نصره ، واخذل من خذله ، وأدر الحق معه حيث دار . ألا هل بلغت: ثلاثاً ع. فادعت الإمامية : أن هذا نص صريح .

فإنا ننظر: من كان النبي صلى الله عليه وسلم مولى له ؟ وبأى معنى ؟ فنطرد ذلك في حق على رضى الله عنه . وقد فهمت الصحابة ن التولية ما فهمناه ؛ حتى قال عمر حين استقبل عليا : طوفى لك يا على ! أصبحت مولى كل مؤمن ومؤمنة . قالوا: وقول النبي عليه السلام : , أقضاكم على نص فى الإمامة وأن الإمامة لامعنى لها إلا أن يكون : أقضى القضاة فى كل حادثة ، والحاكم على المتخاصين فى كل واقعة ؛ وهو معنى قول الله سبحانه و تعالى : , أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأم منكم ، ، قانوا , فأولوا الام ، : من إليه القضاء والحكم . حتى وفي مسألة الخلافة لما تخاصت المهاجرون والانصار ، كان القاضي في ذلك هو : أمير المؤمنين على دون غيره غإن النبي صلى الله عليه وسلم ، كا حكم لكل واحد من الصحابة بأخص وصف غيره غإن النبي صلى الله عليه وسلم ، كا حكم لكل واحد من الصحابة بأخص وصف له ، فقال : أفرضكم زيد ، وأقرؤكم أبى ، وأعرفكم بالحسلال والحرام معاذ . كذلك حكم لعلى بأخص وصف له ، وهو قوله : , أقضاكم على ، والقضاء يستدعى كل علم ، وليس كل علم يستدعى القضاء .

ثم إن الإمامية تخطت عن هذه الدرجة إلى الوتيعة فى كبار الصحابة : طعناً ، وتكفيراً ، وأقله: ظلماً ، وعدوانا . وقد شهدت نصوص والقرآن ،على عدالتهم ، والرضا عن جملتهم ، قال الله تعالى : ولقد رضى الله عن المؤمنين إذ يبا يعونك تحت الشجرة . . . . ، وكانوا إذ ذاك ألفاً وأربعائة ، وقال الله تعالى ثناء على المهاجرين

 <sup>(</sup>١) المراد: أن الرسول صلوات الله عليه وسلامه لما وصل إلى « غدير خم » ، أمر بعض من معه أن ينظفوا مكانا بين الأشجار الملتفة حول الغدير ، ويزيلوا القامة من بين دوحاته ، استعداداً لإقامة الصلاة ، فنظف ما بين الدوحات ، وقمن ، ونادوا بالصلاة .

والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم : ، والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه ، وقال : ، لقد تاب الله على الذي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة ، وقال تعالى : ، وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض ؛ كما استخلف الذين من قبلهم » . . . وفي ذلك دليل على عظم قدرهم عند الله تعالى ، وكرامتهم ودرجتهم عند الرسول صلى الله عليه وسلم . فليت شعرى ! كيف يستجيز ذو دين الطعن فيهم ، ونسبة الكفر إليهم ! ؛ وقد قال الذي عليه السلام : عشرة من أسحابي في الجنة : أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلى ، وطلحة ، والزبير ، وسعد بن أبي وقاص ، وسعيد بن زيد ، وعبد الرحمن وطلحة ، وأبو عبيدة بن الجراح ، إلى غير ذلك من الأخبار الواردة في حق ابن عوف ، وأبو عبيدة بن الجراح ، إلى غير ذلك من الأخبار الواردة في حق كل واحد منهم على الانفراد . وإن ثقلت هنات من بعضهم ، فليتدبر النقل ؛ فإن أكاذيب الروافض كثيرة ، وأحداث المحدثين كثيرة .

ثم إن الإمامية لم يثبتوا في تعيين الأنه العلمان الحسين، وعلى بن الحسين رضى الله عنهم على رأى واحد ؛ بل اختلافاتهم أكثر من اختلافات الفرق كلها ؛ حتى قال بعضهم : إن نيفاً وسبعين فرقة من الفرق المذكورة في الحبر هو في الشيعة خاصة ؛ ومن عداهم فهم خارجون عن الأمة . وهم متفقون في الإمامة ، وسوفها إلى جعفر بن محمد الصادق رضى الله عنه ، ومختلفون في المنصوص عليه بعده من أولاده ؛ إذ كانت له خمسة أولاد ، وقيل : ستة : محمد ، وإسحاق ، وعبدالله ، وموسى ، وإسماعيل ، وعلى ، ومن ادعى منهم النص والتعيين : محمد ، وعبد الله ، وموسى ، وإسماعيل ، ثم : منهم من مات ؛ ولم يعقب ، ومنهم من مات ؛ وأعقب ، ومنهم من مات ؛ وأم يعقب ، ومنهم من مات ؛ وأعقب . ومنهم من قال بالتوقف ، والانتظار ، والرجعة . ومنهم من قال بالسوق والتعدية ؛ كا سيأتى ذكر اختلافاتهم ، عند ذكر طائفة طائفة .

وكانوا فى الأول على مذهب أئمتهم فى الاصول ، ثم لما اختلفت الروايات عن أئمتهم ، وتمادى الزمان : اختارت كل فرقة منهم طريقة ؛ فصارت الإمامية : بعضها معتزلة : إما وعيدية ؛ وإما تفضيلية ، وبعضها إخبارية : إما مشبهة ؛ وإما سلفية . ومن ضل الطريق ، وتاه ؛ لم يبال الله به ؛ فى أى واد هلك .

أتباع: محمدالباقر بن على زينالعابدين، [ اتباع: محمد الباقر بن على زين العابدين، و ابنه: جعفر الصادق. قالوا بإمامتهما، وإمامة والدهما : زين العابدين . إلا أن منهم من توقف على واحد منهما وما ساق الإمامة إلى أولادهما ؛ ومنهم من ساق . وإنما ميزنا هذه : فرقة ، دون الأصناف المتشيعة التي نذكرها ؛ لأن من الشيعة من توقف على البـاقر ، وقال برجعته ، كما توقف القائلون بإمامة أبى عبد الله جعفر بن محمد الصادق ؛ وهو ذو علم غزير في الدين، وأدب كامل في الحكمة، وزهد بالغ في الدنيا، وورع تام عن الشهوات؛ وقد أقام , بالمدينــة ، مدة : يفيد الشيعة المنتمين إليه ، ويفيض على الموالين له أسرار العلوم ، ثم دخل و العراق ، وأقام بها مدة : ما تعرض للإمامة قط ، ولا نازع أحداً في الخلافة قط . ومن غرق في محر المعرفة لم يطمع في شط . ومن تعلى إلى ذروة الحقيقة لم يخف من تحط المراب وقيل : من أنس بالله توحش عن الناس ، ومن استأنس بغير الله نهبه الوسواس . وهو من جانب الأب : ينتسب إلى شجرة النبوة ، ومن جانب الأم : ينتسب إلى أبى بكر الصديق رضى الله عنه . وقد تبرأ عما كان ينسب إليه بعض الغلاة ؛ وبرىء منهم ، ولعنهم . و برىء من خصائص مذاهب الرافضة ، وحماقاتهم ؛ من القول بالغيبة ، والرجعة، والبداء، والتناسخ، والحلول، والتشبيه . لكن الشيعة بعده الترفوا ؛ وأنتحل كل واحد منهم مذهباً ، وأراد أن يروجه على أسحابه ؛ فنسبه إليه وربطه به . والسيد برىء من ذلك ، ومن الاعتزال ، والقدر أيضاً .

هذا قوله فى الإرادة : « إن الله تعالى أراد بنا شيئاً ، وأراد منا شيئاً ؛ فما أراده بنا : طواه عنا ، وما أراده منا : أظهره لنا ؛ فما بالنا نشتغل بما أراده بنا ، عما أراده منا ؟! ». وهذا قوله فى القدر : هوأمر بين أمرين: لاجبر، ولا تفويض ، وكان يقول فى الدعاء : اللهم لك الحدد إن أطعتك ، ولك الحجة إن عصيتك ؛

لا صنع لى ، ولا لغيرى فى إحسان ؛ ولا حجة لى ، ولا لغيرى فى إساءة . فنذكر الأصناف الذين اختلفوا فيه ، و نعدهم ؛ لاعلى أنهم من تفاصيل أشياعه ؛ بل : على أنهم منتسبون إلى أصل شجرته ، و فروع أولاده ، ليعلم ذلك .

النّاوُوسِيّة { أتباع رجل يقال له: ناووس؛ وقيل: نسبوا إلى قرية: 
 النّاوُوسِيّة { ناوسا . قالت : إن الصادق حي بعد ، ولن يموت حتى يظهر ؛ فيظهر أمره ، وهو القائم المهدى ، ورووا عنه أنه قال : نو رأيتم رأسى يدهده عليكم (۱) من الجبل فلا تصدقوا ؛ فإنى : صاحبكم ، صاحب السيف . وحكى أبو حامد الزوزنى : أن الناووسية زعمت أن علياً باق ، وستنشق وحكى أبو حامد الزوزنى : أن الناووسية زعمت أن علياً باق ، وستنشق الأرض عنه قبل يوم القيامة ؛ فيملا الأرض عدلا .

ح - الأفطحِيَّة { قالوا بانتقال الإمامة من الصدادق إلى ابنه : عبد الله ح - الأفطحِيَّة } الأفطح ، وهو أخو إسماعيل من أبيه وأمه ، وأمهما : فاطمة بنت الحسين ابن الحسن بن على ، وكان أسن أولاد الصادق .

زعموا أنه قال: الإمامة في أكبر أولاد الإمام. وقال: الإمام من يجلس بحلسى ، وهو الذي جلس مجلسه ، والإمام: لا يغسله ولا يصلى عليه ولا يأخذ خاتمه ولا يواريه إلا الإمام ، وهو الذي تولى ذلك كله . ودفع الصادق وديعة إلى بعض أصحابه ، وأمره أن يدفعها إلى من يطلبها منه وأن يتخذه إماما ، وما طابها منه أحد إلا عبد الله . ومع ذلك ما عاش بعد أبيه إلا سبعين يوما ، وما صابح ، ولم يعقب ولدا ذكرا .

عليهما: إن ولد لك ولد، فسميته باسمى ؛ فهو الإمام ؛ فالإمام بعده: ابنه محمد .

<sup>(</sup>١) دهده : على وزن دحرج لفظاً ومعنى .

ه - الاشكاعيليّة الواقفة { عليه باتفاق من أولاده ؛ إلا أنهم اختلفوا في موته في حال حياة أبيه : فنهم من قال : لم يمت ؛ إلا أنه أظهر موته تقية من خلفا بني العباس ؛ وأنه عقد محضراً وأشهد عليه عامل المنصور بالمدينة . ومنهم من قال : موته صحيح ، والنص لا يرجع قبقرى ؛ والفائدة في النص بقاء الإمامة في أولاد المنصوص عليه ؛ دون غيرهم . فالإمام بعد إسماعيل : محمد ابن إسماعيل . وهؤلاء يقال لهم : « المباركية ، . ثم منهم من وقف على محمد ابن إسماعيل ؛ وقال برجعته بعد غيبته .

ومنهم من ساق الإمامة في « المستورين ، منهم ، ثم في « الظاهرين القائمين ، من بعدهم ، وهم : « الباطنية ، بوسنذكر مذاهبهم على الانفراد . وإنما مذهب هذه الفرفة : الوقف على العاعيل بن جعفر ، أو محمد بن إسماعيل . والإسماعيلية المشهورة في الفرق مهم ، هم : « الباطنية التعليمية ، الذين لهم مقالة مفردة .

و - الموسبوية والمفضّليّة { فرقة واحدة (١) قالت بإمامة موسى بنجعفر، و - الموسبويّة والمفضّليّة { نصاً عليه بالاسم ، حيث قال الصادق رضى الله عنه : سابعكم قائمكم ، وقيل : صاحبكم قائمكم ، ألا وهو سمى صاحب التوراة . ولما رأت الشيعة : أن أولاد الصادق على تفرق : فن ميت في حال حياة أبيه ، ولم يعقب ، ومن مختلف في موته ، ومن قائم بعد موته مدة يسيرة ، ومن ميت

<sup>(</sup>۱) كأن الشهرستاني يريد أن يقول: إن مجموع الاسمين « الموسوية والمفضلية » علم على هده الفرقة بملا الموسوية فقط به إذ قد تنصرف إلى أتباع موسى بن عمران مثلا، ولا المفضلية فقط به لأنها قد تنصرف إلى أتباع مفضل الصيرفي القائل بربوبية جعفر الصادق، وسيأتي ذكرهم قريبا ضمن فرق « الغالية » . أما هؤلاء « الموسوية والمفضلية » فسموا بذلك : لأنهم يقولون بامامة موسى بن جعفر نصاً عليه بالاسم من الصادق به ولا نهم ينسبون إلى رئيس لهم يقال له « المفضل بن عمر » ، وكان ذا قدر فيهم .

غير معقب . . . وكان موسى هو الذى تولى الأمر ، وقام به بعد موت أبيه : رجعوا إليه ، وزرارة بن أعين ، وزرارة بن أعين ، وعمار الساباطي .

وروت الموسوية عن الصادق رضى الله عنه أنه قال لبعض أصحابه: عد الأيام، فعدها من الاحد . . . حتى بلغ السبت ؛ فقال له كم عددت ؟ فقال : سبعة فقال وجعفر»: سبت السبوت ، وشمس الدهور ، ونور الشهور: من لا يلمو ولا يلعب ؛ وهو سابعكم قائمكم هذا ، وأشار إلى ولده : موسى الكاظم . وقال فيه أيضاً : إنه شبيه بعيسى عليه السلام . ثم إن موسى لماخرج وأظهر الإمامة: حمله هارون الرشيد من المدينة ، فبسه عند عيسى بن جعفر ، ثم أشخصه إلى بغداد ؛ فبسه عند السندى بن شاهك . وقيل : إن يحق بن خالد بن برمك سمه في رطب ، فقتله وهو في الحبس . ثم أخرج ودفن في مقار قريش ببغداد . واختلفت الشيعة بعده : وهو في الحبس . ثم أخرج ودفن في مقار قريش ببغداد . واختلفت الشيعة بعده : فنهم من توقف في موته وقال : لاندري أمات أم لم يمت ! ، ويقال لهم والممطورة ، ومنهم من قطع سماهم بذلك على بن إسماعيل ، فقال : « ما أنتم إلا كلاب بمطورة ، . ومنهم من قطع بموته ؛ ويقال لهم : « القطعية ، . ومنهم من توقف عليه ، وقال : إنه لم يمت ، موته ؛ ويقال لهم : « الواقفة ، .

ز — الاثناعشريَّة { وسموا: قطعية ، ساقوا الإمامة بعده في أولاده ؛ فقالوا : الإمام بعد موسى الكاظم ولده : على الرضى ؛ ومشهده بطوس . ثم بعده : محمد التق الجواد أيضاً ، وهو في مقابر قريش ببغداد . ثم بعده : على بن محمد النق ؛ الجواد أيضاً ، وهو في مقابر قريش ببغداد . ثم بعده : على بن محمد النق ؛ و مشهده » بقم . وبعده : الحسن العسكرى الزكى . وبعده ابنه : محمد القائم المنتظر ، الذي هو بسر من رأى ؛ وهو الثاني عشر . هذا هو طريق «الاثني عشرية» في زماننا .

إلا أن الاختلافات ألتي وقعت في حال كل واحد من هؤلاء الائني عشر ،

والمنازعات التي جرت بينهم وبين إخوتهم وبني أعمامهم . . . وجب ذكرها ؛ لئلا يشذ عنا مذهب لم نذكره ، ومقالة لم نوردها . فاعلم أن من الشيعة من قال بإمامة : أحمد بن موسى بن جعفر دون أخيه : على الرضى . ومن قال بعلى : شُكُّ أولا في محمد بن على ؛ إذ مات أبوه وهو صغير غير مستحق للإمامة ، ولا علم عنده بمناهجها . وثبت قوم على إمامته . واختلفوا بعد موته أيضاً : فقال قوم بإمامة موسى بن محمد . وقال قوم آخرون بإمامة : على بن محمد ؛ ويقولون : هو العسكرى . واختلفوا بعد موته أيضا : فقال قوم بإمامة جعفر بن على ، وقال قوم بإمامة محمد بن على ، وقال قوم بإمامة الحسن بن على . وكان لهم رئيس يقال له : على بن فلان الطاحن ، وكان من أهل الكلام : قوى أسباب جعفر ابن على ، وأمال الناس إليه ، وأعانه فارس بن حاتم بن ماهويه ، وذلكِ أن عليا قد مات ، وخلف الحسن العسكرى . قالوا : المتحنا الحسن ، فلم نجد عنده علماً ؛ ولقبوا من قال بإمامة الحسن : ﴿ الْمَارِيَّةِ ﴾ ؛ وقووا أمر جعفر بعد موت الحسن ؛ واحتجوا بأرب الكُنان مَاتُ بلا تُحلف ؛ فبطلت إمامته ولأنه لم يعقب والإمام لا يموت إلا ويكون له خلف وعقب . وحاز جعفر ميراث الحسن ، بعد دعاوى ادعاها عليه : أنه فعل ذلك من حبل في جوار أبيه ، وغيرهم . وانكشف أمره عند السلطان ، والرعية ، وخواص الناس ، وعوامهم . وتشتت كلمة من قال بإمامة الحسن،وتفرقوا أصنافاً كثيرة ؛ فثبتت هذه الفرقة على إمامة جعفر ، ورجع إلهم كثير عن قال بإمامة الحسن ؛ منهم : الحسن بن على بن فضال ، وهو من أجل أصحابهم وفقهائهم ؛ كثير الفقه والحديث . ثم قالوا بعد جعفر : يعلى بن جعفر وفاطمة بنت على : أخت جعفر . وقال قوم بإمامة على بن جعفر ، دون فاطمة السيدة . ثم اختلفوا بعد موت « على » « وفاطمة » اختلافاً كثيراً . وغلا بعضهم في الإمامة غلواً كأبي الخطاب الأسدى .

وأما الذين قالوا بإمامة الحسن ؛ فافترقوا بعد موته إحدى عشرة فرقة ،

وليست لهم ألقاب مشهورة ، ولكنا نذكر أقاويلهم :

الفرقه الأولى: قالت: إن الحسن لم يمت، وهو: القائم، ولا يجوز أن يموت ولا ولد له ظاهراً ، لأن الأرض لا تخلو من إمام، وقد ثبت عندنا : أن القائم له غيبتان ، وهذه إحدى الغيبتين ، وسيظهر ، ويعرف ، ثم يغيب غيبة أخرى . الثانية : قالت : إن الحسن مات ، ولكنه يحيا ، وهو القائم ، لأنا رأينا أن معنى القائم : هو القيام بعد الموت ، فنقطع بموت الحسن ولا نشك فيه ، ولا ولد له ، فيجب أن يحيا بعد الموت .

الثالثة : قالت : إن الحسن قد مات ، وأوصى إلى جعفر أخيه ، ورجعت الإمامة إلى جعفر .

الرابعة: قالت: إن الحسن قد مات، والإمام: جعفر؛ وإناكنا مخطئين فى الاثتمام به؛ إذ لم يكن إماماً، فلما مات ولا عقب له تبينا: أن جعفر كان محقاً فى دعواه، والحسن مبطلا.

الخامسة: قالت: إن الحَمَّنَ قَدَّ مَانَ الْمَامِ كُذَا يُخْطَئُين في القول به ، وإن الإمام كان محمد بن على أخا الحسن وجعفر ، ولما ظهر لنا فسق جعفر وإعلانه به ، وعلمنا أن الحسن كان على مثل حاله إلا أنه كان يتستر: عرفنا أنهما لم يكونا إمامين ، فرجعنا إلى محمد ، ووجدنا له عقباً ، وعرفنا أنه كان هو الإمام دون أخويه.

السادسة : قالت : إن الحسن كان له ابن ، وليس الأمر على ما ذكروا : أنه مات ولم يمقب ، بل ولد له ولد قبل وفاة أبيه بسنتين فاستتر خوفاً من جعفر وغيره من الأعداء ، واسمه محمد ، وهو : الإمام ، القائم ، الحجة ، المنتظر .

السابعة: قالت: إن له ابناً ؛ ولكنه ولد بعد موّته بثمانية أشهر ، وقول من ادعى أنه مات وله ابن باطل ؛ لآن ذلك نوكان لم يخف ، ولا يجوز مكابرة العيان.

الثامنة : قالت : صحت وفاة الحسن ، وصح أن لا ولد له ، وبطل ما ادعى :

من الحبل في سرية له (۱) ، فثدت أن الإمام بعد الحسن غير موجود ، وهو جائز في المعقولات : أن يرفع الله الحجه من أما الآرض ، لمعاصيهم ، وهى : فترة ، وزمان لا إمام فيه ، والارض اليوم بلا مجة ، كما كانت الفترة قبل مبعث النبي صلى الله عليه وسلم .

التاسعة: قالت: إن الحسن قد مات ، وصح موته ، وقد اختلف الناس هذه الاختلافات ، ولا ندرى كيف هو ؟ ولا نشك أنه قد ولد له ابن ، ولا ندرى : قبل موته ؟ أو بعد موته ؟ ، إلا أنا نعلم يقيناً : أن الأرض لا تخلو من حجة ، وهو : الخلف الغائب ، فنحن نتولاه ، و نتمسك به باسمه ، حتى يظهر بصورته .

العاشرة : قالت : فعلم أن الحسن قد مات ، ولا بد للناس من إمام ؛ فلا تخلو الأرض من حجة ، ولا ندرى : من ولده ؟ أم من ولد غيره ؟

الحادية عشرة: فرقة: توقفت في هذا التخابط، وقالت: لا ندرى على القطع حقيقة الحال ، لكنا نقطع في و الرطبي و نقول بإمامته و في كل موضع اختلفت الشيعة فيه : فنحن من و الراقفة و في ذلك بالى أن يظهر الله الحجة ، ويظهر بصورته ، فلا يشك في إمامته من أبصره ، ولا يحتاج إلى معجزة وكرامة وبيئة ، بل معجزته : اتباع الناس بأسرهم إياه ، من غير منازعة ، ولا مدافعة .

فهذه جملة الفرق والإحدى عشرة ، قطعوا على كل واحد وأحد : ثم قطعوا على الكل بأسرهم .

ومن العجب ! أنهم قالوا : الغيبة قد امتدت مائتين ونيفاً وخمسين سنة ؛ وصاحبنا قال : إن خرج ، القائم ، وقد طعن في الأربعين فليس بصاحبكم ، ولسنا ندرى كيف تنقضى مائتان ونيف وخمسون سنة في أربعين سنة ؟! . وإذا سئل القوم عن مدة الغيبة : كيف تتصور ؟ قالوا : أليس الحضر وإلياس علمهما السلام يعيشان في الدنيا من آلاف سنين ؛ لايحتاجان إلى طعام وشراب؟

<sup>(</sup>١) السرية [ بضم السين وتشديد الراء المكسورة وفتح الباء الشددة ] : الجارية التي يصطفيها سيدها لحاصة نفسه .

فلم لا يجوز ذلك في واحد من آل البيت ؟ . قيل لهم : ومع اختلافكم هذا ؟ كيف يصح لكم دعوى الغيبة ؟ . ثم الحضر عليه السلام ليس مكلفاً بضمان جماعة ، والإمام عندكم : ضامن ، مكلف بالهداية والعدل ، والجماعة مكلفون بالاقتداء به والاستنان بسنته ، ومن لا يرى كيف يقتدى به ؟ .

فلهذا ؛ صارت الإمامية متمسكين بالعدلية فى الأصول ؛ وبالمشبه فى الصفات؛ متحيرين تائهين .

وبين الإخبارية منهم والكلامية : سيف وتكفير . وكذلك بين التفضيلية والوعيدية : قتال ، وتضليل . أعاذنا الله من الحيرة ! .

ومن العجب! أن القائلين بإمامة المنتظر مع هذا الاختلاف العظيم الذي بينت: لا يستحيون ، فيدعون فيه أحكام الإلهية ، ويتأولون قوله تعالى : عليه : وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون ، وستردون إلى عالم الغيب والشهادة ، ؛ قالوا : هو الإمام المنتظر الذي يرد إليه علم الساعة ، ويدعون فيه أنه لا يغيب عنا ، وسيخبر نا بُلَحُوالنا ، حين يحاسب الخلق . إلى تحكات باردة ، وكامات عن العقول شاردة .

لقد طفت فى تلك المعاهد كلها وسيرت طرفى بين تلك المعالم فلم أر : إلا واضعاً كف حائر على ذقن ، أوقارعاً سن نادم

أسامى الأنمة الاثنى عشر عند الإمامية : المرتضى ، والمجتبى ، والشهيد ، والسجاد ، والبلقر ، والصادق ، والكاظم ، والرضى ، والتنى ، والنتى ، والزكى ، والحجة القائم المنتظر .

## ع – الغَاليَّة

هؤلاء هم الذين غلوا فى حق أئمتهم حتى أخرجوهم من حدود الحليقية ، وحكموا فيهم بأحكام الإلهية ؛ فربما شبهوا واحداً من الآئمة بالإله ، وربما شبهوا الإله بالخلق . وهم على طرفى الغلو والتقصير . وإنما نشأت شهاتهم من مذاهب الحلولية ، ومذاهب الناسخية ، ومذاهب البهود والنصارى ؛ إذ البهود شهت الحالق بالحلق ، والنصارى شهت الحلق بالحالق . فسرت هذه الشهات فى أذهان الشيعة الغلاة ؛ حتى حكمت بأحكام الإلهية فى حق بعض الأئمة . وكان التشبيه بالاصل والوضع فى الشيعة ، وإنما عادت إلى بعض أهل السنة بعد ذلك ، وتمكن الاعتزال فيهم ؛ لما رأوا أن ذلك أقرب إلى المعقول ، وأبعد من التشبيه والحلول .

وبدع الغلاة محصورة فى أربع: التشبيه، والبداء، والرجعة، والتناسخ. ولهم ألقاب، وبكل بلد لقب: فيقال لهم بأصبان: الحرّمية والكوذية، وبالرى: المزدكية والسنباذية، وبأذربيجان: الدقولية، وبموضع: المحمرة، وبما وراء النهر: المبيضة.

وهم أحد عشر صنفاً :

ا أصحاب عبد الله بن سبأ به الذي قال لعلى كرم الله وجهه : السَّمَائِيَّة الله المدائن . زعموا : السَّمَائِيَّة الله المدائن . زعموا : أنه كان يهودياً فأسلم ؛ وكان في اليهودية يقول في يوشع بن نون وصى موسى عيهما السلام مثل ما قال في على رضى الله عنه . وهو أول من أظهر القول بالنص بإمامة على رضى الله عنه . ومنه افسعبت أصناف الغلاة .

زعم أن عليا حى لم يمت ، ففيه الجزء الإلهى ، ولا يجوز أن يستولى عليه ، وهو الذى يجىء فى السحاب ، والرعد صوته ، والبرق تبسمه : وأنه سينزل إلى الأرض بعد ذلك ، فيملأ الأرض عدلاكما مئت جوراً . وإنما أظهر ابن سبأ هذه المقالة بعد انتقال على رضى الله عنه . واجتمعت عليه جماعة ، وهم أول فرقة قالت بالتوقف ، والغيبة ، والرجعة ، وقالت بتناسخ الجزء الإلهى فى الأئمة بعد على رضى الله عنه . قال : وهذا المعنى بما كان يعرفه الصحابة وإن كانوا على خلاف مراده ، هذا عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يقول قيه حين فقاً عين واحد بالحد فى الحرم ورفعت القصة إليه : « ماذا أقول فى يد الله فقات عيناً

في حرم ألله ؟ ؛ فأطلن عمر اسم الإلهية عليه ؛ لما عرف منه ذلك ، .

- الكامليّة ( أصحاب أبي كامل . أكفر جميع الصحابة بتركما بيعة على الله عنه ، وطعن في على أيضاً بتركه طلب حقه ، ولم يصدره في القعود ، قال : وكان عليه أن يخرج ويظهر الحق ، على أنه غلا في حقه ، وكان يقول : الإمامة نور يتناسخ من شخص إلى شخص، وذلك النور : في شخص يكون إمامة ؛ وربما تتناسخ الإمامة فتصير في شخص يكون إمامة ؛ وربما تتناسخ الإمامة فتصير نبوة ، وفي شخص يكون إمامة ؛ وربما تتناسخ الإمامة فتصير نبوة . وقال بتناسخ الأرواح وقت الموت .

و الغلاة ، على أصنافها كلهم متفقون على : التناسخ ، والحلول . ولقد كان التناسخ مقالة لفرقة فى كل ملة تلقوها من : المجوس المزدكية ، والهند البرهمية ، ومن الفلاسفة ، والصابئة . ومذهبهم : أن الله تعالى قائم بكل مكان ، ناطق بكل لسان ، ظاهر فى كل شخص من أشخاص البشر ؛ وذلك بمعنى الحلول . وقد يكون الحلول بجزء ، فهو كإشراق وقد يكون الحلول بجزء ، فهو كإشراق الشمس فى كوة ، أو كإشراقباعلى البلكور ، أما الحلول بكل ؛ فهو كظهور ملك الشمس فى كوة ، أو كإشراقباعلى البلكور ، أما الحلول بكل ؛ فهو كظهور ملك بشخص ؛ أو شيطان بحيوان . ومراتب التناسخ أربع : النسخ ، والمسخ ، والمسخ ، والمسخ ، والمسخ ، والمسخ ، والمسخ . وسيأتى شرح ذلك عند ذكر فرقهم من المجوس على التفصيل . وأعلى المراتب : الشيطانية أو الجنية . وأعلى المراتب : الشيطانية أو الجنية . وهذا أبو كامل كان يقول المناتخاص ظاهراً ، من غير تفصيل مذهبم .

حرا العلبائية { الاسدى . وكان يفضل علياً على النبي صلى الله عليه وسلم ، وزعم أنه الذي بعث محمدا ، يعنى عليا ، وسماه إلها . وكان شيل بذم محمد صلى الله عليه وسلم ، وزعم أنه بعث ليدعو إلى على فدعا إلى الله و المسمون هذه الفرقة : والذمية ،

ومنهم من قال بإلهيتهما جميعاً ويقدمون عليا فى أحكام الإلهية ، ويسمونهم : ر العينية » . ومنهم من قال : بإلهيتهما جميعاً ، ويفضلون محمدا في الإلهية ويسمونهم :

ومنهم من قال بالإلهية لجملة أشخاص أصحاب الكساء : محمد ، وعلى ، وفاطمة ، والحسن ، والحسين . وقالوا خمستهم شيء واحد ، والروح حالة فهم بالسوية ، لافضل لواحد منهم على الآخر ؛ وكرهوا أن يقولوا : فاطمة بالتأنيث ؛ بل قالوا : فاطم ؛ بلا هاء ؛ وفي ذلك يقول بعض شعراتهم :

تولَّيت بعد الله ــ في الدين ــ خسة : نبياً ، وسبطيه ، وشيخاً ، وفاطها

﴿ أَصَحَابَ : المغيرة بن سعيد العجلي . ادعى أن الإمامة بعد ﴿ محمد بن على بن الحسين في: محمد النفس الزكية بن عبد الله ابن الحسن بن الحسن ؛ الحارج بالمدينة ، وزعم أنه حيّ لم يمت . وكان المغيرة مولى لخالد بن عبد الله القسرى ، وادعى الإمامة لنفسه بعد الإمام محمد ، وبعد ذلك ادعى النبوة لنفسه ، واستحل المحادم ، وغلا في حق على رضي الله عنه غلوا لا يعتقده عاقل . وزاد على ذلك قوله بالتشبيه ؛ فقال : إن الله تعالى صورة وجسم ذو أعضاء على مثال حروف الهجاء ؛ وصورته صورة رجل من نور ، على رأسه تاج من نور ، وله قلب تنبع منه الحكمة . وزعم أن الله تعالى لمــا أراد خلق العالم تكلم بالأسم الأعظم ، فطار ، فوقع على رأسه تاجاً ؛ قال : وذلك قوله : ﴿ سَبِّحُ اسْمُ رَبُّكُ الْأَعْلَى ، الذي خلق فسوى ، . ثم اطلع على أعمال العباد وقد كتها على كفه ؛ فغضب من المعاصى ، فعرق ، فاجتمع من عرقه بحران : أحدهما مالح ، والآخر عذب ؛ والمالح مظلم ، والعذب نير . ثم اطلع في البحر النير ، فأ بصر ظله ؛ فانتزع عين ظله ؛ فحلق منها الشمس والقمر ؛ وأفنى باقى ظله ، وقال : لا ينبغي أن يكون معي إله غيرى . قال ثم خلق الحلق كله من البحرين ؛ فخلق المؤمنون من البحر النير ، وخلق الـكفار من البحر المظلم وخلق ظلال الناس أول ما خلق ، وأول ما خلق هو ظل محمد عليه السلام وظل على ؛ قبل خلق ظلال الكل . ثم عرض على السموات والأرمن والجبال أن يحملن الأمانة ؛ وهى أن يمنعن على بن أبى طالب من الإمامة ، فأبين ذلك ، ثم عرض ذلك على الناس ؛ فأس عمر بن الحطاب أبا بكر أن يتحمل منعهمن ذلك ، وضمن له أن يعينه على الغدر به على شرط أن يجعل الحلافة له من بعده ؛ فقبل منه ، وأقدما على المنع متظاهرين ؛ فذلك قوله تعالى : . وحملها الإنسان إنه كان ظلوماً جهولا . وزعم أنه نزل فى حق عمر قوله تعالى : . كمثل الشيطان إذ قال للإنسان اكفر ؛ فلما كفر قال إنى مى منك ، .

ولما أن قتل المغيرة اختلف أصحابه: فمنهم من قال بانتظاره ورجعته ، ومنهم من قال بانتظار إمامة : محمد ؛ كما كان يقول هو بانتظاره . وقد قال المغيرة بإمامة أبى جعفر محمد بن على رضى الله عنهما ؛ ثم غلا فيه وقال بإلهيته ؛ فتبرأ منه الباقر ولعنه . وقد قال المغيرة الأصحابه : انتظروه ؛ فإنه يرجع وجبريل وميكائيل يبايعانه بين الركن والمقام ؛ وزعم : أنه يحى الموتى .

ه - المنصوريّة { أسماب أبي منصور العجلي ، وهو الذي عزا نفسه ه - المنصوريّة { ألى أبي جعفر محمد بن على الباقر في الأول ، فلما تبرأ منه الباقر وطرده زعم أنه هو الإمام ، ودعا الناس إلى نفسه ، ولما توفي الباقر قال: انتقلت الإمامة إلى و تظاهر بذلك . وخرجت جماعة منهم بالكوفة في بني كذرة ، حتى وقف يوسف بن عمر الثقني والى العراق في أيام هشام بن عبد الملك على قصته وخبث دعوته ، فأخذه ، وصلبه .

زعم أبو منصور العجلى: أن علياً رضى الله عنه هو «الكسف» الساقط من السهاء، وربما قال : الكسف الساقط من السهاء هو الله تعالى . وزعم حين ادعى الإمامة لنفسه أنه عرج به إلى السهاء ، ورأى معبوده ، فسح بيده رأسه ، وقال له : يا بنى ! أنزل فبلغ عنى ، ثم أهبطه إلى الارض ؛ فهو الكسف الساقط من السهاء . وزعم أيضاً : أن الرسل لا تنقطع أبداً ، والرسالة لا تنقطع . وزعم : أن الجنة رجل أمر نا بموالاته ، وهو إمام الوقت ؛ وأن النار رجل أمر نا بمعاداته وهو خصم رجل أمر نا بمعاداته ، و تأول المحرمات كلها على أسماء ، و ما و المر نا الله تعالى بمعاداتهم . و تأول الإمام . و تأول المحرمات كلها على أسماء ، وجال أمر نا الله تعالى بمعاداتهم . و تأول

الفرائض على أسماء رجال أمرنا بموالاتهم . واستحل أصحابه : قتل مخالفهم ، وأخذ أموالهم ، واستحلال نسائهم . وهم صنف من والحرسمية ، وإنما مقصودهم من حمل الفرائض والمحرمات على أسماء رجال : هو أن من ظفر بذلك الرجل وعرفه ؛ فقد سقط عنه التكليف ، وارتفع الخطاب ؛ إذ قد وصل إلى الجنة ، وبلغ الكال . وبما أبدعه العجلى أنه قال : إن أول ما خلق الله تعالى هو عيسى ابن مريم عليه السلام ، ثم على بن أبى طالب كرم الله وجهه .

و - الخطابيّة مولى بنى أسد، وهو الذى عزا نفسه إلى أبى عبدالله جعفر ابن محمد الصادق رضى الله عنه، فلما وقف الصادق على غلوه الباطل فى حقه: تهرأ منه، ولعنه، وأمر أصحابه بالبراءة منه، وشدد القول فى ذلك، وبالغ فى التبرى منه، واللعن عليه، فلما اعتزل عنه ادعى الإمامة النفسه. زعم أبو الخطاب: أن الأئمة أنبياء ثم آلحة، وقال بإلهية مجمعة وربي مجمع والمنبوة أبياء ألله وأحباؤه. والإلهية نور فى النبوة، والنبوة نور فى الإمامة، ولا يخلو العالم من هذه الآثار والأنوار. وزعم أن جعفراً هو الإله فى زمانه، وليس هو المحسوس الذى يرونه، ولكن لما نول إلى هذا العالم: لبس تلك الصورة فراه الناس فها. ولما وقف عيسى بن موسى صاحب المنصور على حبث دعوته: قتله بسبخة الكوفة.

وافترقت ﴿ الخطابية ﴾ بعده فرقاً ؛

فرعمت فرقة: أن الإمام بعد أبى الخطاب رجل يقال له: معمر، ودانوا به ؛ كما دانوا بأبى الحطاب . وزعموا : أن الدنيا لا تفنى ، وأن الجنة هى التى تصيب الناس من خير و نعمة وعافية ، وأن النار : هى التى تصيب الناس من شر ومشقة وبليه . واستحلوا : الخر ، والزنا ، وسائر المحرمات . ودانوا بترك الصلاة والفرائض و تسمى هذه الفرقة : « المعمرية » .

وزعمت طائفة: أن الإمام بعد أبى الخطاب: بزيغ. وكان يزعم: أن جعفراً هو الإله؛ أى ظهر الإله بصورته للخلق. وزعم: أن كل مؤمن يوحى إليه من الله، وتأول قول الله تعالى: , وماكان لنفس أن تؤمن إلا بإذن الله، أى: بوحى إليه من الله ، وكذلك قوله تعالى: , وأوحى ربك إلى النحل ، . وزعم: أن من أصحابه من هو أفضل من جبريل وميكائيل . وزعم: أن الإنسان إذا بلغ الكال لا يقال له: إنه قد مات: ولكن الواحد منهم إذا بلغ النهاية ، قيل: رجع إلى الملكوت وادعوا كلهم معاينة أمواتهم ، ويعوا أنهم يرونهم: بكرة ، وعشيا . وتسمى هذه الطائفة: , البزيغية ،

وزعمت طائفة : أن الإمام بعد أبي الخطاب : عمير بن بيان العجلي ، وقالوا كما قالت الطائفة الأولى ؛ إلا أنهم لعترفوا بأنهم يموتون ، وكانوا قد نصبوا خيمة بكناسة الكوفة يجتمعون فها على عبادة الصادق رضى الله عنه ، فرفع خبرهم إلى يزيد بن عمر بن هبيرة ب فأخذ عميراً ، فصلبه مى كناسة الكوفة . وتسمى هذه الطائفة : « العجلية ، و « العميرية ، أيضاً .

وزعمت طائفة : أن الإمام بعد أبى الخطاب مفضل الصيرفى . وكانوا يقولون بربوبية جعفر ، دون نبوته ، ورسالته . وتسمى هذه الفرقة : , المفضلية ، .

و تبرأ من هؤلاء كلهم جعفر بن محمد الصادق رضى الله عنه ، وطردهم ، ولعنهم ؛ فإن القوم كلهم : حيارى ، ضالون ، جاهلون بحال الآئمة تائهون .

ز — الكيَّالَّـيّة { أُنباع : أحمد بن الكيال ، وكان من دعاة واحد من أهل ز — الكيَّالَّـيّة } البيت بعـــد جعفر بن محمد الصادق ؛ وأظنه من و الأثمة المستورين ، .

ولعله سمع كلمات علمية فخلطها برأيه الفائل(١)و فيكره العاطل،وأبدع مقالة في كل باب علمي، حلى قاعدة غير مسموعة ولامعقولة ، وربما عاند الحسفى بعض المواضع.

<sup>(</sup>١) قال رأيه يفيل: فهو فائل: أخطأ ، وضعف ، وقبح ، ولم يصب فيه .

ولما وقفوا على بدعته: تبرءوا منه، ولعنوه وأمروا شيعتهم بمنابذته (١) ؛ وترك مخالطته. ولما عرف الكيال ذلك منهم: صرف الدعوة إلى نفسه، وادعى الإمامة أولا، ثم ادعى أنه والقائم، ثانياً.

وكان من مذهبه: أن كل من قدر الآفاق على الأنفس، وأمكنه أن يبين مناهج العالمين ، أعنى : عالم الآفاق ، وهو العالم العلوى ، وعالم الآنفس ، وهو العالم السفلى . . . كان هو : الإمام ، وأن كل من قرر الكل فى ذاته ، وأمكنه أن يبين كل كلى فى شخصه المعين الجزئى . . . كان هو : القائم . قال : ولم يوجد فى زمن من الازمان أحد يقرر هذا التقرير إلا : أحمد الدكيال ، فكان هو : القائم .

وإنما قتله من انتمى إليه أولا ؛ على بدعته ذلك : أنه هو الإمام ، ثم القائم . وبقيت من مقالته ـ فى العالم ـ تصانيف عربية وعجمية ؛ كلها : مزخرفة ، مردودة : شرعاً ، وعقلا .

قال الكيال: العوالم ثلاثة: العالم الأعلى والعالم الأدنى، والعالم الإنسانى. وأثبت في العالم الأعلى خسة أما كن الأول مكان الأماكن، وهو مكان فارغ ، لا يسكنه موجود، ولا يدبره روحانى ؛ وهو محيط بالكل. قال: والعرش الوارد في الشرع عبارة عنه ، ودونه: مكان النفس الأعلى ، ودونه: مكان النفس الناطقة ، ودونه: مكان النفس الحيوانيسة ، ودونه: مكان النفس الإنسانية .

قال : وأرادت النفس الإنسانية الصعود إلى عالم النفس الآعلى ، فصعدت ، وخرقت المكانين ؛ أعنى : الحيوانية ، والناطقة ؛ فلما قربت من الوصول إلى عالم النفس الآعلى : كلت ، وانحسرت ، وتحيرت ، وتعفنت ، واستحالت أجزاؤها... فأهبطت إلى العالم السفلى ، ومضت عليها أكوار وأدوار ؛ وهى فى تلك الحالة من العفونة والاستحالة ، ثم ساحت عليها النفس الآعلى وأفاضت عليها من أنوارها

<sup>(</sup>۱) النبذ: إلقاء الشيء وطرحه لقلة الاعتداد به ، والمراد هنا : اعتزاله ، ومكاشفته بسخافانه ، وعدم الاعتداد به ، ومقاتلته بعد مكاشفته .

جزءاً ؛ فحدثت التراكيب في هذا العالم ، وحدثت : الساوات ، والارض ، والمركبات : من المعادن ، والنبات ، والحيوان ، والإنسان ؛ ووقعت في بلايا هذا التركيب : تارة سروراً ، وتارة غماً ، وتارة فرحاً ، وتارة ترحاً ؛ وطوراً سلامة وعافية ، وطوراً بلية ومحنة . . . حتى يظهر : القائم ، ويردها إلى حال الكال ، و تنحل التراكيب ، و تبطل المتضادات ؛ ويظهر الروحاني على الجسماني ؛ وما ذلك القائم إلا : أحمد الكيال .

ثم دل على تعيين ذاته بأضعف ما يتصور ، وأوهى ما يقدر ؛ وهو أن اسم وأحمد ، مطابق للعوالم الأربعة : فالآلف من اسمه فى مقابلة النفس الأعلى ، والحام ، فى مقابلة النفس الحيوانية ، والدال ؛ فى مقابلة النفس الحيوانية ، والدال ؛ فى مقابلة النفس الإنسانية . قال : والعمالم الأربعة هى المبادى والبسائط ، وأما : مكان الأماكن ؛ فلا وجود في البنة .

ثم أثبت فى مقابلة العوالم العلوية: العالم السفلى الجسمائى؛ قال: فالسماء خالية؛ وهى فى مقابلة مكان الأماكن، ودونها الثار، ودونها الهواء، ودونه الأرض، ودونها الماء. وهذه الأربعة فى مقابلة العوالم الأربعة.

ثم قال : الإنسان ؛ فى مقابلة النار ، والطائر ؛ فى مقابلة الهواء ، والحيوان ؛ فى مقابلة الأرض ، والحوت ؛ فى مقابلة الماء ؛ وكذلك ما فى معناه . فجعل مركز الماء أسفل المراكز ، والحوت أخس المركبات .

ثم قابل العالم الإنسانى الذى هو أحد الثلاثة \_ وهو عالم الأنفس \_ مع آفاق العالمين الأولين: الروحانى ، والجسمانى ؛ قال: الحواس المركبة فيه خس:

فالسمع : في مقابلة : مكان الأماكن : إذ هو فارغ ، وفي مقابلة السهاء .

والبصر: في مقابلة: النفس الأعلى من الروحاني ، وفي مقابلة النـــار من الجسماني ، وفيه إنسان العين ، لأن الإنسان مختص بالنار .

والشم: في مقابلة : الناطق من الروحاني ، والهواء من الجسماني ؛ لأن الشم من الهواء : يتروح ، ويتنسم . والذوق : فى مقابلة : الحيوانى من الروحانى ، والأرض من الجسمانى ، والحيوان مختص بالأرض ؛ والطعم بالحيوان .

واللس: في مقابلة: الإنساني من الروحاني، والماء من الجسماني، والحوت مختص بالماء، واللمس بالحوت. وربما عبر عن اللمس بالكتابة.

ثم قال : أحمد ؛ هو : ألف ، وحاء ، وميم ، ودال ؛ وهو فى مقابلة العالمين : أما فى مقابلة العالم العلوى الروحانى ؛ فقد ذكرناه .

وأما فى مقابلة العالم السفلى الجسمانى ؛ فالآلف تدل على الإنسان ، والحاء تدل على الحيوان ، والميم على الطائر ، والدال على الحوت ؛ فالآلف من حيث استقامة القامة : كالإنسان ، والحاء : كالحيوان ؛ لآنه معوج منكوس ، ولآن الحاء من إبتداء اسم الحيوان ، والميم : نشبه وأس الطائر ، والدال : تشبه ذنب الحوت .

ثم قال : إن البارى \_ تعالى مُكَرِّمَا يُحَلِّمُ الإِنسَانَ على شكل اسم : أحمد ، فالقامة : مثل الألف ، والرجلان : مثل الحاء ، والبطن : مثل الميم ، والرجلان : مثل الدال .

ثم من العجب أنه قال: إن الأنبياء هم قادة أهل التقليد، وأهل التقليد عميان. والقائم قائد أهل البصيرة، وأهل البصيرة أولوا الألباب؛ وإنما يحصلون البصائر بمقابلة الآفاق والانفس.

والمقابلة كما سمعتها من أخس المقالات ، وأوهى المقابلات ؛ بحيث لا يستجيز عاقل أن يسمعها ؛ فكيف يرضى أن يعتقدها ؟! .

وأعجب من هذا كله: تأويلاته الفاسدة ، ومقابلاته بين الفرائض الشرعية والأحكام الدينية ، وبين موجهودات عالمي الآفاق والأنفس . وادعاؤه أنه متفرد بها . وكيف يصح له ذلك ، وقد سبقه كثير من أهل العلم بتقرير ذلك ، لا على الوجه المزيف الذي قرره الكيال ، وحمله الميزان على العالمين ، والصراط

على نفسه ، والجنة على الوصول إلى علمه من البصائر ، والنار على الوصول إلى ما يضاده ؟!

ولما كانت أصول علمه ما ذكر ناه ؛ فانظر كيف يكون حال الفروع؟!

ح- الهِشَامِيَّة { أصحاب: الهشامين: هشام بن الحكم ؛ صاحب المقالة ح- الهِشَامِيَّة } في التشبيه ، وهشام بن سالم الجواليتي ؛ الذي نسج على منواله في التشبيه .

وكان هشام بن الحكم من متكلمى الشيعة ، وجرت بينه وبين أبى الهذيل مناظرات فى علم الكلام : منها فى التشبيه ، ومنها فى تعلق علم البارى تعالى .

حكى ابن الراوندى عن هشام أنه قال : إن بين مُعبوده وبين الأجسام تشابهاً ما ، بوجه من الوجوه ؛ ولولا ذلك لما دلت عليه .

وحكى السكعبى عنه أنه قال : هو جسم دو أبعاض له قسدر من الأقدار ؛ و لـكن لا يشبه شيئاً من المخلوقات ، ولا يشهه شيء .

و نقل عنه أنه قال : هو : سبعة أشبار بشير نفسه ، وأنه في مكان مخصوص ، وجهة مخصوصة ، وأنه يتحرك ، وحركته فعله ، وليست من مكان إلى مكان . وقال : هو متناه بالذات ، غير متناه بالقدرة . وحكى عنه أبو عيسي الوراق أنه قال : إن الله تعالى مماس لعرشه ، لا يفضل منه شيء عن العرش ، ولا يفضل من العرش شيء عنه .

ومن مذهب هشام ؛ أنه قال : لم يزل [ البارى تعالى ] عالمـاً ؛ بنفسه ، ويعلم الأشياء بعد كونها ؛ بعلم : لا يقال فيه : إنه محدث ، أو قديم ؛ لا نه صفة ، والصفة لا توصف ؛ ولا يقال فيه : هو هو ، أو غيره ، أو بعضه .

وليس قوله فى القدرة والحياة كقوله فى العلم ؛ إلا أنه لا يقول بحدوثهما .
قال : ويريد الأشياء ، وإرادته حركة : ليست هى عين الله ؛ ولا هى غيره .
وقال فى كلام البارى تعالى : إنه صفة للبارى تعالى ؛ ولا يجوز أن يقال :
هو مخلوق ، أو غير مخلوق .

وقال: الأعراض لا تصلح أن تكون دلالة على الله تعالى ؛ لأن منها ما يثبت استدلالا ؛ وما يستدل به على البارى تعالى يجب أن يكون ضرورى الوجود ؛ لا استدلالياً . وقال : الاستطاعة : كل ما لا يكون الفعل إلا به : كالآلات ، والجوارح ، والوقت ، والمكان .

وقال هشام بن سالم إنه تعالى على صورة إنسان : أعلاه بجوف ، وأسفله مصمت ، وهو نور ساطع يتلالا ، وله حواس خس ، ويد ، ورجل ، وأنف ، وأذن ، وعين ، وفم ، وله وفرة سوداء : هى نور أسود ؛ لكنه ليس بلحم ولا دم . وقال هشام بن سالم : الاستطاعة بعض المستطيع . وقد نقل عنه : أنه أجاز المعصية على الانبياء ، مع قوله بعصمة الائمة . ويفرق بينهما بأن النبي يوحى إليه ، فينبه على وجه الخطأ ، فيتون منه ، والإمام لا يوحى إليه ، فتجب عصمته .

وغلا هشام بن الحكم فى حق ، على و حضى الله عنه حتى قال : إنه إله واجب الطاعة . وهذا هشام بن الحكم صاحب عور فى الأصول ؛ لا يجوز أن يغفل عن إلزاماته على المعتزلة ، فإن الرجل ورا ، ما يلزم به على الخصم ، ودون ما يظهر من التشبيه . . . وذلك أنه ألزم ،الغلاف ، وتمال : إنك تقول : البارى تعالى عالم بعلم ، وعلمه ذاته ، فيشارك المحدثات فى أنه عالم بعلم ، ويباينها فى أن علمه ذاته ، فيكون عالماً لا كالعالمين ، فلم لا تقول : إنه جسم لا كالأجسام ، وصورة لاكالصور ، وله قدر لاكالاقدار . . . إلى غير ذلك ؟ ؟

ووافقه زرارة بن أعين فى حدوث علم الله تعالى ، وزاد عليه بحدوث: قدرته، وحياته، وسائر صفاته؛ وانه لم يكن قبل حدوث هذه الصفات: عالماً ، ولا قادراً ، ولا حياً ، ولا سميعاً ، ولا بصيراً ، ولا مريداً ، ولا متكلماً .

وكان يقول بإمامة عبد الله بن جعفر ؛ فلما فاوضه فى مسائل ، ولم يجده بها ملياً رجع إلى موسى بن جعفر . وقيل أيضا : إنه لم يقل بإمامته ، إلا أنه أشار إلى المصحف ؛ وقال : هذا إمامى ؛ وإنه كان قد التوى على عبد الله بن جعفر بعض الالتواء .

وحكى عن « الزرارية » : أن المعرفة ضرورية ، وأنه لا يسع جهل الأثمة ؛ فإن معارفهم كلها فطرية ضرورية ، وكل ما يعرفه غيرهم بالنظر فهو عندهم أو"لى" ضرورى ، وفطرياتهم لا يدركها غيرهم .

ط — النَّعْمَانِيَّة { أَصَابَ: مُحَدَّ بِنَ النَّعَانَ أَبِي جَعَفُرِ الْأَحُولُ ، المُلْقَبِ بَشَيْطَانَ · ط — النَّعْمَانِيَّة { الطَّاقِ(١) : وهم : ﴿ الشَّيْطَانِيَةِ ﴾ أيضا .

والشيعة تقول : هو مؤمن الطاق .

("وهو تليذ الباقر: محمد بن على بن الحسين رضى الله عنهم، وأفضى إليه أسراراً من أحواله وعلومه. وما يحكى عنه من التشديه، فهو غير صحيح". ("قيل: وافق") هشام بن الحكم في أن الله تعالى لا يعلم شيئاً حتى يكون.

 <sup>(</sup>۱) «الطاق» – كما يقول صاحب القاموس المحيط في هذه المادة – ما عطف من الأبنية ...
 وبلد « بسجستان» وحصن « بطبرستان» وبه سكن محمد بن أأنعان : شيطان الطاق .

<sup>(</sup>۲) هذا النص جميعه ساقط من إحدى عشرة بجموعة من المجموعات الأصول التي اعتمدنا عليها في تنخريخ الكتاب ، وتنفرد به (المجموعة 1) وهي أقدم ما وصل إلينا من أصول هذا الكتاب ، وقد أثبتنا هذا النص بعد التحقيق التاريخي الدقيق من تلمذة محمد بن النعمان للباقر ، و بعد التدقيق العلمي العميق من إبطال ما حكى عنه من التشبيه ، وإنما عده « الشهرستان » من « الغلاة » لغلوه في حق من قال بامامتهم وبخاصة « جعفرا الصادق » وابنه « موسى » . ومن بين مصنفات ابن النعمان هذا « كتاب الإمامة » ، و « كتاب الرد على المعتراة في إمامة المفضول \_ على ما ذكره « ابن النديم » في كتابه « الفهرست » ، وغيره .

<sup>(</sup>٣) ص، ع، ل، س، سر، ست، سع، ك ، بر: وافق ؛ ه: ووافق ، أعنى: أن هذه المجبوعات كاما تسقط كلة « قبل « وتنفرد بها أيضاً المجبوعة (١) ، والحق أن بحمد ابن النعان هذا لم يوافق هشام بن الحكم في مسألة « علم البارى تعالى » ، بل خالفه مخالفة كبيرة \_ وإن قبل إنه وافقه \_ كما يتبين ذلك من نص كلام ابن النعان اللاحق في «علم البارى» على ما حققه جهابدة المحققين المتخصصين أمثال « الأشعرى » في كتابه « مقالات الاسلاميين » وابن الشعرى » في كتابه « مقالات الاسلاميين » وابن الأثير عز الدين المؤرخ الكبير \_ في كتابه « كتابه « عنا المناب » وابن الأثير عز الدين المؤرخ الكبير \_ في كتابه حسانه »

[ قال محمد بن النعان : . إن الله عالم فى نفسه ، ليس بجاهل ؛ و لكنه [ بما يعلم الأشياء إذا قدرها وأرادها ، فأما من قبل أن يقدرها ويريدها فمحال أن يعلما ، لالآنه ليس بعالم ، و لكن الشيء لايكون شيئا حتى يقدره و ينشئه بالتقدير ، ](١) ، والتقدير عنده : الإرادة ، و الإرادة : فعله تعالى .

وقال: إن الله تعالى نور على صورة إنسان ربانى ، ونغى أن يكون جسماً ، لكنه قال: قد ورد فى الخبر: « إن الله خلق آدم على صورته ، ، وعلى صورة الرحن ، ؛ فلابد من تصديق الخبر . ويحكى عن مقاتل بن سليمان : مثل مقالته فى الصورة . وكذلك يحكى عن : داود الجواربى ، ونعيم بن حماد المصرى ؛ وغيرهما من أصحاب الحديث : أنه تعالى ذو صورة وأعضاء . ويحكى عن داود أنه قال : اعفونى عن الفرج واللحية ، واسألونى عما وراء ذلك ؛ فإن فى الاخبار ما يثبت ذلك .

وقد صنف , ابن النعان ، كتباً جمة الشيعة ، منها : , افعل لم فعلت ، ، ومنها : , افعل لا تفعل ، ، ويذكر فيها : أن كان الفرق أربعين : الفرقة الأولى عنده : القدرية ، الفرقة الثانية عنده : الحوارج ، الفرقة الثالثة عنده : العامة ، الفرقة الرابعة عنده : الشيعة .

ثم عين الشيعة بالنجاة في الآخرة من هذه الفرق .

<sup>= «</sup>اللباب في تهذيب الأنداب» وفوق هذا فان « هشام بن الحكم » نفسه قد ألف كتابا في الرد على ابن النديم » في كتابه على ابن النديم » الله كتابه « كتاب الرد على شيطان الطاق » \_ على ماذكره « ابن النديم » في كتابه « الفهرست » صفحة • • • ٢ طبع مصر ... فكيف يقال بموافقته له .

<sup>(</sup>۱) هذا النص — المحصور بين المربعين — جميعه غير موجود في جميع أصول الكتاب التي بين أيدينا ، وإنما نقلناه بحروفه من كتاب » مقالات الاسلاميين » للامام « أبى الحسن الأشعرى » الجزء الثانى صفحة ٩٣ ؛ طبع « استانبول » تخريج « ريتر » ؛ لأن الأمانة العلمية في « التخريخ العلمي » : توجبه ، وروح « الدمهرستانى » في دقته العلمية وأسلوبه : تفرضه ، وسياق الكلام في عرض المذهب وربط أجرائه : يحتمه . ولعل نسخة « الشمهرستانى » نفسه التي كتبها بخطه والتي نرجو أن يتحفنا بها الغد : لا تخرج عن هذا . وفوق كل ذي علم عليم •

وذكر عن هشام بن سالم ومحمد بن النعان : أنهما أمسكا عن الكلام فى الله ؛ ورويا عمن يوجبان تصديقه : أنه سئل عن قول الله تعالى : , وأن إلى ربك المنتهى ، ؟ قال : , إذا بلغ الكلام إلى الله تعالى فأمسكوا ، فأمسكا عن القول فى الله ، والتفكر فيه حتى ما تا . . . هذا نقل الوراق .

ومن جملة الشيعة :

ى - اليونسية ك اليونسية ك زعم أن الملائكة ، تحمل العرش ، والعرش يحمل الرب تعالى ، إذ قد ورد في الحبر : أن الملائكة تئط أحياناً من وطأة عظمة الله تعمالي على العرش .

وهو من مشبهة الشيعة ؛ وقد صنف لمركتباً في ذلك .

يا — النصيرية والإسحاقية المستحق المناه على المناه السيعة ، ولهم جماعة مقالاتهم ، ويذبون عن أصحاب مقالاتهم ، وينهم خلاف في كيفية إطلاق اسم الإلهية على الآئمة من أهل البيت . قالوا : ظهور الروحاني بالجسد الجسماني أمر لا ينكره عاقل : أما في جانب الحير ، والتملور جبريل عليه السلام ببعض الاشخاص ، والتصور بصورة أعرابي ، والتمثل بصورة البشر. وأما في جانب الشر ، فكفهور الشيطان بصورة إنسان ، حتى يعمل الشر بصورته ، وظهور الجن بصورة بشرحتي يتكلم بلسانه . . . فكذلك نقول : إن الله تعالى ظهر بصورة أشخاص .

عليه وسلم : , أنا أحكم بالظاهر ، والله يتولى السرائر ، . وعن هذا : كان قتال المشركين إلى النبي صلى الله عليه وسلم ؛ وقتال المنافقين إلى على رضي الله عنه . وعن هذا : شبهه بعيسي بن مريم عليه السلام ؛ فقال صلى الله عليه وسلم : لولا أن يقول الناس فيك ما قالوا في عيسى بن مريم عليه السلام : لقلت فيك مقالاً . وربما أثبتوا له شركة في الرسالة ؛ إذ قال [النبي عليه السلام]: ﴿ فَيَكُمْ مِنْ يُقَاتِلُ على تأويله ؛ كا قاتلت على تنزيله ؛ ألا وهو خاصف النعل ، . فعلم التأويل ، وقتال المنافقين ، ومكالمة الجن ، وقلع باب خيبر لا بقوة جسدانية : من أدل الدليل على أن فيه جزءاً إلهياً ، وقوة ربانية . ويكون هو الذي ظهر الإله بصورته ، وخلق بيديه ، وأمر بلسانه ؛ وعن هذا قالوًا : كأن موجوداً قبل خلق السموات والأرض. قال : كمَّا أظلة على يمين والعرش،، فسبحنا ، فسبحت , الملائكة ، بتسبيحنا ، فتلك الظلال ؛ ونلك الصور التي تنيء عن الظلال : هي حقيقته ، وهي مشرّقة بنور الرب تعالى إشرّاقًا لا ينفصل عنها ؛ سواء كانت في هذا العالم ، أو في ذلك العسالم ﴿ وَعَنْ هَذَا لَهِ عَلَى مَ وَعَنْ هَذَا الْعَالَمُ مَ عَلَى ۗ ، رضي الله عنه : ﴿ أَنَا مِن أَحَمَدُ كَالْضُوءَ مِن الضُّوءَ ﴾ يعنى : لا فرق بين النورين ؛ إلا أن أحدهما

« فالنصيرية » : أميل إلى تقرير : الجزء الإلهي .

والإسحاقية ،: أميل إلى تقرير : الشركة في النبوة .

سابق، والثاني لاحق به تال له . قالوا : وهذا يدل على نوع من الشركة .

ولهم اختلافات كثيرة أخر : لا نذكرها .

\* # \*

وقد نجزت الفرق الإسلامية ، وما بقيت إلا فرقة « الساطنية » ؛ وقد أوردهم أسحاب التصانيف في كتب المقالات :

إما خارجة عن الفرق ، وإما داخلة فيها . وبالجمـــلة : هم قوم يخالفون

الائنتين والسبعين فرقة .

رجال الشيعة ومصنفوا كتبهم من المُحَدِّثِين } أبو خالد الواسطى ،

ومنصور بن الأسود ، وهارون بن سعد العجلي ... جارودية .

ووكيع بن الجراح ، ويحيى بن آدم ، وعبيد الله بن موسى ، وعلى بن صالح ، والفضل بن دكين ، وأبو حنيفة ... بترية .

وخرج محمد بن عجلان ؛ مع محمد الإمام .

وخرج: إبراهيم بن سعيد ، وعباد بن عوام ، ويزيد بن هارون ، والعلاء ابن راشد ، وهشيم بن بشير ، والعوام بن حوشب ، ومستلم بن سعيد ، مع إبراهيم الإمام .

ومن و الإمامية ، وسائر أصناف الشيعة : سالم بن أبي الجعد ، وسالم ابن أبي حفصة ، وسلمة بن كبيل ، وثور بن أبي فاختة ، وحبيب بن أبي ثابت ، وأبو المقدام ، وشعبة ، والاعش ، وجابر الجعنى ، وأبو عبد الله الجدلى ، وأبو السحاق السبيعي ، والمغيرة ، وطاووس ، والشعبي ، وعلقمة . وهبيرة ابن بريم ، وحبة العرنى ، والحارث الاعور .

ومن مؤلني كتبهم : هشام بن الحسكم ، وعلى بن منصور ، ويونس ابن عبد الرحمن ، والشكال ، والفضل بن شاذان ، والحسين بن إشكاب ، ومحمد بن عبد الرحمن ، وابن قبة ، وأبو سهل النوبختي ، وأحمد بن يحيي الراوندي . ومن المتأخرين : أبو جعفر الطوسي .

## ه - الإِسْمَاعِيلِيَّة

قد ذكرنا: أن الإسماعيلية امتازت عن الموسوية وعن الاثنى عشرية ؛ بإثبات الإمامة لإسماعيل بن جعفر ، وهو ابنه الأكبر المنصوص عليه فى بدء الأمر . قالوا : ولم يتزوج الصادق رضى الله عنه على أمه بواحدة من النساء ، ولا تسرى بجارية ؛ كسنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فى حق خديجة رضى الله عنها ، وكسنة على رضى الله عنه فى حق فاطمة رضى الله عنها .

وقد ذكر نا : اختلافاتهم في موته في حال حياة أبيه :

فنهم من قال : إنه مات ، وإنما فائدة النص عليه : انتقال الإمامة منه إلى أولاده خاصة ؛ كما نص موسى على هارون عليهما السلام ، ثم مات هارون في حال حياة أخيه . وإنما فائدة النص انتقال الإمامة منه إلى أولاده ؛ فإن النص لا يرجع قهقرى ، والقول بالبداء محال ، ولا ينص الإمام على واحد من أولاده إلا بعد السماع من آبائه ، والتعيين لا يجوز على الإبهام والجهالة .

ومنهم من قال: إنه لم يمت ، ولكنه أظهر موته تقية عليه حتى لا يقصد بالقتل ، ولهذا القول دلالات : منها أن محمداً كان صغيرا \_ وهو أخوه لأمه \_ مضى إلى السرير الذي كان إسماعيل نائماً عليه ، ورفع الملاءة ، فأبصره وقد فتح عينيه ، فعاد إلى أبيه مفزعاً ، وقال : عاش أخى عاش أخى . . قال والده : إن أولاد الرسول عليه السلام كذا تكون حالم في الآخرة . قالوا ومنها السبب في الإشهاد على موته وكتب المحضر عليه ، ولم نعهد ميتاً سجل على موته ؛ وعن هذا : لما رفع إلى المنصور : أن إسماعيل بن جعفر رئى بالبصرة ؛ وقد مرس على مقعد فدعا له ، فبرى عاذن الله تعالى : بعث المنصور إلى الصادق : أن إسماعيل بن جعفر في الأحياء ، وأنه رئى بالبصرة : أنفذ السجل إليه ، وعليه شهادة عامله بالمدينة .

قالوا: وبعد إسماعيل محمد بن إسماعيل السابع التام، وإنما تم دور السبعة به، ثم ابتدى منه « بالأثمة المستورين » الذين كانوا يسيرون في البلاد سراً ، ويظهرون الدعاة جهراً ،

قالوا: ولن تخلو الأرض قط من « إمام » حى قائم : إما ظاهر مكشوف ، وإما باطن مستور . فإذا كان الإمام ظاهر آ ؛ جاز أن يكون حجته مستور آ . وإذا كان الإمام عليه أن يكون حجته ودعاته ظاهرين .

وقالوا: إن : الأنمة تدور أحكامهم على «سبعة ، سبعة : كأيام الأسبوع ، والسموات السبع ، والكواكب السبعة ، و « النقباء ، تدور أحكامهم على « اثنى عشر » .

قالوا : وعن هـذا وقعت الشبهة للإمامية القطعية ؛ حيث قرروا عدد النقياء للأممة .

ثم بعد الآئمة المستورين كان ظهور المهدى بالله ، والقائم بأمر الله ، وأولادهم: نصاً بعد نص ، على إمام بعد إمام .

ومن مذهبهم : أن من مات ولم يعرف , إمام زمانه ، : ممات ميتة جاهلية . وكذلك من مات ولم يكن فى عنقه , بيعة إمام ، مات ميتة جاهلية .

ولهم دعوة فى كل زمان ، ومقالة جديدة بكل لسان . فتذكر مقالاتهم القديمة ؛ و نذكر بعدها دعوة صاحب الدعوة الجديدة .

وأشهر ألقابهم : الباطنية ، و إنما لزمهم هذا اللقب ؛ لحكهم بأن : لكل ظاهر ماطناً ؛ ولكل تنزيل تأويلاً .

ولهم ألقاب كثيرة \_ سوى هذه \_ على لسان قوم قوم : فبالعراق يسمون : الباطنية ، والقرامطة ، والمزدكية ، وبخراسان التعليمية ، والملحدة .

وهم يقولون : نحن إسماعيلية ؛ لآنا تميزنا عن فرق الشيعة بهذا الاسم ، وهذا الشخص .

ثم إن « الباطنية القديمة ، قد خلطوا كلامهم ببعض كلام الفلاسفة ، وصنفوا كتبهم على هذا المنهاج . فقالوا فى البارى تعالى : إنا لا نقول : هو موجود ، ولا لا موجود ، ولا عالم ، ولا جاهل ، ولا قادر ، ولا عاجز .

وكذلك فى جميع الصفات ؛ فإن الإثبات الحقيقي يقتضى شركة بينه و بين سائر الموجودات فى الجهة التى أطلقنا عليه ، وذلك تشبيه ؛ فلم يمكن الحكم بالإثبات

المطلق والننى المطلق ؛ بل هو : إله المتقابلين ، وحالق المتخاصمين ، والحاكم بين المتضادين . و نقلوا في هذا نصاً عن محمد بن على الباقر أنه قال : « لما وهب العلم للعالمين ؛ قيل : هو عالم ، ولما وهب القدرة للقادرين ؛ قيل : هو قادر ؛ فهو : عالم ، قادر ؛ بمعنى أنه وهب العلم ، والقدرة ؛ لا بمعنى أنه قام به العلم والقدرة ، أو وصف بالعلم والقدرة ، .

فقيل فيهم : إنهم نفاة الصفات حقيقة ، معطلة الذات عن جميع الصفات . قالوا : وكذلك نقول في القدم : إنه ليس بقديم ولا محدث ؛ بل القديم :

أمره، وكلمته، والمحدث: خلقه، وفطرته ...

أبدع بالأمر والعقل الأول، الذي هو تام بالفعل، ثم بتوسطه أبدع النفس التالى الذي هو غير تام. و نسبة النفس إلى العقل: إما نسبة النطفة إلى تمام الحلقة، والبيض إلى الطير ؛ وإما نسبة الولد إلى الوالد، والنتيجة إلى المنتج ؛ وإما نسبة الانتي إلى الذكر ، والزوج إلى الزوج . قالوا ، ولما اشتاقت و النفس ، إلى كال والعقل ، واحتاجت إلى حركة من التقفي إلى الكال ، واحتاجت الحركة إلى آلة الحركة ؛ فحدثت الافلاك السماوية ، وتحركت حركة دورية بتدبير النفس ؛ وحدثت الطبائع البسيطة بعدها ، وتحركت حركة استقامة بتدبير النفس أيضاً ؛ فتركبت المركبات : من المعادن ، والنبات ، والحيوان ، والإنسان ، والصلت النفوس الجزئية بالأبدان . وكان نوع الإنسان متميزاً عن سائر الموجودات بالاستعداد الحاص لفيض تلك الانوار ، وكان عالمه في مقابلة العالم كله .

وفى العالم العلوى: عقل ، ونفس كلى ؛ فوجب أن يكون فى هذا العالم: عقل مشخص هوكل ، وحكمه حكم الشخص الكامل البالغ ، ويسمونه: الناطق . . . وهو النبي ؛ ونفس مشخصة ، وهو كل أيضاً ، وحكمه: حكم الطفل الناقص المتوجه إلى الكال ، أو حكم النطفة المتوجهة إلى التمام ، أو حكم الآنثى المزدوجة بالذكر ؛ ويسمونه: الآساس . وهو « الوصى » .

قانوا: وكما تحركت الأفلاك والطبائع بتحريك النفس والعقل ؛ كذلك تحركت

النفوس والأشخاص بالشرائع بتحريك النبى ، والوصى ـ فى كل زمان ـ دائوآ على سبعة سبعة ، حتى ينتهى إلى الدور الأخير ، ويدخل زمان القيامة ، وترتفع التكاليف ، وتضمحل السنن والشرائع .

وإنما هذه الحركات الفلكية ، والسنن الشرعية ؛ لتبلغ النفس إلى حال كالها ؛ وكالها : بلوغها إلى درجة العقل ، وانحادها به ، ووصولها إلى مرتبته فعلا ؛ وذلك هو : القيامة الكبرى . فتنحل تراكيب الأفلاك والعناصر والمركبات ، وتنشق السهاء ، وتتنائر الكواكب ، وتبدل الأرض غير الأرض ، وتطوى السهاء كطيّ السجل للكتاب المرقوم ؛ وفيه يحاسب الخنق ، ويتميز الخير عن الشر ، والمطيع عن العاصى ، وتتصل جزئيات الحق بالنفس الكلى ، وجزئيات الباطل والمشيطان المبطل . فن وقت الحركة إلى وقت السكون : هو المبدأ ؛ ومن وقت السكون إلى ما لانها إله أله : هو المجال .

ثم قالوا : ما من فريضة بروسنة بروحكم من الاحكام الشرعية : .من بيبع ، وإجارة ، وهبة ، ونكاح ، وطلاق ، وجراح ، وقصاص ، ودية . . . إلا وله وزان من العالم : عدداً في مقابلة عدد ، وحكما في مطابقة حكم ، فإن الشرائع عوالم روحانية أمرية ، والعوالم شرائع جسانية خلقية . وكذلك التركيبات في الحروف والكلات : على وزان التركيبات في الصور والاجسام ، والحروف المفردة نسبتها إلى المركبات من الكلات : كالبسائط المجسردة إلى المركبات من الاجسام . ولحل حرف : وزان في العالم ، وطبيعة يخصها ، وتأثير من حيث تلك الخاصية في النفوس .

فعن هذا صارت « العلوم » المستفادة من الكلمات التعليمية غذاء للنفوس . كما صارت الأغذية المستفاده من الطبائع الحلقية غذاء للأبدان ؛ وقد قدر الله تعالى: أن يكون غذاء كل موجود بما خلق منه ؛ فعلى هذا الوزان صاروا إلى : ذكر أعداد الكلمات والآيات ، وأن التسمية مركبة من سبعة واثنى عشر ، وأن التهليل مركب من أربع كلمات في إحدى الشهادتين ، وثلاث كلمات في الشهادة الثانية ،

وسبع قطع فى الأولى ، وست فى الثانية ، واثنى عشر حرفا فى الأولى ، واثنى عشر حرفا فى الثانية . وكذلك فى كل آية أمكنهم استخراج ذلك مما لا يعمل العاقل فكرته فيه إلا و يعجز عن ذلك ؛ خوفاً من مقابلته بضده . وهذه و المقابلات ، كانت طريقة أسلافهم ؛ قد صنفوا فيها كتباً. ودعوا الناس إلى إمام فى كل زمان: يعرف موازنات هذه العلوم، ويهتدى إلى مدارج هذه الأوضاع والرسوم .

ثم إن أصحاب , الدعوة الجديدة ، تنكبوا هذه الطريقة ؛ حين أظهر الحسن بن محمد بن الصباح ، دعوته ، وقصر على الإلزامات كلمته ، واستظهر بالرجال ، وتحصن بالقلاع .

وكان بدء صعوده على , قلعة : ألموت ، (۱) في شهر شعبان سنة ثلاث وثمانين وأربعائة ، وذلك بعد أن هاجر إلى بلاد رامامة ، وتلقى منه كيفية الدعوى لابناء زمانه (۲) .

<sup>(</sup>١) أشهر قلعة حصينة من قلاع « طالقان » من تواخى قروين ، بناها أحد ملوك الديلم وسماها : « إله موت » أى : تعليم العقاب .

<sup>(</sup>۲) على هامش المخطوطة (۱) أقدم المخطوطات الأصول للكتاب «تعليقة » بخمط وإمضاء شيخ الإسلام « حسن العطار » الذي تولى مشيخة الأزهر من سنة ٢٠٢١ إلى سنة ٢٠٥٠ م. والذي اشتهر بالعلم والرحلات والتآليف ، وخطه جيد بجود أقرب ما يكون إلى الحيط الفارسي . ونص هذه التعليقة بحروفها بعد تصحيح التصحيف ونقط المهمل ما يأتى : « كانت هجرته إلى مصر وبها أحد الحلفاء « الفواطم » الذين نشروا هذه المقالات في أكتاف العالم وأطرافه ، وبثوا الدعاة في سائر الاتاليم حتى راسلوا يمين الدولة «مجود بن سبكتكين» ، ومنهم تفرعت «الدرزية» و «النصيرية» ، ولهم في ذاك قصص وأنباء مبسوطة في التواريخ ، وكانت شوكتهم قد اشتدت ، ودعوتهم طمت وعمت ، فقيض الله من وفقه من السلاطين لاطفائها وإخادها . ومن « الحسن ودعوتهم طمت وعمت ، فقيض الله من وفقه من السلاطين لاطفائها وإخادها . ومن « الحسن أن الصباح » انتشر جاعة كثيرون كانوا ينتالون الناس ، ويسمون « الفداوية » ، كانت تستخدمهم الملوك و يعمونهم الفتك عن يعجزون عن قتله . وأول من هدم دولتهم « هولاكو » قبل توجهه لحراب « بغداد » وقتل الحليفة ، وكان من العلماء المقيمين معهم في دولتهم « نصير الدين الطوسي » ، واجمع « بهولاكو » حينثذ ، وبتي عنده وعند أولاده من ملوك و التتار » في نعمة واسعة ، وكلة نافذة ، وعظمة زائدة ـ إلى أن مات . ه حسن العطار .

فعاد، ودعا الناس أول دعوة إلى تعيين: إمام، صادق، قائم في كل زمان؛ وتمييز ، الفرقة الناجية ، عن سائر الفرق بهذه النكتة وهي : أن لهم إماماً ، وليس لغيرهم إمام ، وإنما تعود خلاصة كلامه ، بعد ترديد القول فيه : عوداً على بدء \_ بالعربية ، والعجمية \_ إلى هذا الحرف .

ونحن ننقل ماكتبه بألعجمية إلى العربية . ولا معاب على الناقل ، والموفق من اتبع الحق ، واجتنب الباطل ، والله الموفق والمعين .

فنبدأ بالفصول الأربعة ، التي ابتدأ بها دعوته ؛ وكتها عجمية ، فعربتها : الأول : قال : للمفتى في معرفة الله تعالى أحد قولين : إما أن يقول : أعرف البارى تعالى بمجرد العقل والنظر ؛ من غير احتياج إلى تعليم معلم ؛ وإما أن يقول : لا طريق إلى المعرفة مع العقل والنظر إلا بتعليم معلم . قال : ومن أفتى بالأول ؛ فليس له الإنكار على عقل غيره و نظره ؛ فإنه متى أنكر ، فقد علم ، والإنكار تعليم ، ودليل على أن المنكر عليه محتاج إلى غيره . قال : والقسمان ضروريان ؛ لأن الإنسان إذا أفتى بفتوى ، أو قال قولا ، فإما أن يقول من فيره ، وكذلك إذا اعتقد عقداً : فإما أن يعتقده من نفسه ، أو من غيره ، وكذلك إذا اعتقد عقداً : فإما أن

هذا هو الفصل الأول ؛ وهو كسر على : أصحاب الرأى والعقل .

وذكرفى الفصل الثانى : أنه إذا ثبت الاحتياج إلى معلم ؛ أفيصلح كل معلم على الإطلاق ، أم لا بد من معلم صادق ؟ . قال : ومن قال : إنه يصلح كل معلم ، ماساغله الإنكار على معلم خصمه ، وإذا أنكر فقد سلم أنه لابدمن معلم صادق معتمد . قيل : وهذا كسر على : أصحاب الحديث .

وذكر فى الفصل الثالث: أنه إذا ثبت الاحتياج إلى معلم صادق؛ أفلا بد من معرفة المعلم أولا والظفر به ، ثم التعلم منه ؟ أم جاز التعلم من كل معلم ، من غير تعيين شخصه ، وتبيين صدقه ؟ والثانى رجوع إلى الأول . ومن لم يمكنه سلوك الطريق إلا بمقدم ورفيق ؛ فالرفيق ثم الطريق . وهو كسر على : الشيعة . وذكر في الفصل الرابع: أن الناس فرقتان ؛ فرقة قالت: نحن نحتاج في معرفة البارى تعالى إلى معلم صادق ، وبجب تعيينه وتشخيصه اولا ، ثم التعلم منه . وفرقة أخذت في كل علم من «معلم» ، وغير معلم . وقد تبين بالمقدمات السابقة : أن الحق مع الفرقة الأولى ، فرئيسهم يجب أن يكون رئيس المحقين ؛ وإذ تبين أن الباطل مع الفرقة الثانية ؛ فرؤساؤهم يجب أن يكونوا رؤساء المبطلين .

قال: وهذه الطريقة هي التي عرفنا بها , المحق , وبالحق , معرفة بحملة ، ثم نعرف بعد ذلك , الحق , وبالمحق , معرفة مفصلة ، حتى لايلزم دوران المسائل . وإنما عنى بالحق ههنا : والاحتياج ، ، وبالمحق : والمحتاج إليه ، . وقال : بالاحتياج عرفنا الإمام ، وبالإمام عرفنا مقادير الاحتياج ، كما بالجواز عرفنا الوجوب ، أي و واجب الوجود ، ، وبه عرفنا مقادير الجواز في الجائزات . قال : والطريق إلى التوحيد كذلك ، خذ القادة بالقذة .

ثم ذكر فصولا فى تقرير مذهبه : إما تميداً ، وإما كسراً على المذاهب ، وأكثرها : كسر ، وإلزام ، وأسَيِّدُلال بالاختلاف على البطلان ، وبالاتفاق على الحق .

منها فصل والحق والباطل : الصغير ، والكبير ، يذكر أن في العالم حقاً ، وباطلا . ثم يذكر أن علامة الحق هي الوحدة ، وعلامة الباطل هي الكثرة . وأن الوحدة مع التعليم ، والكثرة مع الرأى . والتعليم مع الجماعة ، والجماعة مع الإمام . والرأى مع الفرق المختلفة ، وهي مع رؤسائهم .

وجعل الحق والباطل ، والتشابه بينهما من وجه ، والتمايز بينهما من وجه ، والتضاد في الطرفين ، والترتب في أحد الطرفين . . . ميزاناً يزن به جميع ما يتكام فيه . قال : وإنما أنشأت هذا الميزان من كلمة الشهادة ، وتركيبها من النفي والإثبات ، أو النفي والاستثناء . قال : فما هو مستحق النفي باطل ، وما هو مستحق الإثبات حق . ووزن بذلك : الحير والشر ، والصدق والسكذب . . . وسائر المتضادات ، و نكته : أن يرجع في كل مقالة ، وكلمة ، إلى إثبات المعلم ، وأن التوحيد هو :

التوحيد والنبوة معا ؛ حتى يكون توحيداً ، وأن النبوة هى : النبوة والإمامة معا ؛ حتى تـكون نبوة . وهذا هو منتهـى كلامه .

وقد منع العوام عن الخوض فى العلوم ، وكذلك الخواص عن مطالعة الكتب المتقدمة ، إلا من عرف : كيفية الحال فى كل كتاب ، ودرجة الرجال فى كل علم .

ولم يتعد بأصحابه \_ في الإلهيات \_ عن قوله: إن إلهنا إله محمد. قال: وأنتم تقولون: إلهنا إله العقول؛ أي: ما هدى إليه عقل كل عاقل. فإن قيل لواحد منهم: ما تقول في الباري تعالى؟ وأنه هل هو: واحد؛ أم كثير؟ عالم؛ أم لا؟ قادر؛ أم لا؟ . . . . لم يجب إلا بهذا القدر: إن إلهي : إله محمد ، وهو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ، ليظير معلى الدين كله ، ولو كره المشركون ، ؛ والرسول هو الهادى إليه .

وكم قد ناظرت القوم على اللَّهُ مَنَاكُ اللَّهُ كَاللَّهُ وَمَنَّا فَلَمْ يَتَخَطُوا عَن قولهم : أُفتحتاج إليك؟ ، أو نسمع هذا منك؟ ، أو نتعلم عنك؟؟ .

وكم قد ساهلت القوم فى الاحتياج؛ وقلت: أين و المحتاج إليه، ؟ وأى شىء يقرر لى فى الإلهيات؟ وماذا يرسم لى فى المعقولات؟ . . . إذ المعلم لا يعنى لعينه وإنما يعنى بم ليعلم، وقد سددتم باب العلم، وفتحتم باب التسليم والتقليد؛ وليس يرضى عاقل بأن يعتقد مذهباً على غيربصيرة، وأن يسلك طريقا من غير بينة.

وإن كانت: مبادى. الكلام تحكيات ، وعواقبها تسليات ؛ و فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ؛ ثم لايجدوا فى أنفسهم حرجاً بما قضيت ، ويسلموا تسلما .

## الباب السابع : أهل الفروع

المختلفون :

في الاحكام الشرعية ، والمسائل الاجتهادية .

اعلم أن , أصول الاجتهاد , و , أركانه , أربعة : الكتاب ، والسنة ،
 والإجماع ، والقياس . وربما تعود إلى اثنين .

وإنما تلقوا صحة هذه الآركان ؛ وانحصارها : من إجماع الصحابة رضى الله عنهم ، وتلقوا أصل الاجتهاد والقياس وجوازه منهم أيضا ؛ فإن العلم قد حصل بالتواتر \_ أنهم إذا وقعت لهم حادثة شرعية ؛ من حلال ، أو حرام : فزعوا إلى الاجتهاد ، وابتدؤا بكتاب الله تعالى ؛ فإن وجدوا فيه نصاً أو ظاهراً : تمسكوا به ، وأجروا حكم الحادثة على مقتضاه ؛ وإن لم يحدوا فيه نصاً [أو] ظاهراً (١) : فزعوا إلى السنة ؛ فإن روى لهم في ذلك خبر أخذوا به ، ونزلوا على حكمه ؛ وإن لم يحدوا الحبر : فزعوا إلى الاجتهاد على فكانت أركان الاجتهاد عنده : اثنين ، أو ثلاثة ؛ ولنا بعده : أربعة ؛ إذ وجب علينا : الأخذ بمقتضى إجماعهم وانفاقهم ، والجرى على مناهج اجتهاده .

وربما كان إجماعهم على حادثة إجماعا اجتهاديا ، وربما كان إجماعا مطلقا لم يصرح فيه باجتهاد ، وعلى الوجهين جميعا : فالإجماع حجة شرعية ، لإجماعهم على التمسك بالإجماع . ونحن فعلم : أن الصحابة رضى الله عنهم ، الذين هم الأثمة

<sup>(</sup>۱) وقد زدنا «أو» المحصورة بين المربعين على الرغم من عدم وجودها في جميع الأصول التي بين أيدينا : تحقيقا للمعنى ، ومساوقة للتركيب ، وإرضاء لدقة الشهرستانى ، وطوعا لمراجعة فضيلة أستاذنا المحقق الطلعة الشيخ عيسى منون شيخ كلية أصول الدين وقت المراجعة ، وشيخ كلية الشريعة وقت الطبعة الأولى سنة ١٣٦٩ ه ، وقد تفضل مشكوراً بمراجعة هذا الباب الحاس فأهل الفروع معنا ، وشاركنا في تحقيق نصه ؛ باعتباره حجة في هذا الباب : «علم أصول الفقه » وقد نال عضوية جماعة كبار العلماء بالتأليف فيه ، والمراد بالنص هنا : الافظ الذي لا يحتاج إلى تأويل ؛ أو كان ظنى الدلالة ؛ أو كان قطعى الدلالة ؛ أو ما دل على معنى بدون أن يحتمل معنى آخر . . . ، وبالظاهر : الافظ الذي يحتاج إلى تأويل ؛ أو كان ظنى الدلالة ؛ أو يحتمل معنى آخر . . . ،

الراشدون : لا يجتمعون على ضلال ؛ وقد قال النبي صلى الله عليه وسلم : « لاتجتمع. أمتى على ضلالة ، .

ولكن الإجماع لا يخلو عن د نص ، خنى ، أو جلى : قد اختصه ؛ لأنا \_ على القطع \_ نعلم أن الصدر الأول لا يجمعون على أمر إلا عن تثبت ، وتوقيف ، فإما أن يكون ذلك النص فى نفس الحادثة التى اتفقوا على حكما ، من غير بيان ما يستند إليه حكما ، وإما أن يكون النص فى أن الإجماع حجة ، ومخالفة الإجماع بدعة .

وبالجملة : مستند الإجماع , نص ، : خنى ، أو جلى : لا محالة ؛ وإلا فيؤدى إلى إثبات , الاحكام المرسلة ، ؛ ومستند الاجتهاد والقياس هو : الإجماع ؛ وهو أيضاً مستند إلى , نص ، مخصوص فى جواز الاجتهاد . فرجعت الاصول الاربعة فى الحقيقة إلى اثنين ، وربما ترجع إلى واحد ؛ وهو قول الله تعالى .

وبالجلة: نعلم \_ قطعاً ويقيناً \_ أن الحوادث والوقائع في العبادات والتصرفات: مما لا يقبل الحصر والعد؛ وتعلم ي قطعا أبضاً \_ أنه لم يرد في كل حادثة نص، ولا يتصور ذلك أيضا ، والنصوص إذا كانت متناهية ، والوقائع غير متناهية ؛ وما لا يتناهى لا يضبطه ما يتناهى . . . علم قطعا : أن الاجتهاد والقياس واجب الاعتباد ، حتى يكون بصدد كل حادثة اجتهاد .

ثم لا يجوز أن يكون الاجتهاد مرسلا: خارجا عن ضبئه الشرع؛ فإن القياس المرسل شرع آخر ، وإثبات حكم من غير مستند وضع آخر ، والشارع هو الواضع للاحكام ، فيجب على المجتهد أن لا يعدل في اجتهاده عن هذه الأركان .

وشرائط الاجتهاد خمسة:

معرفة قدر صالح من اللغة ؛ بحيث يمكنه فهم لغات العرب ؛ والتمييز بين الالفاظ الوضعية والاستعارية ، والنص والظاهر ، والعام والحاص ، والمطلق والمقيد ، والمجمل والمفصل ، وفوى الحطاب ، ومفهوم الكلام ، وما يدل على مفهومه بالمطابقة ، وما يدل بالتضمن ، وما يدل بالاستتباع ؛ فإن هذه المعرفة

كالآلة التي بها يحصل الشيء ؛ ومن لم يحكم الآلة والأداة لم يصل إلى تمام الصنعة .

ثم : معرفة تفسير القرآن ؛ خصوصا ما يتعلق بالأحكام ، وما ورد من الأخبار في معانى الآيات ، وما رئى من الصحابة المعتبرين : كيف سلكوا مناهما ؟ ، وأى معنى فهموا من مدارجها ؟ ، ولو جهل تفسير سائر الآيات التى تتعلق بالمواعظ والقصص قيل : لم يضره ذلك فى الاجتهاد ؛ فإن من الصحابة من كان لايدرى تلك المواعظ، ولم يتعلم بعد جميع القرآن، وكان من أهل الاجتهاد . ثم : معرفة الاخبار : بمتونها ، وأسانيدها ، والإحاطة بأحوال ، النقلة ، و ، الرواة ، : عدولها ، وثقاتها ، ومطعونها ، ومردودها ، والإحاطة بالوقائع الخاصة فها ، وما هو عام ورد فى حادثة خاصة ، وما هو خاص عم فى الكل حكمه . ثم الفرق بين : الواجب ، والندب والإباحة ، والحظر ، والكراهة ، حتى لا يشذ عنه وجه من هذه الوجوه ، ولا يخلط عليه باب بباب .

ثم : معرفة مواقع إجماع الصحابة ، والتابعين ، وتابع التابعين من السلف الصالحين ، حتى لا يقع اجتهاده في مخالفة الإجماع .

ثم: التهدى إلى مواضع الآقيسة ، وكيفية النظر والتردد فيها : من طلب أصل أولا ، ثم طلب معنى مخيل يستنبط منه ؛ فيعلن الحدكم عليه ، أو شبه يغلب على الظن ، فيلحق الحكم به .

فهذه : خمس شرائط ، لابد من مراعاتها ؛ حتى يكون المجتهد مجتهداً واجب الاتباع والتقليد في حتى العامى ، وإلا ؛ فكل حكم لم يستند إلى قياس واجتهاد مثل ما ذكرنا ؛ فهو مرسل مهمل .

قالوا: فإذا حصل المجتهد هذه المعارف: ساغ له الاجتهاد، ويكون الحكم الذى أدى إليه اجتهاده سائغا فى الشرع، ووجب على العامى تقليده، والآخذ بفتواه. وقد استفاض الحبر عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه لما بعث معاذاً. إلى اليمن، قال: يا معاذ! بم تحكم؟ قال: بكتاب الله، قال: فإن لم تجد؟، قال: فبسنة رسول الله، قال فإن لم تجد؟، قال: فبسنة رسول الله، قال فإن لم تجد؟، قال: أجتهد برأ يى ؛ فقال النبي

صلى الله عليه وسلم: الحمد لله الذي وفق ورسول رسوله ، لما يرضاه . وقد روى عن أمير المؤمنين على بن أبي طالب رضى الله عنه أنه قال : و لما بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم قاضياً إلى اليمن ، قلت : ويا رسول الله ! كيف أقضى بين الناس وأنا حدث السن ، فضرب رسول الله صلى الله عليه وسلم بيده على صدرى ، وقال : اللهم اهد قلبه ، وثبت لسانه ، فما شككت بعد ذلك في قضاء بين اثنين ، .

## ١ ــ أحكام المجتهدين: في الأصول والفروع

ثم اختلف وأهل الأصول ، في تصويب المجتهدين في والأصول، وو الفروع ، . فعامة وأهل الأصول ، على أن الناظر في و المسائل الاصولية ، والاحكام العقلية اليقينية القطعية : يجب أن يكون معين الإصابة ، فالمصيب فيها واحد بعينه ولا يجوز أن يختلف المختلفان في ورحكم عقلي ، بي حقيقة الاختلاف : بالني والإثبات ، على وشرط التقابل ، المذكور ، بحيث ينني أحدهما ما يثبته الآخر بعينه ، من الوجه الذي يثبته ، في الوقت الذي يثبته ـ إلا وأن يقتسها : الصدق والكذب ، والحق والباطل ، سواء كان الاختلاف : بين أهل الأصول في الإسلام ، أو بين أهل الإسلام وبين أهل الملل والنحل الخارجة عن الإسلام ، في الإن المختلف فيه : لا يحتمل نوارد الصدق والكذب ، والصواب والخطأ عليه في حالة واحدة . وهو مثل قول أحد المخبرين : وزيد ، في هذه الدار . ولا يكون في الدار .

لعمرى! قد يختلف المختلفان \_ فى حكم عقلى \_ فى مسألة ، ويكون ، محل. الاختلاف ، مشتركا ، وشرط نقابل القضيتين نافذاً ، فحينتذ يمكن أن يصوب

المتنازعان ؛ ويرتفع النزاع بينهما برفع الاشتراك ، أو يعود النزاع إلى أحد الطرفين (١) :

مثال ذلك: المختلفان في مسألة والكلام، السا يتواردان على معنى واحد بالنفي والإثبات؛ فإن الذي قال: هو مخلوق، أراد به: أن والكلام، هو الحروف والاصوات في اللسان ، والرقوم والكلات في الكتابة ؛ قال: وهذا مخلوق. والذي قال: ليس بمخلوق ، لم يرد به الحروف والرقوم ، وإنما أراد به معنى آخر ؛ فلم يتواردا بالتنازع - في الحلق - على معنى واحد .

وكذلك في مسألة و الرؤية ، ، فإن النافي قال : و الرؤية ، إنما هي : اتصال شعاع بالمرثى ، وهو لا يجوز في حق البارى تعالى . والمثبت قال : الرؤية : إدراك أو علم مخصوص ، ويجوز تعلقه بالبارى تعالى . فلم يتوارد و النفى ، و و و الإثبات على معنى واحد ، إلا إذا رجع الكلام إلى إثبات حقيقة و الرؤية ، فيتفقان أولا على أنها ما هى ؟ ، ثم يتكلان : نفيا ، وإثباتا .

وكذلك في مسألة ، الكلام ، يرجعان إلى إثبات ، ماهية الكلام، ، ثم يتكلمان: نفياً ، وإثباتا ، وإلا فيمكن أن تصدق القضيتان

وقد صار , أبو الحسن العنبرى , إلى أن كل , مجتهد , ناظر فى , الأصول ، مصيب , لانه أدى ما كلف به من المبالغة فى تسديد النظر فى المنظور فيه ، وإن كان متعيناً , نفياً ، وإثباتا , إلا أنه أصاب من وجه . وإنما ذكر هذا فى الإسلاميين

<sup>(</sup>١) وكأنى « بالشهرستانى » يعتب على « عامة أهل الأصول » : إطلاقهم هذه القاعدة ، وإهالهم النصأيضاً ، على أنه يشترط أن يكون محل الاختلاف غير مشترك لفظاً ومعنى أيضاً » بحل لا بد من أن يكون محدداً تحديداً دقيقاً وواضحا للطرفين ومتفقاً عليه منهما ، من حيث «المفهوم»، ومن حيث «المفهوم»، ومن حيث «الماصدق» كذلك ، لأنه يمكن أن يصوب المتنازعان – في حكم عقلى – مع نفاذ شرط تقابل القضيتين بالنني والإثبات – ليصل إلى درجة النناقض – إذا كان محل الاختلاف مشتركا ؛ بل ويقرر أيضاً : أن رفع الاشتراك يرفع النزاع ، كما في « مسألة الكلام » ، أو يرجع النزاع إلى أحد الطرفين فقط ، إذا كان مخطئاً في تحصيل « محل النزاع » المعنى الذي يقصده ؛ كأن يقال له مثلا : حقيقة « الرؤية » التي تنازع فيها ليست كما ترى ، والله أعلم .

من والفرق، ، وأما الخارجون عن الملة ؛ فقد تقررت والنصوص، و و الإجماع، على : كفرهم ، وخطئهم . وكان سياق مذهبه يقتضى تصويب كل مجتهد على الإطلاق ، إلا أن والنصوص، و و الإجماع، صدته عن تصويب كل ناظر ، وتصديق كل قائل .

والاصوليين: خلاف في تكفير, أهل الأهواء، مع قطعهم بأن المصيب واحد بعينه ، لأن التكفير: حكم شرعى ، والتصويب: حكم عقلى ، فن مبالغ متعصب لمذهبه : كفر وضلل مخالفه ، ومن متساهل متألف : لم يكفر . ومن كفر: قرن كل مذهب ومقالة بمقالة واحد من أهل الأهواء والملل ، كتقرين القدرية بالمجوس ، وتقرين المشهة بالهود ، وتقرين الرافضة بالنصارى ، وأجرى حكم هؤلاء فهم : من , المناكمة في ، و , أكل الذبيحة ، .

ومن تساهل ، ولم يكفر : قضى بالتصليل ، وحكم بأنهم هلـكى فى الآخرة . واختلفوا فى , اللعن ، على حسب إختلافهم فى التـكفير والتصليل .

وكذلك من خرج على الإمام الحق بغياً، وعدواناً ، فإن كان صدر خروجه : عن تأول واجتهاد ، سمى : باغياً : مخطئاً . ثم ، البغى ، : هل يوجب ، اللعن ، ؟ ، فعندأهل السنة : إذا لم يخرج ، بالبغى ، عن الإيمان ، لم يستوجب ، اللعن ، ، وعند المعتزلة : يستحق اللعن بحكم فسقه ، والفاسق خارج عن الإيمان . . . وإن كان صدر خروجه عن : البغى ، والحسد ، والمروق عن الدين فإجماع وإن كان صدر خروجه عن : البغى ، والحسد ، والمروق عن الدين فإجماع المسلمين ، استحق : اللعن باللسان ، والقتل بالسيف والسنان .

\* \* \*

وأما المجتهدون في الفروع ؛ فاختلفوا في الاحكام الشرعية : من الحلال والحرام ، ومواقع الاختلاف مظان غلبات الظنون ، بحيث يمكن تصويب كل مجتهد فيها . وإنما يبنى ذلك على أصل ، وهو أنا نبحث هل لله تعالى حكم في كل حادثة أم لا ؟ . فن ، الاصوليين ، من صار إلى أن لا حكم لله تعالى في الوقائع المجتهد فيها حكما بعينه ـ قبل ، الاجتهاد ، ن من جواز ، وحظر ، وحلال ، وحرام ،

وإنما حكه تعالى : ما أدى إليه اجتهاد المجتهد ؛ وأن هذا , الحكم ، منوط بهذا السبب ، فا لم يوجد السبب لم يثبت الحكم ، خصوصاً على مذهب من قال : إن , الجواز ، و , الحظر ، لا يرجعان إلى صفات فى الذات ، وإنما هى راجعة إلى أقوال , الشارع ، : افعل ، لا تفعل . وعلى هذا المذهب : كل , مجتهد ، مصيب فى , الحكم ، .

ومن والاصوليين من صار إلى أن لله تعالى فى كل حادثة وحكماً ، بعينه ؛ قبل والاجتهاد ، : من جواز ، وحظر ؛ بل وفى كل حركة يتحرك بها الإنسان حكم تكليف ؛ من : وتحليل ، ، و وتحريم ، ، وإنما يرتاده المجتهد بالطلب والاجتهاد ، إذ الطلب لابد له من مطلوب ، والاجتهاد يجب أن يكون من شيء الله شيء ، فالطلب المرسل لا يعقل ، ولهذا يتردد المجتهد بين النصوص والظواهر والعمومات ، وبين المسائل المجمع عليها ، فطلب الوابطة المعنوية ، أو التقريب من حيث الاحكام والصور ؛ حتى يثبت في والمجتهد فيه ، مثل ما يلفيه في والمتفق عليه ، ونو لم يكن له مطلوب معين ؛ كيف يصح منه الطلب على هذا الوجه ؟ . فعلى هذا المذهب : والمحد من المجتهدين فى الحكم المطلوب ؛ وإن كان فعلى هذا المنجه ؛ وإن كان

ثم: هل يتعين المصيب ، أم لا؟ فأكثرهم على أنه لا يتعين ؛ فالمصيب واحد لا بعينه . ومن و الاصوليين ، من فصل الامر فيه ؛ فقال : ينظر فى المجتهد فيه : فإن كانت مخالفة و النص ، ظاهرة فى واحد من المجتهدين ؛ فهو المخطى و بعينه ، خطأ لا يبلغ تضليلا ، والمتمسك و بالحبر ، الصحيح و و النص ، الظاهر مصيب بعينه . وإن لم تكن مخالفة و النص ، ظاهرة : فلم يكن مخطئاً بعينه ؛ بل كل واحد منهما مصيب فى واجتهاده ، وأحدهما مصيب فى والحكم ، لا بعينه .

هذه جملة كافية فى أحكام المجتهدين فى نوعى : الأصول ، والفروع . والمسألة مشكلة ، والقضية معضلة .

## ٧ ــ حكم الاجتهاد والتقليد ، والمجتهد والمقلد

ثم الاجتهاد من فروض الكفايات ، لا من فروض الاعيان : إذا اشتغل بتحصيله واحد : سقط الفرض عن الجميع ، وإن قصر فيه أهل عصر : عصوا بتركه ، وأشرفوا على خطر عظيم ؛ فإن الاحكام الشرعية الاجتهادية ، إذا كانت مترتبة على الاجتهاد ، ترتب المسبب على السبب ، ولم يوجد السبب : كانت الاحكام عاطلة ، والآراء كلما فائلة . فلا بد إذاً من مجتهد .

وإذا اجتهد المجتهدان. وأدى اجتهاد كل واحد منهما إلى خلاف ما أدى إليه اجتهاد الآخر ، فلا يجوز لاحدهما تقليد الآخر . وكذلك إذا اجتهد مجتهد واحد في حادثة ، وأدى اجتهاده إلى جواز أو حظر ، ثم حدثت تلك الحادثة بعينها ، في حادثة ، وأدى اجتهاده إلى جواز أن يأخذ باجتهاده الأول ، إذ يجوز أن يبدو له في الاجتهاد الأول . إذ يجوز أن يبدو له في الاجتهاد الأول .

وأما العامى ؛ فيجب عليه تقليد المجتهد ، وإنما مذهبه فيا يسأله : مذهب من يسأله عنه . هذا هو الاصل ؛ إلا أن علماء الفريقين : لم يجوزوا أن بأخذ العامى الحنى الحنى الخنى إلا بمذهب ألبي حنيفة ، والعامى الشافعى إلا بمذهب الشافعى ؛ لأن الحكم بأن لا مذهب للعامى ، وأن مذهبه مذهب المذى : يؤدى إلى خلط ، وخبط ، فلهذا لم يجوزوا ذلك . وإذا كان مجتهدان فى بلد : اجتهد العامى فهما ، حتى يختار الافضل والاورع ، ويأخذ بفتواه . وإذا أفتى المفتى على مذهبه ، وحكم به قاض من القضاة \_ على مقتضى فتواه \_ ثبت الحكم على المذاهب كلها ؛ وكان القضاء إذا من القضاة \_ على مقتصى فتواه \_ ثبت الحكم على المذاهب كلها ؛ وكان القضاء إذا شمر بالفتوى ألزم الحكم ؛ كالقبض \_ مثلا \_ إذا اتصل بالعقد . ثم العامى بأى شيء يعرف أن المجتهد قد وصل إلى حد الاجتهاد ؟ وكذلك المجتهد نفسه متى يعرف أنه قد استكمل شرائط الاجتهاد ؟ . . . ففيه نظ .

4 4 4

ومن أصحاب الظاهر ؛ مثل : داود الأصفهاني ، وغيره : من لم يجوز القياس

والاجتهاد في الاحكام ، وقال : الاصول هى : الكتاب ، والسنة ، والإجماع فقط ، ومنع أن يكون القياس أصلا من الاصول ، وقال : إن أول من قاس إبليس ، وظن أن القياس أمر خارج عن مضمون الكتاب والسنة . ولم يدر أنه : طلب حكم الشرع ، من مناهج الشرع ، ولم تنضبط قط شريعة من الشرائع إلا باقتران الاجتهاد بها ، لأن من ضرورة الانتشار في العالم : الحكم بأن الاجتهاد معتبر . وقد رأينا الصحابة رضى الله عنهم : كيف اجتهدوا ، وكم قاسوا ، خصوصاً في مسائل المواريث : من توريث الإخوة مع الجد ، وكيفية توريث الكلالة ، وذلك مما لا يخني على المتدبر لاحوالهم .

## ٣\_ أصناف للجتهدين

تم المجتهدون من أثمة الأمة : محصورون في صنفين ؛ لا يعدوان إلى ثالث :

#### أصحاب الحديث، وأصحاب الرأى

أصحاب الحديث (محد بن إدريس الشافعي، وأصحاب مالك بن أنس، وأصحاب أصحاب الحديث (محد بن إدريس الشافعي، وأصحاب سفيان الثوري، وأصحاب أحد بن حنبل، وأصحاب داود بن على بن محمد الاصفهائي. وإنما سموا: أصحاب الحديث، لأن عنايتهم: بتحصيل الاحاديث، ونقل الأخبار، وبناء الاحكام على النصوص؛ ولا يرجعون إلى القياس \_ الجلي والحني \_ ما وجدوا: خبرا، أو أثراً، وقد قال الشافعي: إذا وجدتم لى مذهباً، ووجدتم خبراً على خلاف مذهبي، فاعلوا أن مذهبي: ذلك الحبر. ومن أصحابه: أبو إبراهيم إسماعيل مذهبي، فاعلوا أن مذهبي ، والربيع بن سلمان الجيزي، وحرملة بن يحيى النجيبي، والربيع المن يعقوب البويطي، والحسن بن محمد بن الصباح ابن سلمان المرادي، وأبو يعقوب البويطي، والحسن بن محمد بن الصباح ابن سلمان المرادي، وأبو يعقوب البويطي، والحسن بن محمد بن الصباح

الزعفرانى ، ومحمد بن عبد الله بن عبد الحكم المصرى ، وأبو ثور إبراهيم بن خالد الكلى . وهم لا يزيدون على اجتهاده اجتهاداً ، بل يتصرفون فيما نقل عنه : توجهاً ؛ واستنباطاً ، ويصدرون عن رأيه جملة ؛ فلا يخالفونه البتة .

أصحاب الرأى وهم: أهل العراق؛ هم: أصحاب أبى حنيفة النعان بن ثابت. ومن أصحاب : محمد بن الحسن ، وأبو يوسف يعقوب ابن إبراهيم بن محمد القاضى ، وزفر بن الهذيل ، والحسن بن زياد اللؤلؤى ، وابن سماعة ، وعافية القاضى ، وأبو مطيع البلخى ، وبشر المريسى ... وإنما سموا : أصحاب الرأى ؛ لأن أكثر عنايتهم : بتحصيل وجه القياس ، والمعنى المستنبط من الأحكام ، وبناء الحوادث عليها ، وربما يقدمون القياس الجلى على آحاد الأخبار . وقد قال أبو حنيفة : علمنا هذا رأى ، وهو أحسن ما قدر نا عليه ، فن قدر على غير ذلك فله ما رأى ، ولنا عاراينا .

وهؤلاء ربما يزيدون على العِنهادة الجنهادة ، ويخالفونه في الحكم الاجتهادي . والمسائل التي خالفوه فها : معروفة .

تَفْرِقَةً وَتَذَكَرَةً ﴿ فَهَا تَصَانِيفَ، وَعَلَيْهَا مِنَاظُرَاتَ ... ؛ وقد بلغت النهاية في مناهج الظنون ؛ حتى كأنهم قد أشرفوا على القطع واليقين . وليس يلزم من ذلك : تكفير ، ولا تضليل ؛ بلكل مجتهد مصيب كا ذكرنا قبل هذا .

# الجزء الثاني: أهل الكتاب

الخارجون عن الملة الحنيفية ، والشريعة الإسلامية ؛ بمن يقول : المتريعة وأحكام ، وحدود وأعلام .

وهم قد انقسموا :

إلى من له , كتاب ، محقق ؛ مثل : التوراة ، والإنجيل ؛ وعن هذا يخاطبهم , التغزيل ، بأهل الكتاب .

وإلى من له يه شهة كتاب ، مثل: المجوس ، والمانوية ؛ فإن والصحف ، التى أنزلت على إبراهيم عليه السلام قد رفعت إلى الساء ، لأحداث أحدثها و المجوس ، ولهذا : يجوز عقد والعهد ، و و و الذمام ، معهم ، وينجى بهم نحو البهود والنصارى ؛ إذهم : من أهل الكتاب ، ولكن لا يجوز مناكحتهم ، ولا أكل ذبائحهم ، فإن الكتاب قد رفع عنهم .

فنحن: نقدم ذكر , أهل الكتاب من التقديم بالكتاب .

و نؤخر ذكر من له , شهة كتأب , ``

الفرقتان المتقابلتان قبل الكتاب، والأميون ( المبعث، هم: وأهل الكتاب، والأميون ) والأميون ، والأميون ، والأميون ، والأمي : من لا يعرف الكتابة .

وكانت الهود والنصارى بالمدينة ؛ والأميون بمكة .

وأهل الكتاب: كإنوا ينصرون دين الأسباط،ويذهبون مذهب بنى إسرائيل؛ والاميون: كأنوا ينصرون دين القبائل، ويذهبون مذهب بنى إسماعيل.

ولما انشعب النور الوارد من آدم عليه السلام ، إلى إبراهيم عليه السلام ، ثم الصادر عنه إلى شعبتين : شعبة في « بنى إسرائيل »، وشعبة في « بنى إسماعيل » وكان النور المنحدر منه إلى بنى إسرائيل ظاهراً ، والنصور المنحدر منه إلى بنى إسرائيل ظاهراً ، والنصور المنحدر منه إلى بنى إسرائيل طاهراً ، والنصور المنحدر منه إلى بنى إسماعيل محفياً . . . كان يستدل على النور الظاهر بظهور الأشخاص .

وإظهار النبوة فى شخص شخص ؛ ويستدل على النور المخنى بإبانة المناسك والعلامات وستر الحال فى الأشخاص .

. وقبلة الفرقة الأولى: بيت المقدس، وقبلة الفرقة الثانية: بيت الله الحرام؛ الذى وضع للناس بمكة مباركا وهدى للعالمين. وشريعة الأولى: ظواهر الاحكام، وشريعة الثانية: رعاية المشاعر الحرام. وخصاء الفريق الأول: الكافرون؛ مثل فرعون، وهامان، وخصاء الفريق الثانى: المشركون؛ مثل عبدة الاصنام والأوثان. فتقابل الفريقان؛ وصح التقسيم بهذين التقابلين.

ح اليَهودُ والنَّصَارَى { وها تان الامتان : من كبار أمم أهل الكتاب . ح اليَهودُ والنَّصَارَى { والامة اليهودية أكبر ؛ لان الشريعة كانت لموسى عليه السلام ، وجميع بنى إسرائيل كانوا متعبدين بذلك ، مكلفين بالنزام أحكام التوراة .

والإنجيل النازل على المسيخ عليه السلام الدينضمن أحكاماً ، ولا يستبطن حلالا ولا حراما ، ولكنه : رموز ، وأمثال، ومواعظ ، ومزاجر ، وماسواها من الشرائع والاحكام فحالة على التوراة ، كما سنبين ، فكانت اليهود لهذه القضية لم ينقادوا لعيسى بن مريم عليه السلام ، وادعوا عليه :أنه كان مأمورا بمتابعة موسى عليه السلام، وموافقة التوراة ، فغير ، وبدل ، وعدوا عليه تلك التغييرات: منها : تغيير السبت إلى الاحد ، ومنها : تغيير أكل لحم الخنزير ، وكان حراماً في التوراة ، ومنها : الحتان ، والغسل . . . وغير ذلك .

والمسلمون قد بينوا أن الأمتين: قد بدلوا ، وحرفوا ، وإلا فعيسى عليه السلام كان مقرراً لما جاء به موسى عليه السلام ؛ وكلاهما مبشران بمقدم نبينا محمد نبي الرحمة صلوات الله عليهم أجمعين ، وقد أمرهم أتمتهم وأنبياؤهم وكتابهم بذلك . وإنما بني أسلافهم الحصون والقلاع بقرب المدينة ، لنصرة رسول الله صلى الله عليه وسلم نبي آخر الزمان ، فأمروهم بمهاجرة أوطانهم بالشام إلى تلك

القلاع والبقاع ؛ حتى إذا ظهر ، وأعلن الحق ، بفاران ، ، وهاجر إلى دار هجرته يثرب : هجروه ، وتركوا نصره ؛ وذلك قوله تعالى : ، وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا ، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به ، فلعنة الله على الكافرين ، ·

وإنما الحلاف بين اليهود والنصارى ماكان يرتفع إلا بحكه ؛ إذ كانت اليهود تقول : « ليست النصارى على شيء » ، وكانت « النصارى » نقول : « ليست اليهود على شيء وهم يتلون الكتاب » ، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يقول لهم : « لستم على شيء حتى تقيموا التوراة والإنجيل » ، وماكان يمكنهم إقامتها إلا بإقامة القرآن الحكيم ؛ وبحكم نبي الرحمة رسول آخر الزمان ؛ فلما أبوا ذلك ، وكفروا بآيات الله . . . « ضربت عليهم الذلة والمسكنة وباءوا بغضب من الله ؛ فلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله » . . . الآية .

مرز تقیمات کاچیز ارصی است دی

#### ألباب الأول: اليهود خاصة

الرجل: أى رجع وتاب؛ وإنما لزمهم هذا الإسم؛ لقول موسى عليه السلام: , إنا هدنا إليك، أى رجعنا وتضرعنا.

وهم: أمة موسى عليه السلام ، وكتابهم التوراة ، وهو أول كتاب نزل من السهاء ؛ أعنى : أن ما كان ينزل على إبراهيم وغيره من الآنبياء عليهم السلام ؛ ما كان يسمى كتاباً ، بل صحفا ؛ وقد ورد فى الخبر عن النبى صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : , إن الله تعالى خلق آدم بيده ، وخلق جنة عدن بيده ، وكتب التوراة بيده » ؛ فأ ثبت لها اختصاصاً آخر سوى سائر الكتب . وقد اشتمل ذلك على بده ، أسفار » : فيذكر مبتدأ الحلق فى السفر الأول » ؛ ثم يذكر : الاحكام ، والحدود ، والاحوال ، والقصص ، والمواعظ ، والاذكار ... فى سفر سفر ... وأنزل عليه أيضاً الألواح ، على شبه مختصر ما فى ، التوراة » ؛ تشتمل وأنزل عليه أيضاً الألواح ، على شبه مختصر ما فى ، التوراة » ؛ تشتمل على الاقسام العلية والعملية ، قال الله تعالى : ، وكتبنا له فى الألواح من كل شىء موعظة » : إشارة إلى تمام القسم العلمى ، ، وتفصيلا لكل شىء ، : إشارة إلى تمام القسم العلمى .

قالوا: وكان موسى عليه السلام قد أفضى بأسرار التوراة والألواح إلى يوشع ابن نون: وصيه ، وفتاه ، و « القائم بالامر » من بعده ؛ ليفضى بها إلى أولاد هارون ، لأن الامركان مشتركا بينه و بين أخيه هارون عليهما السلام ؛ إذ قال تعالى حكاية عن موسى عليه السلام فى دعائه حين أوحى إليه أولا: « وأشركه فى أمرى ، ، وكان هو الوصى . فلما مات هارون فى حال حياة موسى : انتقلت الوصية إلى يوشع بن نون و ديعة ؛ ليوصلها إلى « شبير ، و « شبر » : ابنى هارون قراراً ، وذلك أن الوصية والإمامة : بعضها مستقر ، و بعضها مستودع .

و « اليهود » تدعى أن الشريعة لا تكون إلا واحدة ، وهى ابتدأت بموسى عليه السلام وتمت به ، فلم تكن قبله شريعة ، إلا حدود عقلية ، وأحكام مصلحية. ولم يجيزوا النسخ أصلا ، قالوا : فلا يكون بعده . شريعة ، أصلا ، لأن النلمخ في الاوامر . بداء ، ولا يجوز البداء على الله تعالى .

ومسائلهم تدور على : جواز النسخ ومنعه ، وعلى التشبيه ونفيه ، والقول بالقدر ؛ والجبر ، وتجويز الرجعة ؛ واستحالتها .

أما النسخ ؛ فكما ذكرنا .

وأما . التشبيه ، ؛ فلانهم وجدوا النوراة ملئت من المتشابهات ؛ مثل : الصورة ، والمشافهة ، والتكليم جهرا ، والنزول على طورسينا انتقالا ، والاستواء على العرش استقرارا ، وجواز الرؤية فوقاً . . . وغير ذلك .

وأما القول. بالقدر ، ؛ فهم مختلفون فيه حسب اختلاف الفريقين في الإسلام ؛ فالربا نيون منهم ؛ كالمعتزلة فينا ، والقراءون ، كالمجبرة والمشهة .

وأما جواز الرجعة : فإنما وقع له من أفرين : أحدهما حديث وعزير، عليه السلام ، إذ أماته الله مائة عام ثم بعثه ، والثانى حديث هارون عليه السلام ، إذ مات في التيه ، وقد نسبوا موسى إلى قتله بألواحه قالوا : حسده ، لأن المهود كانوا أميل إليه منهم إلى موسى . واختلفوا في حال موته : فمنهم من قال : إنه مات ، وسيرجع : ومنهم من قال : غاب ، وسيرجع .

واعلم أن التوراة قد اشتملت ـ بأسرها ـ على دلالات وآيات تدل على كون شريعة نبينا المصطفى عليه السلام : حقا ، وكون صاحب الشريعة صادقاً ؛ بله ما حرفوه وغيروه وبدلوه : إما تحريفاً من حيث : الكتابة ، والصورة . وإما نحريفاً من حيث : الكتابة ، والصورة .

وأظهرها: ذكر إبراهيم عليه السلام وابنه إسماعيل، ودعاؤه في حقه وفي حق ذريته، وإجابة الرب تعالى إياه: أنى باركت على إسماعيل وأولاده، وجعلت فيهم الخير كله، وسأظهرهم على الأمم كلها، وسأ بعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياتى. واليهود معترفون بهذه القضية، إلا أنهم يقولون: أجابه بالملك دون النبوة والرسالة.

وقد ألزمتهم: أن الملك الذي سلم : أهو ملك بعدل وحق ، أم لا؟ : فإن لم يكن بعدل وحق ، فكيف يمن على إبراهيم عليه السلام بملك في أولاده وهو جور وظلم ؟ ؛ وإن سلم العدل والصدق من حيث والملك ، ، فالملك يجب أن يكون صادقاً على الله تعالى فيما يدعيه ويقوله ، وكيف يكون الكاذب على الله تعالى صاحب عدل وحق ؟ ؛ إذ لا ظلم أشد من الكذب على الله تعالى ؛ في تكذيبه تجويره ، وفي التجوير رفع المنة بالنعمة ، وذلك : خلف .

ومن العجب أن فى التوراة : أن الأسباط من بنى إسرائيل كانوا يراجعون القبائل من بنى اسماعيل ، ويعلمون أن فى ذلك الشعب علماً لدنياً لم تشتمل التوراة عليه . وورد فى التواريخ : أن أولاد إسماعيل عليه السلام كانوا يسمون : آل الله ، وأهل الله ، وأولاد إسرائيل : آل يعقوب ، وآل موسى ، وآل هارون . . . وذلك : كمر عظيم .

وقد ورد فی التوراة : أن الله تعالی : جاء من , طور سیناه ، ، وظهر د بساعیر ، وعلن , بفاران ، ؛ و , ساعیر ، : جبال بیت المقدس ؛ التی کانت مظهر عیسی علیه السلام . و , فاران ، : جبال مکة ؛ التی کانت مظهر المصطفی صلی الله علیه وسلم .

ولما كانت الأسرار الإلهية ، والأنوار الربانية فى : الوحى ، والتنزيل ، والمناجاة ، والتأويل ؛ على مراتب ثلاث : مبدأ ، ووسط ، وكال ؛ والجحيء أشبه بالمبدأ ، والظهور أشبه بالوسط ، والإعلان أشبه بالكال ؛ عبرت التوراة : عن طلوع صبح الشريعة والتنزيل : بالمجيء من ، طورسينا ، ، وعن طلوع الشمس : بالظهور على ، ساعير ، ، وعن البلوغ إلى درجة الكال : بالاستواء والإعلان على ، فاران ، . وفي هذه الكال : إثبات نبوة المسيح عليه السلام ، والمصطفى عمد صلى الله عليه وسلم .

وقد قال المسيح في الإنجيل : , ما جئت لابطل التوراة ، بل جئت لاكملها ؛ قال صاحب التوراة : النفس بالنفس ، والعين بالعين، والانف بالانف ، والاذن عِالَاذَنَ ، والسن بالسن ، والجروح قصاص ؛ وأنا أقول : إذا لطمك أخوك على خدك الآيمن فضع له خدك الآيسر .

والشريعة الآخيرة وردت بالأمرين جميعاً : أما القصاص ؛ فني قوله تعالى : حكتب عليكم القصاص في القتلى ... ،، وأما العفو ؛ فني قوله تعالى : ، وأن تعفوا أقرب للتقوى ، .

فنى التوراة: أحكام السياسة الظاهرة العامة ، وفى الإنجيل : أحكام السياسة الباطنة الحاصة ، وفى القرآن أحكام السياستين جميعا : , و لكم فى القصاص حياة ، إشارة إلى تحقيق السياسة الظاهرة ، وقوله تعالى : , وأن تعفوا أقرب التقوى ، وقوله : , خذ العفو وأمر بالعرف وأعرض عن الجاهلين ، : إشارة إلى تحقيق السياسة الباطنة ، وقد قال عليه السلام : , هو أن تعفو عمن ظلمك ، وتعطى من حرمك ، وتصل من قطعك ، .

ومن العجب اأن من رأى غيره: يصدق ما عنده، ويكله، ويرقيه من درجة إلى درجة ؛ كيف يسوغ له تكذيبه ؟ والنسخ في الحقيقة ليس إيطالا ؛ بل هو تكيل. وفي التوراة : أحكام عامة ، وأحكام خاصة : إما بأشخاص ، وإما بأزمان ؛ وإذا اتنهى الزمان لم يبق ذلك لا محالة ، ولا يقال : إنه : إبطال ، أو بداه. كذلك هاهنا. وأما والسبت ، فلو أن اليهود عرفوا : لم ورد التكليف بملازمة السبت ، وهو يوم أى شخص من الاشخاص ؟ وفي مقابلة أية حالة من الاحوال ؟ وجزئي أي زمان ؟ ، عرفوا : أن الشريعة الاخيرة : حق ، وأنها جاءت لتقرير السبت ؛ لا لإبطاله ، وهم الذين عدوا في السبت حتى مسخوا قردة خاسئين . وهم يعترفون : بذلك ، وبأن موسى عليه السلام بني بيتاً ، وصور فيه صوراً وأشخاصاً ، وبين مراتب بذلك ، وبأن موسى عليه السلام بني بيتاً ، وصور فيه صوراً وأشخاصاً ، وبين مراتب الصور ، وأشار إلى تلك الرموز . ولكن لما فقدوا الباب و باب حطة ، ولم يمكنهم التسور ، على سنن اللصوص : تحيروا تاثهين ، وتاهوا متحيرين ؛ فاحتلفوا على إحدى وسبعين فرقة .

ونحن نذكر منها : أشهرها وأظهرها عندهم، ونترك الباقى مملا. والله الموفق.

#### ١ – العِنَانِيَّــة

نسبوا إلى رجل يقال له: عنان بن داود ، رأس الجالوت . يخالفون سائر اليهود في السبت والأعياد ، وينهون عن أكل الطير والظباء والسمك والجراد ، ويذبحون الحيوان على القفا ، ويصدقون عيسى عليه السلام في مواعظه وإشاراته ، ويقولون : إنه لم يخالف التوراة البتة ، بل قررها ، ودعا الناس إليها ، وهو من بني إسرائيل المتعبدين بالتوراة ، ومن المستجيبين لموسى عليه السلام ، إلا أنهم لا يقولون بنبوته ورسالته .

ومن هؤلاء من يقول: إن عيسى عليه السلام لم يدع: أنه نبى مرسل، وليس من بنى إسرائيل، وليس هو صاحب شريعة ناسخة لشريعة وسى عليه السلام؛ بل هو من أولياء الله المخلصين العارفين بأعكام التوراة. وليس الإنجيل كتاباً أنزل عليه وحياً من الله تعالى؛ بل هو من جمع أحواله من مبدئه إلى كاله، وإنما جمعه أربعة من أسحابه و الحواريين، فكيف يكون كتاباً منزلا؟.

قالوا: واليهود ظلموه ؛ حيث: كذبوه أولا ؛ ولم يعرفوا بعد دعواه ، وقتلوه آخراً ؛ ولم يعلموا بعد محله ومغزاه . وقد ورد فى التوراة ذكر ، المشيحا ، فى مواضع كثيرة ؛ وذلك هو: المسيح ؛ ولكن لم ترد له النبوة ، ولا الشريعة الناسخة . وورد ، فارقليط ، وهو الرجل العالم ، وكذلك ورد ذكره فى الإنجيل ؛ فوجب حمله على ما وجد . وعلى من ادعى [غير] ذلك تحقيقه وحده .

### ٢ - العِيسَوِيَّة

نسبوا إلى أبى عيسى : إسحاق بن يعقوب الأصفهانى ؛ وقيل : إن اسمه : عوفيد ألوهيم ، أى : عابد الله . كان فى زمن المنصور ، وابتدأ دعوته فى زمن آخر ملوك بنى أمية : مروان بن محمد الحمار ، فاتبعه بشركثير من اليهود، وادعواله آيات ومعجزات ؛ وزعموا : أنه لما حورب خط على أصحابه خطاً ، بعود آس ،

وقال : أقيموا في هذا الخط ، فليس ينا لكم عدو بسلاح ، فكان العدو يحملون عليهم ، حتى إذا بلغوا الحط رجعوا عنهم ؛ خوفا من طلسم أو عزيمة ربما وضعها ، ثم إن أبا عيسى خرج من الحط وحده على فرسه فقاتل ، وقتل من المسلمين كثيراً ، وذهب إلى أصحاب موسى بن عمران الذين هم وراء النهر المرمل ؛ ليسمعهم كلام الله . وقيل : إنه لما حارب أصحاب المنصور بالرى : قتل ، وقتل أصحابه .

زعم أبو عيسى: أنه: نبى ، وأنه: رسول المسيح المنتظر. وزعم: أن للمسيح خمسة من الرسل يأتون قبله واحداً بعد واحد. وزعم: أن الله تعالى كلمه ، وكلفه أن يخلص بنى إسرائيل من أيدى الامم العاصين والملوك الظالمين . وزعم: أن المسيح أفضل ولد آدم ، وأنه أعلى منزلة من الانبياء الماضين ، وإذ هو رسوله ، فهو أفضل الكل أيضاً . وكان يوجب تصديق المسيح ، ويعظم دعوة الداعى ، ويزعم أيضاً : أن الداعى هو المسيح .

وحرم فى كتابه: الذبائح كلها ، و بهى عن أكل كل ذى روح على الإطلاق: طيرا كان ، أو بهيمة . وأوجب عشر صلوات ، وأمر أصحابه بإقامتها ، وذكر أوقاتها . وخالف اليهود فى كثير من أحكام الشريعة الكثيرة المذكورة فى التوراة .

و نوراة الناس : هى التى جمعها ثلاثون حبراً لبعض ملوك الروم ؛ حتى لا يتصرف فيها كل جاهل بمواضع أحكامها ؛ والله الموفق .

## ٣ - المُقَارِبَةُ واليُوذُعَانِيَّة

نسبوا إلى: يوذعان، من همدان؛ وقيل: كان اسمه: يهوذا . كان يحث على الزهد ، وتكثير الصلاة ، وينهى عن اللحوم والانبذة ، وفيا نقل عنه : تعظيم أمر الداعى . وكان يزعم أن للتوراة : ظاهراً ، وباطناً ، وتنزيلا ، وتأويلا . وخالف بتأويلاته عامة اليهود ، وخالفهم فى التشبيه ، ومال إلى القدر ، وأثبت الفعل حقيقة للعبد ، وقدر الثواب والعقاب عليه ، وشدد فى ذلك .

ومنهم: الموشكانية ؛ أصحاب: موشكان. كان على مذهب يوذعان ، غير أنه كان يوجب الخروج على مخالفيه ، و نصب القتال معهم ؛ فخرج فى تسعة عشر رجلا ؛ فقتل بناحية : قم . وذكر عن جماعة من الموشكانية : أنهم أثبتوا نبوة المصطفى محمد عليه السلام إلى العرب وسائر الناس سوى اليهود ؛ لانهم أهل ملة وكتاب .

وزعمت فرقة من المقاربة: أن الله تعالى خاطب الآنبياء عليهم السلام ، بواسطة ملك اختاره ، وقدمه على جميع الحلائق واستخلفه عليهم ، وقالوا : كل ما في التوراة وسائر الكتب من وصف الله تعالى ، فهو خبر عن ذلك الملك ، وإلا فلا يجوز أن يوصف الله تعالى بوصف. قالوا : وإن الذي كلم موسى عليه السلام تكليماً : هو ذلك الملك ، والشجرة المذكورة في التوراة : هو ذلك الملك ، ويتعالى الرب تعالى عن أن يكل بشراً تكليماً . وحمل جميع ما ورد في التوراة : من طلب الرؤية ، وشافهت الله ، وجاء الله ، وطلع الله في السحاب ، وكتب التوراة بيده ، واستوى على العرش قراراً ، وله صورة آدم ، وشعر قطط ، ووفرة سوداء ، وأنه بكي على طوفان الرب على أله غير ذلك ؛ على ذلك الملك . قال : ويجوز ، والجبار ، حتى بدت نواجذه . . إلى غير ذلك ؛ على ذلك الملك . قال : ويجوز في العادة أن يبعث ملكا روحانيا من جملة خواصه ، ويلقي عليه اسمه ، ويقول : في العادة أن يبعث ملكا روحانيا من جملة خواصه ، ويلقي عليه اسمه ، ويقول : عليكم ظهورى ، كذلك يكون حال ذلك الملك .

وقيل إن وأرنوس ، ـ حيث قال فى المسيح إنه هو الله ، وإنه صفوة العالم ـ أخذ قوله من هؤلاء ، وكم أصحاب زهد وتقشف .

وقيل صاحب هذه المقالة هو : بنيامين النهاوندى : قرر لهم هذا المذهب ، وأعلمهم أن الآيات المتشابهات فى التوراة كلها مُؤُولة ، وأنه تعالى لا يوصف بأوصاف البشر ، ولا يشبه شيئا من المخلوقات ، ولا يشبه شيء منها ، وأن المراد بهذه الكلمات الواردة فى التوراة : ذلك الملك المعظم .

وهذا كا يحمل فى القرآن: المجيء، والإتيان، على إتيان ملك من الملائكة ، وهو كما قال تعالى فى حق مريم عليها السلام: « فنفخنا فيها من روحنا » ، وفى موضع آخر: « فنفخنا فيه من روحنا » ، وإنما النافخ جبريل عليه السلام حين « تمثل لها بشراً سوياً ، لهب لها غلاماً زكياً » .

#### ٤ — السَّامِرَة

هؤلاء قوم يسكنون: جبال بيت المقدس؛ و [قرى ](١) من أعمال مصر، ويتقشفون في الطهارة أكثر من تقشف سائر البهود. أثبتوا نبوة : موسى، وهارون، ويوشع بن نون عليهم السلام؛ و أنكروا نبوة من بعدهم من الأنبياء، إلا نبياً واحداً ، وقالوا : التوراة ما بشرت الإبنى واحد يأتى من بعد موسى، يصدق ما بين مديه مني التوراة، ويحكم بحكم الما يخالها اليتة.

وظهر فى السامرة رجل يقال له و الكوكم الدى النبوة وزعم أنه هو الذى بشر به موسى عليه السلام ، وأنه هو الكوكم الدرى الذى ورد فى التوراة : أنه يضى ضوء القمر ؛ وكان ظهوره قبل المسيح عليه السلام بقريب من مائة سنة ، وافترقت السامرة : إلى دوستانية ؛ وهم : « الألفانية ، وإلى كوستانية . و « الدوستانية ، معناها : الفرقة المتفرقة الكاذبة . و « الكوستانية ، معناها : الجاعة الصادقة ؛ وهم يقرون بالآخرة والثواب ، والعقاب فها . و « الدوستانية »

<sup>(</sup>۱) وإعا آثرت منا « قرى » [ بالضم والقصر والتنوين ] — بدل : قريا ، وقربا اللتين أجمعت المجموعات الأصول للسكتاب عليهما — ؛ لأنها لغة القرآن المحكم الذي نزل بلسان عربي مبين ، فقد وردت فيه لفظة « قرية » بالفتح مشكرة ومعرفة في ثلاثة وثلاثين موضعا ، ولم ترد فيه بالكسر ، ثم وردت فيه أيضا جمع « القرية » على « قرى » بالضم والقصر بالتنكير والتعريف أيضا في تسمة عشر موضعا ، ولم يرد فيه « قراء » بالكسر والمد مطلقا ؛ قال الله تعالى : أيضا في تسمة عشر موضعا ، ولم يرد فيه « قراء » بالكسر والمد مطلقا ؛ قال الله تعالى : « وجعلنا بينهم وبين الفرى التي باركنا فيها قرى ظاهره وقدرنا فيها السير سيروا فيها ليالى وأياما قرين » . والله الموفق والمعين .

ترعم أن الثواب والعقاب في الدنيا . وبين , الفريقين ، اختلاف في الاحكام والشرائع .

وقبلة و السامرة ، جبل يقال له و غريزيم ، بين بيت المقدس و نابلس .
قالوا : إن الله تعالى أمر داود أن يبنى بيت المقدس بجبل نابلس، وهو الطور الذي كلم الله عليه موسى عليه السلام ، فتحول داود إلى إيلياء و بنى البيت ثمة ، وخالف الآمر ، فظلم ، والسامرة توجهوا إلى تلك القبلة دون سائر اليهود . ولغتهم غير لغة و اليهود ، وزعموا : أن التوراة كانت بلسانهم ؛ وهى قريبة من العبرانية ، فنقلت إلى السريانية .

فهذه أربع فرق : هم الـكبار ، وانشعبت منهم الفرق إلى إحدى وسبعين فرقة .

وهم بأسرهم ــ أجمعوا على أن في التوراة بشارة بواحد بعد موسى ، وإنما افتراقهم : إما في تعيين ذلك الواحد ، وذكر المشيحا وآثاره ظاهر في الاسفار، وخروج واحد في آخر الزمان ـ هو : الكوكب المضيء الذي تشرق الارض بنوره ـ أيضاً : متفق عليه . واليهود على انتظاره ، والسبت يوم ذلك الرجل ، وهو يوم الاستواء بعد الحلق .

وقد اجتمعت اليهود عن آخرهم على أن الله تعالى لما فرغ من خلق السموات والارض استوى على عرشه مستلقياً على قفاه واضعاً إحدى رجليه على الاخرى .

وقالت فرقة منهم: إن ستة الآيام التى خلق الله تعالى فيها السموات والأرض:
هى ستة آلاف سنة ؛ فإن يوماً عند الله كألف سنة بما تعدون ـ بالسير القمرى ـ؛
وذلك هو ما مضى من لدن آدم عليه السلام إلى يومنا هذا ، وبه يتم الحلق . ثم إذا
بلخ الحلق إلى النهاية : ابتدأ الامر، ومن ابتداء الامر يكون الاستواء على العرش ،
والفراغ من الحلق ؛ وليس ذلك أمراً : كأن ، ومضى ؛ بل هو فى المستقبل ، إذا
عددنا الآيام بالالوف .

#### الراب الثانى: النصارى

إ ــ النصارى: أمة المسيح عيسى بن مريم : رسول الله ، وكابته عليه السلام ، المبشر به فى التوراة . وكابت له آيات ظاهرة ، وبينات زاهرة ، ودلائل باهرة ؛ مثل : إحياء الموتى ، وإبراء الآكه ، والأبرص ؛ ونفس وجوده وفطرته : آية كاملة على صدقه ؛ وذلك : حصوله من غير فطفة سابقة ، و فطقه البين من غير تعليم سالف . وجميع الأنبياء بلاغ وحيهم أربعون سنة ؛ وقد أوحى الله تعالى إليه : إنطاقاً ؛ فى المهد ، وأوحى إليه : إنطاقاً ؛ فى المهد ، وأوحى وثلاثة أشهر ،

فلما رفع إلى السهاء اختلف الحواريون وغيرهم فيه ، وإنما الختلافاتهم تعود إلى أمرين: أحدهما : كيفية نزوله ، واتصاله بأمه ، وتجليد الكلمة ، والثانى : كيفية صعوده ، واتصاله بالملائكة ، و توحد الكلمة الشريب

أما الآول ؛ فإنهم قضوا بتجسد الكلمة ؛ ولهم في كيفية الاتحاد والتجسد كلام : فنهم من قال : أشرق على الجسد إشراق النور على الجسم المشف ، ومنهم من قال : ظهر به ظهور من قال : الطبع فيه الطباع النقش في الشمع ، ومنهم من قال : ظهر به ظهور الروحاني بالجسماني ، ومنهم من قال : تدرّع اللاهوت بالناسوت ، ومنهم من قال : ماذجت الكلمة جسد المسيح عازجة اللبن الماء والماء اللبن . وأثبتوا تله تعالى ماذجت الكلمة بقالوا : الباري تعالى جوهر واحد ، يعنون به : القائم بالنفس ، أقانيم ثلاثة ؛ قالوا : الباري تعالى جوهر واحد ، يعنون به : القائم بالنفس ، لا التحيز والحجمية ، فهو : واحد بالجوهرية : ثلاثة بالاقنومية ؛ ويعنون يالاقانيم الصفات : كالوجود ، والحياة ، والعلم ، وسموها : الآب ، والابن ، وروح القدس ، وإنما العلم تدرع وتجسد دون سائر الآقانيم .

وقالوا في والصعود ، : إنه قتل وصلب ؛ قتله اليهود : حسداً . ، وبغياً ، وإنكاراً لنبوته ودرجته ، و لكن القتل ما ورد على الجزء اللاهوتي ، و إنما ورد

على الجزء الناسوتى. قالوا: وكمال الشخص الإنسانى فى ثلاثة أشياء: نبوة ، وإمامة ، وملكة ، وغيره من الأنبياء كانوا موصوفين بهذه الصفات الثلاث ، أو ببعضها ، والمسيح عليه السلام درجته فوق ذلك : لأنه : الابن الوحيد ، فلا نظير له ، ولا قياس له إلى غيره من الأنبياء ، وهو الذى به غفرت زلة آدم عليه السلام ، وهو الذى يحاسب الحلق .

ولهم في , النزول ، اختلاف . فنهم من يقول : ينزل قبل يوم القيامة ؛ كا قال أهل الإسلام ؛ ومنهم من يقول : لا نزول له إلا يوم الحساب . وهو بعد أن قتل وصلب ، نزل ؛ ورأى شخصه شمعون الصفا ، وكله ، وأوصى إليه ؛ ثم فارق الدنيا ، وصعد إلى السهاء . فكان وصيه : شمعون الصفا ؛ وهو أفضل الحواريين علماً وزهدا ، وأدبا ؛ غير أن فولوس شوش أمره ، وصير نفسه شريكا إله ، وغير أوضاع كلامه ، وخلطه بكلام الفلاسفة ووساوس خاطره .

ورأيت رسالة فولوس التي كتبه إلى اليونانين: إنكم تظنون أن مكان عيسى عليه السلام كمكان سائر الانبيار موليس كذلك بحبل إنما مثله مثل ملكيزداق، وهو ملك السلام الذي كان إبراهيم عليه السلام يعطى إليه العشور ، وكان يبارك على إبراهيم ويمسح رأسه . ومن العجب : أنه نقل في الاناجيل : أن الرب تعالى قال : إنك أنت الابن الوحيد ، ومن كان وحيداً كيف يمثل بواحد من البشر؟! .

ثم إن أربعة من الحواريين اجتمعوا وجمع كل واحد منهم جمعاً سماه : الإنجيل ، وهم : متى ، ولوقا، ومرقس ، ويوحنا . وخاتمة إنجيل متى أنه قال : إنى أرسلكم إلى الأمم كما أرسلنى أبى إليكم ، فاذهبوا ، وادعوا الآمم باسم : الآب ، والابن ، وروح القدس .

وفاتية إنجيل يوحنا : على القديم الأزلى قدكانت الكلمة ، وهو ذا الكلمة كانت سند أنه ، رَالله هو كان الكلمة ، وكل كان بيده .

ثم افترقت النصارى اثنتين وسبعين فرقة ؛ وكبار فرقهم ثلاثة : الملكانية، والنسطورية ، واليعقوبية. وانشعبت منها : الإليانية ، والبنيارسية، والمقدانوسية ، والسبالية ، والبوطينوسية، والبولية .. إلىسا تُوالفرق .

#### ١ - المُلْكَانِيَّة

أصحاب: ملكا ، الذي ظهر بأرض الروم ، واستولى عليها . ومعظم الروم ملكانية . قالوا : إن ، الكلمة ، اتحدت بجسد المسيح ، وتدرعت بناسوته ؛ ويعنون بالكلمة : أقنوم العلم ، ويعنون بروح القدس : أقنوم الحياة؛ ولا يسمون العلم قبل تدرعه ابناً ، بل المسيح مع ما تدرع به ابن ؛ فقال بعضهم : إن الكلمة ما زجت جسد المسيح ؛ كما يمازج الخر أو الماء اللبن .

وصرحت الملكاُّنية : بأن الجوهر غير الأقانيم ، وذلك كالموصوف والصفة ؛ وعن هذا صرحوا بإثبات والتثليث ، وأخير عمم القرآن : و لقد كفر الذين قالوا : إن الله ثالث ثلاثة ، . وقالت الملكانية : إن المسيح ناسوت كلى ، لا جزئى ؛ وهو قديم أزلى ، من قديم أذلى كه وقد ولدين مريم علمها السلام إلهاً أَرْلِياً ؛ والقتل والصلب وقع على الناسوت واللاهوت معاً . وأطلقوا لفظ الأبوة والبنوة على الله عز وجل وعلى المسيح ؛ لمـا وجدوا فى الإنجيل ؛ حيث قال : , إنك أنت الابن الوحيد ، ؛ وحيث قال له شمعون الصفا : , إنك ابن الله حقاً ، . ولعل ذلك من مجاز اللغة ؛ كما يقال لطلاب الدنيا : أبناء الدنيا ، ولطلاب الآخرة : أبناء الآخرة ؛ وقد قال المسيح عليه السلام للحواريين : ﴿ أَنَا أَقُولُ لكم : أحبوا أعداءكم ، وبادكوا على لاعنيكم ، وأحسنوا إلى مبغضيكم ، وصلوا لأجل من يؤذيكم ؛ لكي تكونوا أبناء أبيكم الذي في السهاء ، الذي تشرق شمسه على الصالحين والفجرة ، وينزل قطره على الابرار والأثمة ... ؛ و تكونوا تامين ؛ كما أن أباكم الذي في السماء تام " . وقال : , انظروا صدةًا تكم ، فلا تعطوها قدام الناس ؛ لتراءوهم ؛ فلا يكون لكم أجر عند أبيكم الذي في السماء » . وقال حين كان يصلب : , أذهب إلى أبى وأبيكم ، .

ولما قال أريوس: القديم هو الله ، والمسيح هو مخلوق ؛ اجتمعت : البطارقة ، والمطارنة ، والأساقفة في بلد قسطنطينية بمحضر من ملكهم ، وكانوا ثلاثمائة وثمانية عشر رجلا ؛ واتفقوا على هذه الكلمة : اعتقاداً ، ودعوة ؛ وذلك قولهم :

وبالابن الواحد: الآب: مالك كل شيء، وصافع ما يرى وما لا يرى؛ وبالابن الواحد: يسوع المسيح: ابن الله الواحد، بكر الخلائق كلها، الذي ولد من أبيه قبل العوالم كلها، وليس بمصنوع، إله حق من إله حق، من جوهر أبيه الذي بيده أتقنت العوالم، وخلق كل شيء من أجانا، ومن أجل معشر الناس. ومن أجل خلاصنا: نزل من السهاء، وتجسد من روح القدس، وصار إنسانا، وحبل به، وولد من مريم البتول، وقتل، وصلب أيام فيلاطوس، ودفن، ثم قام في اليوم الثالث، وصعد إلى الساء، وجلس عن يمين أبيسه، وهو مستعد للمجيء تارة أخرى للقضاء بين الأموات والأحياء. ونؤمن بروح القدس الواحد؛ روح الحق الذي يخرج من أبيه، وبمعمودية واحدة؛ لغفران الخطايا، وبجاعة واحدة قدسية مسيحية جاثليقية، وبقيام أبداننا، وبالحياة الدائمة أبد الآبدين.

هذا هو الاتفاق الأول على هذه الكلمات ، وفيه إشارة إلى حشر الأبدان .
وفي النصارى من قال بحشر الارواح دون الأبدان ، وقال إن عاقبة الاشرار
في القيامة : غم ، وحزن الجهل ، وعاقبة الاخيار : سرور ، وفرح العلم .
وأنكروا أن يكون في و الجنة ، : نكاح ، وأكل ، وشرب .

وقال مار إسحاق ، منهم إن الله تعالى وعد المطيعين ، و توعد العاصين ، ولا يجوز أن يخلف الوعد ، لأنه لا يليق بالكريم ، ولكن يخلف الوعيد ؛ فلا يعذب العصاة ، ويرجع الخلق إلى سرور ، وسعادة ، ونعيم ، وعمم هذا في الكل ، إذ العقاب الأبدى لا يليق بالجواد الحق تعالى .

# ٢ – النَّسَطُورِيَّة

أصحاب: نسطور الحكيم، الذي ظهر في زمان المأمون، وتصرف في الآناجيل محكم رأيه. وإضافته إليهم إضافة المعتزلة إلى هذه الشريعة. قال : إن الله تعالى واحد، ذو أقانيم ثلاثة : الوجود، والعلم، والحياة، وهذه الآقانيم ليست زائدة على الذات، ولا هي هو. واتحدت الكلمة بجسد عيسي عليه السلام: لا على طريق الامتزاج؛ كما قالت الملكانية، ولا على طريق الظهور به ؛ كما قالت الميعقوبية، ولكن ؛ كما شراق الشمس في كوة على بلورة، وكظهور النقش في الشسمع ولكن ؛ كما شراق الشمس في كوة على بلورة، وكظهور النقش في الشسمع إذا طبع بالخاتم.

وأشبه المذاهب بمذهب نسطور في الآقانيم : أحوال أبي هاشم من المعتزلة ، فإنه يثبت خواص مختلفة لشيء واحد ، ويعني بقوله : واحد ، يعنى : الإله ، قال: هو واحد بالجوهر ، أي ليس هو مركباً من جنسين ، بل هو : بسيط ، وواحد . ويعني بالحياة ، والعلم : أقنو مين جوهرين ، أي أصلين مبدأين للعالم ، ثم فسر العلم بالنطق ، والحكلمة . ويرجع منتهى كلامه إلى إثبات كونه تعالى : موجوداً ، حياً ، بالنطق ، والحكلمة . ويرجع منتهى كلامه إلى إثبات كونه تعالى : موجوداً ، حياً ، ناطقاً ، كما تقول الفلاسفة في حد الإنسان ، إلا أن هذه المعانى تتغاير في الإنسان ، لكونه جوهراً مركباً ، وهو جوهر بسيط غير مركب .

وبعضهم يثبت لله تعالى صفات أخر ، بمنزلة القـــدة والإرادة ونحوهما ؛ ولم يجعلوها أقانيم كما جعلوا الحياة والعلم أقنومين .

ومنهم من أطلق القول بأن كل واحد من الأقانيم الثلاثة : حى ، ناطق ، إله . وزعم الباقون : أن اسم الإله لا يطلق على كل واحد من الأقانيم .

وزعموا: أن دالابن، لم يزل متولداً من دالآب، وإنما تجسد واتحد بحسد المسيح حين ولد ، والحدوث راجع إلى الجسد والناسوت ، فهو : إله وإنسان اتحدا ، وهما : جوهران ، أقنومان ، طبيعتان : جوهر قديم ، وجوهر محدث : إله تام ، وإنسان تام ، ولم يبطل الاتحاد قدم القديم ، ولا حدوث

المحدث ؛ لكنهما صارا : مسيحاً واحداً ، طبيعة واحدة . وربما بدلوا العبارة ؛ فوضعوا مكان الجوهر : الطبيعة ، ومكان الاقنوم : الشخص .

وأما قولهم فى : القتل ، والصلب ؛ فيخالف قول الملكانية واليعقوبية ؛ قالوا: إن , القتل ، وقع على المسيح من جهة ناسوته ، لا من جهة لاهوته ؛ لأن الإله لا تحله الآلام .

و « بوطینوس » ، و « بولس الشمشاطی » یقولان : إن الإله واحد ، و إن المسيح ابتدأ من مريم عليها السلام ، و إنه : عبد ، صالح ، مخلوق ؛ إلا أن الله تعالى شرفه وكرمه لطاعته ، وسماه « ابنا ، على التبنى ، لا على الولادة والاتحاد .

ومن النسطورية قوم يقال لهم: والمصلين، قالوا في المسيح مثل ماقال نسطور؛ إلا أنهم قالوا: إذا اجتهد الرجل في العبادة ، وترك التغذى باللحم والدسم ، ورفض الشهوات الحيوانية واللفسانية : تصنى جوهره ؛ حتى يبلغ ملكوت السماوات ، ويرى الله تعالى جهرة ، وينسكشف له ما في الغيب : فلا تخنى عليه خافية في الارض ولا في السماء .

ومن النسطورية من يننى التشبيه ، ويثبت القول بالقدر : خيره وشره من العبد ؛ كما قالت القدرية .

#### ٣ – اليَعْقُوبيَّة

أصحاب: يعقوب. قالوا بالآقانيم الثلاثة كما ذكرنا ؛ إلا أنهم قالوا: انقلبت الكلمة لحماً . ودماً ؛ فصار الإله هو المسيح ، وهو الظاهر بجسده ، بل هو : هو . وعنهم أخبرنا القرآن الكريم : . لقد كفرالذين قالوا إن الله هو المسيح ابن مريم . . فنهم من قال : إن المسيح هو الله تعالى .

ومنهم من قال : ظهر اللاهوت بالناسوت ؛ فصار ناسوت المسيح مظهر الجوهر ، لاعلى طريق حلول جزء فيه ، ولا على سبيل اتحاد الكلمة التي هي في حكم الصفة ؛ بل صار هو : هو ؛ وهذا كما يقال : ظهر الملك بصورة إنسان ، أو ظهر

الشيطان بصورة حيوان ؛ وكما أخبر التنزيل عن جبريل عليه السلام : . فتمثل لها بشراً سوياً . .

وزعم أكثر اليعقوبية: أن المسيح جوهر واحد: أقنوم واحد؛ إلا أنه من جوهرين، وربما قالوا: طبيعة واحدة من طبيعتين؛ فجوهر الإله القديم، وجوهر الإنسان المحدث تركبا تركيبا كما تركبت النفس والبدن؛ فصارا جوهراً واحداً، أقنوماً واحداً؛ وهو إنسان كله، وإله كله؛ فيقال: الإنسان صار إلها، ولا ينعكس؛ فلا يقال: الإله صار إنسانا؛ كالفحمة تطرح في النار، فيقال: صارت الفحمة ناراً، ولا يقال: صارت النار فحمة، وهي في الحقيقة: لا نار مطلقة، ولا فحمة مطلقة؛ بل هي: جمرة. وزعوا: أن الكلمة اتحدت بالإنسان المجزئي، لا الكلي. وربما عبروا عن الاتحاد بالامتزاج، والادراع، والحلول؛ كحلول صورة الإنسان في المرآة المجلوة.

وأجمع أصحاب التثليث كلهم على أن القديم لا يجوز أن يتحد بالمحدث ؛ إلا أن الاقنوم[الثاني] الذي هو , الكلمة ، اتحدت دون سائر الاقانيم .

وأجمعوا كلهم على أن المسيح عليه السلام ولد من مريم عليها السلام ، وقتل ، وصلب ؛ ثم اختلفوا في كيفية ذلك ؛ فقالت الملكانية واليعقوبية : إن الذي ولد من مريم هو الإله ؛ فالملكانية لما اعتقدت أن المسيح ناسوت كلى أذلى ؛ قالوا : إن مريم إنسان جزئى ، والجزئى لا يلد الكلى ، وإنما ولده الاقنوم القديم . واليعقوبية لما اعتقدت أن المسيح هو جوهر من جوهرين ، وهو إله ، وهو المولود ؛ قالوا : إن مريم ولدت إلها . . . تعالى الله عن قولهم علواً كيراً .

وكذلك قالوا فى القتل والصلب : إنه وقع على الجوهر الذى هو من جوهرين ؛ قالوا : ولو وقع على أحدهما لبطل الاتحاد .

وزعم بعضهم : أنا نتبت وجهين للجوهر القديم ، فالمسيح : قديم من وجه ، محدث من وجه . وزعم قوم من اليعقوبية: أن الكلمة لم تأخذ من مريم شيئاً ، لكنها مرت بها كالماء بالميزاب ، وما ظهر بها من شخص المسيح في الأعين ؛ فهو كالحيال ، والصورة في المرآة ، وإلا فاكان جسما متجمعا كثيفا في الحقيقة . وكذلك القتل والصلب إنما ورقع على الحيال والحسبان ، وهؤلاء يقال لهم : « الإليانية ، ، وهم قوم بالشام ، واليمن ، وأرمينية ، قالوا : وإنما صلب الإله من أجلنا ؛ حتى يخلصنا . وزعم بعضهم : أن الكلمة كانت تداخل جسم المسيح عليه السلام أحيانا ، فتصدر عنه الآيات : من إحياء الموتى ، وإبراء الآكه والآبرص ؛ وتفارقه في بعض الآوقات ، فترد عليه الآلام والأوجاع .

ومنهم « بليارس ، وأسحابه ، حكى عنه أنه كان يقول : إذا صار الناس الله الملكوت الاعلى : أكلوا ألف شنة ، وشربوا ، وناكحوا ، ثم صاروا النام التي وعدهم « آريوس ، و كليا : لله ، وراحة ، وسرور ، وحبور ؛ لا أكل فها ، ولا شرب، ولا نكاح .

ر ، من سيم ، ود سرب، و د مرح . وزعم « مقدانيوس ، أن الجوهر القديم أقنومان فحسب : آب ، وابن ؛ و « الروح ، مخلوق .

وزعم « سباليوس » : أن القديم جوهر واحد ، أقنوم واحد ، له ثلاث خواص ، واتحد بكليته بجسد عيسى بن مريم عليهما السلام .

وزعم و آريوس : أن الله واحد ، سماه : آباً ، وأن المسيح كلة الله وابنه : على طريق الاصطفاء ، وهو مخلوق قبل خلق العالم ، وهو خالق الاشياء . وزعم : أن لله تعالى روحا مخلوقة أكبر من سائر الارواح . وأنها واسطة بين الآب ويالابن ، تؤدى إليه الوحى . وزعم أن والمسيح ، ابتدأ : جوهرا ، لطيفاً ، دوحانيا ، خالصا ، غير مركب ، ولا عزوج بشى من الطبائع الاربع ؛ وإنما تعلَم عبر الله الاربع عند الاتحاد بالجسم المأخوذ من مريم .

وهذا إآريوس قبل الفرق الثلاث . فتبرءوا منه ؛ لمخالفتهم إياه في المذهب.

## الجزء الثالث: من له شبهة كتاب

قد بينا كيفية تحقيق الكتاب ، وميزنا بين حقيقة الكتاب وشبهة الكتاب وشبهة الكتاب ، وأن الصحف التي كانت لإبراهيم عليه السلام كانت : شبهة كتاب ، وفيها : مناهج علمية ، ومسالك عملية :

أما العلميات ؛ فتقرير كيفية الحلق والإبداع ، وتسوية المخلوقات على معنة نظام وقوام تحصل منها حكمته الآزلية ، وتنفذ فيها مشيئته السرمدية ، ثم تقرير التقدير والحداية عليها ؛ ليتقدر كل نوع وصنف بقدره المحكوم المحتوم ، ويقبل هدايته السارية في العالم بقدر استعداده المعلوم . والعلم كل العلم لا يعدو هذين النوعين ؛ وذلك قوله تعالى : « سبح اسم ربك الأعلى ، الذي خلق فسوى ، والذي قدر فهدى ، ؛ وقال عز وجل خبراً عن إي هم عليه السلام : « الذي أعطى كل شيء خلقه فهو يهدين ، وخبراً عن موسى عليه السلام : « الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى » .

وأما العمليات: فتزكية النفوس عن درن الشبهات، وذكر الله تعالى؛ بإقامة العبادات، ورفض الشهوات الدنيوية، وإيثار السعادات الآخروية؛ ولن يحصل البلوغ إلى كال المعاد إلا بإقامة هذين الركنين؛ أعنى: الطهارة، والشهادة. والعمل كل العمل لا يعدو هذين النوعين؛ وذلك قوله تعالى: « قد أفلح من تزكى، وذكر اسم ربه فصلى، بل تؤثرون الحياة الدنيا، والآخرة خير وأبق،.

ثم قال عز من قائل: « إن هذا لني الصحف الأولى : صحف إبراهيم وموسى »؛ فبين أن الذى اشتملت عليه الصحف : هو الذى اشتملت عليه هذه السورة . و بالحقيقة : هذا هو الإعجاز الحقيق .

## ب المجوس، وأصحاب الاثنين، والمانوية وســائر فرقهم

المجوسية عليهم السلام بعد إبراهيم الحليل عليه السلام لم تكن في العموم كالدعوة الخليلية ، ولم يثبت لها من : القوة ، والشوكة ، والملك ، والسيف . . . مثل الملة الحنيفية ، إذ كانت ملوك العجم كلها على ملة إبراهيم عليه السلام ، وجميع من كان في زمان كل واحد منهم من الرعايا في البلد على أديان ملوكهم ، وكان لملوكهم مرجع هو : « موبذموبذان » يعنى : أعلم العلماء ، وأقدم الحكاء ، يصدرون عن أمره ، ولا يخالفونه ، ولا يرجعون إلا إلى رأيه ، ويعظمونه تعظيم السلاطين لخلفاء الوقت .

وكانت دعوة بنى إسرائيل أكثرها في بلاد الشام وما وراءها من المغرب ؛ وقل ما سرى من ذلك إلى بلاد العجم .

وكانت الفرق فى زمان إبراهيم الخليل عليه السلام راجعة إلى صنفين اثنين : أحدهما : رالصابئة ، ، والثانى : رالحنفاء » .

ひ ひ ひ

فالصَّابِئُهُ وأوامره ، وأحكامه : إلى و متوسط ، لكن ذلك و المتوسط ، يحب أن يكون روحانياً لا جسمانياً ، وذلك : لزكاء الروحانيات ، وطهارتها ، وقربها من رب الأرباب ، والجسماني بشر مثلنا : يأكل مماناكل ، ويشرب ممانشرب ، ماثلنا في المادة والصورة ، قالوا : ووائن أطعتم بشرا مثلكم إنكم إذا لحاسرون . متوسط ، كانت تقول : إنا نحتاج في المعرفة والطاعة إلى و متوسط ، والحنفاء من جنس البشر تكون درجته : في الطهارة ، والعصمة ، والتأييد . والحكمة : فوق الروحانيات : يماثلنا من حيث البشرية ، ويمايزنا من حيث الروحانية ؛ فيتلقى الوحى بطرف الروحانية ، ويلقى إلى نوع الإنسان بطرف البشرية ؛ وذلك قوله تعالى : «قل : إنما أنا بشر مثلكم يوحى إلى أنما إله م إله واحد ، ، وقال عز ذكره : «قل سبحان ربى : هل كنت إلا بشراً رسولا ، ؟ .

ثم لما لم يتطرق للصابئة الاقتصار على الروحانيات البحتة ؛ والتقرب إليها بأعيانها ؛ والتلق عنها بذواتها . . . فزعت جماعة إلى « هياكلها » : وهى السيارات السبح ، وبعض الثوابت . فصابئة النبط والفرس والروم : مفزعها السياران ، وصابئة الهنم : مفزعها الثوابت . وسنذكر مذاههم على التفصيل \_ على قدر الإمكان \_ بتوفيق الله تعالى . وربما نزلوا عن , الهياكل ، إلى , الأشخاص ، التي لا تسمع ، ولا تبصر ، ولا تغنى عنهم شيئة . والفرقة الأولى : هم عبدة الكواكب ، والثانية : هم عبدة الأصنام .

ولما كان الخليل عليه السلام مُعَلَّقاً بَكْتُو المُتَّامِينَ على الفرقتين ، وتقرير الحنيفية السمحة السهلة : احتج على عبدة الاصنام : قولا ، وفعلا : كسراً من حيث القول ، وكسراً من حيث الفعل ؛ فقال لابيه آزر : « يا أبت ! لم تعبد ما لايسمع ولا يبصر ولا يغنى عنك شيئاً ، ؟ . . الآيات . . . حتى : « جعلهم جذاذاً إلا كبيراً لهم ، ، وذلك إلزام من حيث الفعل ، وإلحام من حيث الكسر . ففرغ من ذلك كما قال الله تعالى : « وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم ، وابتدأ بإبطال مذاهب عبدة الكواكب على صيغة الموافقة ؛ كما قال تعالى : « وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والارض ، : الموافقة ؛ كما قال تعالى : « وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والارض ، : أي كما آتيناه الحجة كذلك نريه المحجة ؛ فساق الإلزام على « أصحاب الهياكل ، مساق الموافقة في المبدأ ، والمخالفة في النهاية ، ليكون الإلزام أبلغ ، والإفام أقوى ؛ وإلا فإبراهيم الخليل عليه السلام : لم يكن في قوله : « هذا ربى م: مشركا ، كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما لم يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما لم يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما لم يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما لم يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما لم يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما المها يكن في قوله : « بل فعله كبيرهم هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما المها يكان في قوله : « بل فعله كبيره هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما يكن في قوله : « بل فعله كبيره هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة كما المها يكان أله يكان في قوله : « بل فعله كبيره هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة المها يكان ألم يكان في قوله : « بل فعله كبيره هذا » : كاذباً . وسوق الكلام من جهة المها يكان ألم يكان أل

الإلزام ، غير سوقه على جهة الالتزام . فلما أظهر الحجة وبين المحجة : قرر الحنيفية التي هي الماة الكبري ، والشريعة العظمي ، وذلك هو الدين القيم .

وكان الانبياء من أولاده كلهم يقررون الحنيفية ؛ وبالخصوص صاحب شرعنا محد صلوات الله عليه : كان فى تقريرها قد بلغ النهاية القصوى ، وأصاب المرى وأصى . ومن العجب ! أن التوحيد من أخص أركان الحنيفية ؛ ولهذا : يقترن نفى الشرك بكل موضع ذكر الحنيفية : « حنيفاً وما كان من المشركين » ، «حنفاء لله غير مشركين به » .

ثم إن والتثنية ، اختصت بالمجوس ؛ حتى أثبتوا : أصلين اثنين ، مدبرين ، قديمين : يقتسان : الحير ؛ والشر ، والنفع ؛ والضر ، والصلاح ؛ والفساد . . . يسمون أحدهما : النور ، والآخر : الظانة . وبالفارسية : يزدان ، وأهرمن . ولهم في ذلك تفصيل مذهب .

ومسائل المجوس كلها تدور على قاعدتين اثنتين ، إحداهما : بيان سبب امتزاج النور بالظلمة ، والثانية : بيان سبب خلاص النور من الظلمة ، وجعلوا : « الامتراج ، مبدأ ، و « الخلاص ، معاداً .

#### الباب الأول: المجوس

ا - أثبتوا أصلين كما ذكرنا ، إلا أن المجوس الاصلية زعموا : أن الاصلين لا يجوز أن يكونا قديمين أزليين ، بل النور أزلى ، والظلمة محدثة . ثم لهم اختلاف في سبب حدوثها : أمن النور حدثت ! والنور لا يحدث شراً جزئياً ، فكيف يحدث أصل الشر؟ ، أم [ من ] شيء آخر! ولا شيء يشرك النور في الإحداث والقدم؟ . وبهذا يظهر خبط المجوس .

وهؤلاء يقولون: المبدأ الأول من الأشخاص: كيومرث؛ وربما يقولون: زروان الكبير، والنبي الثانى: زردشت، والكيومرثية يقولون: كيومرث هو آدم عليه السلام، وتفسير كيومرث هو: الحيّ الناطق. وقد ورد في تواريخ الهند والعجم: أن كيومرث هو آدم عليه السلام، ويخالفهم سائر أصحاب التواديخ.

# ۱ - الكيومرية

أصحاب المقدم الأول: كيومرث. أثبتوا أصلين: يزدان، وأهرمن، وقالوا: يزدان أذلى قديم ؛ وأهرمن محدث مخلوق، وقالوا: إن سبب خلق أهرمن أن يزدان فكر في نفسه: أنه لوكان لى منازع كيف يكون؟ ، وهذه الفكرة كانت رديئة غير مناسبة لطبيعة النور ؛ فحدث الظلام من هذه الفكرة ، وسمى : أهرمن ؛ وكان مطبوعاً على الشر ، والفتنة ، والفساد ، والفسق ، والضرر ، والإضرار ؛ فرج على النور ، وخالفه طبيعة وفعلا ، وجرت محاربة بين عسكر النور وعسكر الظلمة . ثم إن الملائكة توسطوا ، فصالحوا ؛ على أن يكون العالم السفلى خالصاً لاهرمن سبعة آلاف سنة ، ثم يخلى العالم ويسلمه إلى النور ؛ والذين كانوا في الدنيا فبل الصلح أبادهم وأهلكهم . ثم بدأ برجل يقال له : كيومرث ، وحيوان يقال له خبل الصلح أبادهم وأهلكهم . ثم بدأ برجل يقال له : كيومرث ، وخرج من أصل ، ثور ، فقتلهما ، فنبت من مسقط ذلك الرجل ، ربياس ، وخرج من أصل

«ريباس»: رجل يسمى: « ميشة » ، وامرأة اسمها: « ميشانة »، وهما أبوا البشر، ونبت من مسقط الثور: الأنعام ، وسائر الحيوانات .

وزعموا: أن النور خير الناس \_ وهم أرواح بلا أجساد \_ بين أن يرفعهم عن مواضع أهرمن ، وبين أن يلبسهم الأجساد فيحاربون أهرمن ، فاختاروا لبس الأجساد ، ومحاربة أهرمن ... على أن تكون لهم النصرة من عند النور ، والظفر بجنود أهرمن ، وحسن العاقبة . وعند الظفر به وإهلاك جنوده : تكون القيامة .

فذاك : « سبب الامتزاج ، ، وهذا : , سبب الخلاص ، .

#### ٢ — الزَّرْوَانِيِّـــة

قالوا: إن النور أبدع أشخاصاً من تور ؛ كلها: روحانية ، نورانية ، ربانية ؛ و لكن الشخص الاعظم الذي اسمه : « رُرُوان ) شك في شيء من الاشياء ؛ فحدث أهرمن الشيطان يعني إبليس من ذلك الشك .

وقال بعضهم: لا ؛ بل إن زروان الكبير قام ، فزمزم تسعة آلاف و تسعائة و تسعأ و تسعائة و تسعين سنة ، ليكون له ابن فلم يكن ؛ ثم حدث نفسه ، و فكر ، وقال : لعل هذا العلم ليس بشى م ؛ فحدث أهر من من ذلك الهم الواحد ، وحدث و هر من من ذلك العلم ، فكانا جميعاً في بطن واحد ، وكان هر من أقرب من باب الخروج ؛ فاحتال أهر من الشيطان حتى شق بطن أمه ، فخرج قبله ، و أخذ الدنيا .

وقيل: إنه لما مثل بين يدى , زروان , فأبصره ورأى ما فيه ؛ من الحبث ، والشرارة ، والفساد: أبغضه ، ولعنه ، وطرده ؛ فمضى ، واستولى على الدنيا . وأما هرمز فبتى زماناً لا يد له عليه ؛ وهو الذى اتخذه قوم , ربا ، وعبدوه ؛ لما وجدوا فيه من : الحير ، والطهارة ، والصلاح ، وحسن الآخلاق .

وزعم بعض الزروانية : أنه لم يزل ـ كان ـ مع الله شيء ردى. : إما فكرة

رديئة ، وإما عفونة رديئة ، وذلك هو مصدر الشيطان . وزعموا ، أن الدنيا كانت سليمة من : الشرور ، والآفات ، والفتن ؛ وكان أهلها في خير محض ، ونعيم خالص ، فلما حدث ﴿ أهرمن ، حدثت : الشرور ، والآفات ، والفتن ، والمحن . وكان يمعزل عن السهاء ، فاحتال حتى خرق السهاء ، وصعد . وقال بعضهم : كان هو في السهاء ، والأرض خالية عنه ؛ فاحتال حتى خرق السهاء ، ونزل إلى الأرض بجنوده كلها ، فهرب والنور ، بملائكته ، وأنبعه الشيطان حتى حاصره فى جنته ، وحاربه ثلاثة آلاف سنة ؛ لا يصل الشيطان إلى الرب تعالى ، ثم توسط الملائكة ، وتصالحاً : على أن يكون إبليس وجنوده في قرار الأرض تسعة آلاف سنة ؛ بالثلاثة آلاف التي قاتله فيها ، ثم يخرج إلى موضعه . ورأى الرب تعالى عن قولهم الصلاح في احتمال المكروه من إبليس وجنوده ، وأن لا ينقض الشرط حتى تنقضي المدة المضروبة للصلح. فالناس في : البلايا ﴿ وَالْفَانِ ، وَالْحَزَايَا ، وَالْحَنِّ . . . إلى انقضاء المدة ، ثم يعودون إلى النعيم الأول وشرط إبليس عليه : أن يمكنه من أشياء يفعلها ، ويطلقه في أفعال رَدْيَتُهُ يَبَاشُرُها ﴿ فَلَمُ هَا مَنَ الشَّرَطُ : أَشْهِدَا عليهما عدلين ، ودفعا سيفهما إلهما ، وقالا لهما : من نكث فاقتلاه يهذا السيف. ولست أظن عاقلاً يعتقد هذا الرأى الفائل ، ويرى هذا الاعتقاد المضمحل الباطل؛ ولعله كان رمزاً إلى ما يتصور في العقل. ومن عرف الله سبحانه وتعالى بجلاله وكبرياته : لم يسمح بهذه الترهات عقله ، ولم يسمع مثل هذه الترهات سمعه . وأقرب من هذا ما حكاه , أبو حامد الزوزني، : أن المجوس زعمت أن إبليس كان لم يزل في الظلمة ـ والجو خلاء ـ بمعزل عن سلطان الله ، ثم لم يزل يزحف ، ويقرب بحيله ؛ حتى رأى . النور » ؛ فو ثب و ثبة ، فصار في سلطان الله في النور ، وأدخل معه هذه الآفات والشرور ، فخلق الله تعالى هذا العالم شبكة له فوقع فيها ، وِصار متعلقاً بها لا يمكنه الرجوع إلى سلطانه ؛ فِهو محبوس في هذا العالم ، مضطرب في الحبس ، يرمى بالآفات والمحن والفتن إلى خلق الله تعالى ؛ فمن أحياه الله رماه بالموت ، ومن أصحه رماه بالسقم ، ومن سره رماه بالحزن . فلا يزال كذلك

إلى يوم القيامة ؛ وفى كل يوم ينقص سلطانه حتى لا تبتى له قوة . فإذا كانت القيامة : 
ذهب سلطانه ، وخمدت نيرانه ، وزالت قوته ، واضمحلت قدرته . . . فيطرحه 
فى الجو ؛ والجو ظلمة ليس لها حد ولا منتهى . ثم يجمع الله تعالى أهل الأديان ؛ 
فيحاسبهم ، ويجازيهم على طاعة الشيطان وعصيانه . وأما المسخية ، فقالت : 
إن النور كان وحده نوراً محضاً ، ثم انمسخ بعضه فصار ظلمة .

وكذلك « الحرمدينية » : قالوا بأصلين ، ولهم ميل إلى التناسخ ، والحلول . وهم لايقولون : بأحكام ، وحلال ، وحرام .

ولقدكان فى كل أمة من الأمم قوم ؛ مثل : الإباحية ، والمزدكية ، والزنادقة ، والقرامطة . . . كان تشويش ذلك الدين منهم ، وفتنة الناس مقصورة عليهم .

#### ٣ ﴿ الرَّزُدَشْتِيَّة

أو لئك هم أصحاب و زردشت الن بورشب الآ) الذى ظهر فى زمان و كشتاسب الملك و أبوه كان من أفر بيجانو و أمه من الرى و اسمها : دغدويه زعموا : أن لهم أنبياء و ملوكا : أولهم و كيومرث ، وكان أول من ملك الارض ، وكان مقامه و بإصطخر » . و بعده : « أوشهنك بن فراوك » ، ونزل أرض الهند ، وكانت له دعوة ثمة . و بعده : « طهمورث » ، وظهرت و الصابئة ، أول سنة من ملكه . و بعده : أخوه و جم ، الملك . ثم بعده أنبياء و ملوك ، منه م « منوجه ر » ، و نزل بابل ، و أقام بها . و زعموا أن موسى عليه السلام ظهر فى زمانه . . . حتى انتهى الملك إلى و كشتاسب بن لهراسب » ، وظهر فى زمانه و زردشت ، الحكم .

وزعموا: أن الله عز وجل خلق من وقت ما فى الصحف الأولى والكتاب الاعلى من ملكوته خلقاً روحانياً ؛ فلما مضت ثلاثة آلاف سنة أنفذ مشيئته

 <sup>(</sup>۱) زردشت: بفتح فسكون فقتح فسكون ، بورشب: بضم الباء بعدها واو وسكون الراء وكسر الثاين . راجع تحقيقنا لضبط « زردشت » في طبعتنا الأولى لهذا السكتاب على الصفحتين ۸۳ ، ۸۶ ، ثم راجع فيها ضبط الأعلام الفارسية جميعاً وغيرها .

فى صورة من نور متلالى ، على تركيب صورة الإنسان، وأحف به سبمين من الملائكة المكرمين ؛ وخلق الشمس ، والقمر ، والكواكب ، والأرض ، وبنى آدم ؛ غير متحركة ثلاثة آلاف سنة . ثم جعل ، روح زردشت ، فى شجرة أنشأها فى أعلى عليين وأحف بها سبعين من الملائكة المكرمين ، وغرسها فى قلة جبل من جبال أذربيجان يعرف ، باسمويذخر ، ثم ماذج ، شبح زردشت ، بلبن بقرة ، فشربه أبو زردشت ، فصار : فطفة ، ثم مصغة فى رحم أمه ، فقصدها الشيطان وعيرها ، فسمعت أمه نداه من السهاء فيه دلالة على برثها ؛ فبرتت . ثم لما ولد ضحك ضحكة تعينها من حضر ؛ فاحتالوا على ، زردشت ، حتى وضعوه بين ، مدرجة البقر ، و مدرجة الخيل ، و ، مدرجة الذئب ، ، فكان ينهض كل واحد منهم لحمايته من جنسه . و نشأ بعد ذلك إلى أن بلغ ثلاثين سنة ، فبعثه الله تعمالى : نبياً ، ورسولا إلى الحلق . فدعا : كشتاسب الملك ، فأحابه إلى دينه . وكان دينه : عبادة الله ، والكفر بالشيطان ، والأمر بالمعرف ، والنهى عن المنسكر ، واجتناب الحبائث . . .

وقال: , النور , و , الظلمة , أصلات متضادان ، وكذلك , يزدان ، و , أهرِمن ، وهما مبدأ موجودات العالم ، وحصلت التراكيب من امتزاجها ، وحدثت الصور من التراكيب المختلفة . والبارى تعالى خالق النور والظلمة ومبدعهما ، وهو واحد : لا شريك له ، ولا ضد ، ولا ند ، ولا يجوز أن ينسب إليه وجود الظلمة ، كا قالت ، الزروانية ، . لكن : الخير والشر ، والصلاح والفساد ، والطارة والحبث : إنما حصلت من امتزاج النور والظلمة ، ولو لم يمتزجا لما كان وجود العالم . وهما : يتقاومان ، ويتغالبان ... إلى أن يغلب النور الظلمة ، والخير الشر ، ثم يتخلص الخير إلى عالمه ، والشر ينحط إلى عالمه ، وذلك هو : سبب الحلاص ، والبارى تعالى هو الذي مرجهما وخلطهما ؛ لحكمة رآها في التراكيب . وربما جعل النور أصلا ، وقال : وجوده وجود حقيق ، وأما الظلمة فتبع ، كالظل بالنسبة إلى الشخص ؛ فإنه يرى أنه موجود ، وليس

بموجود حقيقة ؛ فأبدع النور ، وحصل الظلام تبعاً ؛ لأن من ضرورة الوجود التضاد ، فوجوده ضرورى ، واقع فى الخلق لا بالقصد الأول ؛ كما ذكرنا فى الشخص والظل .

وله كتاب قد صنفه \_ وقيل: إن ذلك أنزل عليه \_ وهو: وزند أوستا ، يقسم العالم قسمين: «مينة » ، وكيتى ، ؛ يعنى: الروحانى ، والجسمانى ؛ أو: الروح ، والشخص . وكما قسم الحلق إلى عالمين ؛ يقول: إن ما فى العمالم ينقسم قسمين: «بخشش » ، وكنش » ؛ يريد به : التقدير ، والفعل ؛ وكل واحد مقدر على الثانى . ثم يتكلم فى موارد التكليف ، وهى : حركات الإنسان ؛ فيقسمها ثلاثة أقسام : «منش » ، «وكويش » ، «وكنش ، ؛ يعنى بذلك : الاعتقاد ، فلاثة أقسام : «منش » ، «وكويش » ، «وكنش ، ؛ يعنى بذلك : الاعتقاد ، والقول ، والعمل ، وبالثلاثة يتم التكليف ؛ فإذا قصر الإنسان فيها خرج عن الدين والطاعة ، وإذا جرى فى هذه الحد كات على مقتضى الأمر والشريعة فاز الفوز الأكبر .

و تدعى الزردشتية له معجز آت كثيرة منهائ دخول قوائم فرس كشتاسب في بطنه ، وكان «زردشت ، في الحبس ؛ فأطلقه ؛ فانطلقت قوائم الفرس . ومنها : أنه مر على أعمى « بالدينور ، فقال : خذوا حشيشة \_ وصفها لهم \_ واعصروا ماءها في عينه ، فإنه يبصر ، ففعلوا ، فأبصر الاعمى .

وهذا من جملة معرفته بخاصية الحشيشة . وليس من , المعجزات ، فى شي . ١ .
ومن ، المجوس الزردشتية ، صنف يقال لهم : ، السيسانية ،، و ، البهافريدية ، و رئيسهم رجل يقال له , سيسان ، من رستاق نيسابور ، من ناحية يقال لها : خواف ، خرج فى أيام أبى مسلم ، صاحب الدولة . وكان ، زمزمياً ، فى الاصل ، يعبد النيران ، ثم ترك ذلك ، ودعا المجوس إلى : ترك الزمزمة ، ورفض عبادة النيران ، ووضع لهم كتاباً ، وأمرهم فيه بإرسال الشعور ، وحرم عليهم ؛ الامهات ، والبنات ، والاخوات ، وحرم عليهم الحن ، وأمرهم باستقبال الشمس عند السجود على ركبة واحدة . وهم ، يتخذون ، الرباطات ، ويتباذلون الاموال ،

ولا يأكلون الميتة ، ولا يذبحون الحيوان حتى يهرم . وهم أعدى خلق الله للمجوس الزمازمة . ثم إن ، موبذ المجوس ، رفعه إلى أبى مسلم ، فقتله على باب الجامع بنيسا بور . وقال أصحابه : إنه صعد إلى السهاء على برذون أصفر ، وإنه سينزل على البرذون ؛ فينتقم من أعدائه . وهؤلاء قد أقروا بنبوة ، زردشت ، ، وعظموا الملوك الذين يعظمهم ، زردشت ، .

ومما أخبر به , زر دشت , في كتاب , زند أو ستا , أنه قال : سيظهر في آخر الزمان رجل اسمه , أشيزريكا , ومعناه : الرجل العالم ، يزين العالم بالدين والعدل ، ثم يظهر في زمانه , بتياره , فيوقع الآفة في أمره وملكه عشرين سنة ؛ ثم يظهر بعد ذلك , أشيزريكا , على أهل العالم ، ويحيي العدل ، ويميت الجور ، ويرد السنن المغيرة إلى أوضاعها الأول ، وتنقاد له الملوك ، وتنيسر له الأمور ، وينصر الدين الحق ، ويحصل في زمانه : الأمن ، والمدعة وسكون الفتن، وزوال المحن .

مَقَالَةُ زُرْدَشْتِ فِي الْمُأْدِيءَ

وقد نقل و الجيهانى ، فى مقالة من المقالات و لرردشت ، فى المبادى د : أن دين و زردشت ، : هو الدعوة إلى دين و مارسيان ، ، وأن معبوده : و أورمزد ، ، والملائكة المتوسطون فى رسالاته إليه : بهمن ، وأرديبهشت ، وشهريور ، وإسفندارمز ، وخرداد، ومرداد .وقد رآهم و زردشت ، واستفاد منهم العلوم . وجرت مساءلات بينه و بين و أورمزد ، من غير توسط :

أولها: قال وزردشت ، : ما الشيء الذي كان ، ويكون وهو الآن موجود ؟. قال وأورمزد ، : أنا ، والدين ، والكلام ، أما الدين فعمل أورمزد وكلامه وإيمانه ، وأما الكلام ، إذ العمل أفضل من الكلام ، إذ العمل أفضل من الكلام ، وأول من أبدع من الملائكة : و بهمن ، وعلمه الدين ، وخصه بموضع النور مكانا ، وأقنع بذاته ذاتا ، فالمبادى على هذا الرأى ثلاثة .

 <sup>(</sup>١) هذه «المقالة» كلما ساقطة من المطبوعات والترجمات ومن جمع المخطوطات التي كتبت من
 منتصف الترن العاشر الهجرى إلى الآن فقط . راجع صفحات (٧ ٩ ٥ -- ٠٠) يُمن طبعتنا الأولى .

السؤال الشاني : قال : لم تخلق الأشياء كلها في زمان غير متناه ؟ إذ قد جعلت الزمان نصفين : نصفه متناه ، و نصفه غير متناه ، فلو خلقتها في زمان غير متناه : كان لا يستحيل شيء منها . قال أورمزد : فإذا كان لا يمكن أن تفنى \_ منها . عال أورمزد : فإذا كان لا يمكن أن تفنى \_ منها .

السؤال الثالث : قال : مما ذا خلقت هذا العالم ؟ . قال أورمزد : خلقت جميع هذا العالم من نفسي : أما أنفس الأبرار فن شعر رأسي ، وأما السماء فن أم رأسي، والظفر والمعاضد فمن جهتي، والشمس فمن عيني، والقمر فمن أنني، والكواكب فمن لسانى ، و . سروس ، وسائر الملائكة فمن أذنى ، والأرض فمن عصب رجلي . وأريت هذا الدين أولا ,كيومرث ، ؛ فشعر به ، وحفظه من غير تعلم ولا مدارسة . قال , زردشت ، : فلماذا أريت هذا الدين كيومرث بالوهم ، وألقيته إلى بالقول؟ . قال: أورمزد، : لانك تحتاج أن تتعلم هذا الدين و تعلمه غيرك ، «وكيومرث، لم بجد من يقبله ؛ فأمسك عن التكلم ، وهذا خير لك ؛ لأنى أقول وأنت تسمع ، وأثنت تقول والنَّاس يسمعون ويقبلون . فقــال ﴿ زردشت ﴾ ﴿ لأورمزد ﴾ : هل أريت هذا الدين أحداً قبلي غير ﴿ كيومرث ﴾ ؟ قال : يلى! أريت هذا الدين « جم ، خمسين نجما مخساً ؛ من أجل إنكاره والضحاك. قال: إذا كنت عالماً أنه لا يقبله ؛ فلماذا أريته ؟ قال : لو لم أره لما صار إليك ، وقد أريته أيضاً: أفريدون، وكيكاوس، وكيقباد، وكشتاسب. قال وزردشت،: خلقك العالم ، وترويجك الدين لأى شيء ؟ قال : لأن فناء العفريت الأثيم لا يمكن إلا بخلق العالم، وترويج الدين؛ ولو لم يتروج أمر الدين لماأمكن أن تتروج أمورالعالم. فلما أخمله وزردشت، الدين من وأورمزد، الوهاب ؛ واستحكمه ، وعمل بِه ؛ وزمزم فى بيت أبيه عليه ... غاظ ذلك , كون ، الأثيم وأقلقه ؛ إذكان شريراً ، ممتلئاً مُوتاً ، وظلمة ، وبلاء ، ومحنة ؛ فدعا بشياطينه ، وأسماؤهم : برى ديوانياخ ديويهمان زوش ، ونومر بفنارديو ؛ وأمرهم جميعاً بالمسير إلى ﴿ زَرَدَشُتَ ﴾ وقتله ، فعلم ﴿ زَرَدَشْتَ ﴾ بذلك ؛ فقرأ ، وزمزم ، وأراق الماء

على يدى «مارسيان» ؛ فانهزموا عنه مقهورين . وجرت محاربات أخرى ؛ فهزمهم « زردشت ، بإحدى وعشرين آية ، من كتابه : « أوستا » ، وتوارت الشياطين عن الناس .

ولما بلغ , زردشت , مبلغ الكمال بأربعين سنة ، وتمت له المخاطبات في سبع عودات إلى , أورمزد , أكمل [ فيها ] معرفة شرائع دين الله وفرائضه وسننه ... أمره الله بالمسير إلى , كشتاسب , الملك ، وإظهار ذكر الله ، واسمه ، فنفذ لامر الله ، ودعا ملكين كانا بذلك الصقع يقال لهما : « فور بماراى ، و «بيويدست » ؛ فدعاهما إلى دين الله ، والسكفر بالشيطان ، وفعل الحير ، واجتناب الشر ، فلم يقبلا قوله ، وأخذتهما العزة بالإثم ، فجاءتهما ريح ؛ فملتهما من الارض ، ووقفت بهما في الهواء ، واجتمع الناس ينظرون إليهما ، فغشيهما الطير من كل ناحية ، وأتوا على لحومهما ، وسقطت عظامهما على الأدمن .

ولما بلغ وكستاسب ، لتى منه كل ما أنبأه به أورمزد ، ومن الحبس والبلا ، حتى حدث أمر الفرس الذى دخلت قوائد في باطئ بدنه ، حتى لم ير أثرها في جسده ، واستهم حاله على الناس ، وتحيروا ، وأخرجه كشتاسب من الحبس ، وسأله الحال ، فقال : تلك آية من آيات صدق ، الذى أخبرنى به إلهى وخالق ، وشارطهم على الإيمان به ، إن هو دعا وأخرج قوائم الفرس ، وشرطوا ، ودعا باسم الله ، فرجت قوائم الفرس كما كانت ، فآمن به وكشتاسب ، وأم بحمع علماء أهل زمانه من : « بابل ، ، و « إيران شهر ، ؛ وأمرهم بمحاورة ، زردشت ، و فناظروه ، فاعترفوا له بالفضيلة .

قال : وبما جار به زردشت المصطفى من دين مارسيان : أن إلهه و أورمزد ، لم يزل ، ولم يزل معه شيء سماه : و أسنى أسنه ، وهو شيء مضيء حوله ، وهو فوق ، وأن إبليس لم يزل معه شيء سماه : و أستا أستاه ، وهو مظم حوله ، وهو أسفل .

وأول ماخلق الله من الملائكة : ﴿ بهمن، ، ثم ﴿ أَرْدَيْهِ شُتَّ ، ثُم ﴿ شَهْرِيُورٍ ، ﴿

ثمر إسفندارمن، ، ثمر خرداد ، ، ثمر مرداد ، . و خاق بعضهم من بعض ؛ كما يؤخذ السراج من السراج من غير أن ينقص من الأول شيء ، وقال لهم : من ربكم وخالقكم ؟ فقانوا : أنت ربنا و خالقنا . وعلم و أور مزد ، أن إبليس سيتحرك من ظلمته ؛ فأعلم بذلك الملائكة ، وبدأ بإعداد ما يورطه ، ويدفع شره وأذاه عن عالمه ، ويبطل إرادته ؛ فخلق السماء في خمسة وأربعين يوما ، وسمى : ما هينازي شورم ، ؛ وممناه : ظهور ضمائر أهل الدنيا . . . إلى سائر و الكاهينازات ، المذكورات عندهم ؛ وخلق الارض في خمسة وأربعين بوما .

وأول من ابتعثه , أورمزد , إلى الأرض : , كيومرث ، ، وقد كان يستنشق النسيم ثلاثة آلاف سنة ، ثم أخرجه في قامة ثلاثة رجال . ولما أن جاء وقت تحريك إبليس في ظلمته ، ارتفع ، ورأى النور ، وطمع في الاستيلاء على اسني أورمزد ، ، وتصيره مظلل ودخل الساء يكيد ـ ثم ـ , لكيومرث ، ثلاثين سنة ، وصارت نطفته ثلاثة أقسام ؛ قسم : أمر الله الأرض أن تحفظه ، وقسم : أمر ، سروس ، الملك أن يحفظه ، وثلث : اختطفته الشياطين . وأمر ، أورمزد ، بسد الثقوب التي صعد منها إبليس ، فبق داخل الساء منقطعا وأمر ، أورمزد ، بسد الثقوب التي صعد منها إبليس ، فبق داخل الساء منقطعا عن أصله وقوته ، فانتصب لمنابذة ، أورمزد ، ، ورام الصعود إلى الجنان ، فدفعه عن أصله وقوته ، فانتصب لمنابذة ، أم أعلمه أنه يسعى في الباطل و الحسار ، ويروم منذ كلا يقدر عليه . واتفق الأمر بينهما على أن يبق إبليس وجنوده في قرار الضوء تسعة آلاف سنة ـ م يبطل ، ويحتمل خلقه الأذى في هذه السنين ، ويصبرون عليه وعلى ما ينالهم : من الفقر ، والبلاء ، والموت ، وسائر الآفات ، ليعوضهم منها الحياة الدائمة في الجنان .

واشترط إبليس لنفسه وشياطينه ثمانية عشر شرطاً :

الأول منها: أن تصير معيشة خلقه من خلق الله ، والثانى : أن يكون عن خلقه على خلق الله ، والرابع : أن يخلط جوهر على خلق الله ، والرابع : أن يخلط جوهر خلقه بجوهر خلق الله ، والخامس : أن يصير له السبيل إلى أن يأخذ الطين الذى

فى خلق الله ، والسادس : أن يصير له من النور الذى فى خلق الله ما يريد ، والسابع : أن يصير له من الرياح التي في خلق الله حاجته ، والثامن : أن يصير له من الرطوبة التي في خلق الله ، والتاسع : أن يصير له من النار التي في خلق الله ، والعاشر: أن يصير له من ألمودة والمصاهرة التي في خلق الله ؛ ليخلط الأشرار بالأخيار ، والحادى عشر : أن يصير له من العقل والبصر الذي في خلق الله ؛ ليعرف خلقه مسالك المنافع والمضار ، والثاني عشر : أن يصير له من العدل الذي في خلق الله ؛ ليجعل للأشرار فيه نصيباً ، والثالث عشر : أن تخبي على الناس معرفة عمل الصالحين والأشرار إلى يوم القيامة والحساب ، والرابع عشر : أن يصير له السبيل إلى أن يبلخ بأهَل بيت الشرارة والخبث غاية الغني والدرجات ؛ ويصيرهم عند الناس صالحين ، والخامس عشر : أن يصير له السبيل إلى أن يجعل كذب الأشرار مقبولاً على الآخيار ، والسادس عشر أن يصير له السبيل إلى أن يعمر من أهل الدنيا ـــ من أراد من خلقه ـــ ألف سنة ؛ أو ثلاثة آلاف سنة ؛ ويصيرهم أغنياء أقوياء قادرين على ما يُريدُون ؛ وأن يلهم الناس حتى يكونوا بإعطاء الأشرار أسخى منهم بإعطاء الآخيار وأطيب نفساً ، والسابع عشر : أن يصير له السبيل إلى إفناء أهل بيت الصالحين ؛ حتى لا يعرف منهم أحد بعد ثلاثمائة وخمسين سنة ،والثامن عشر : أن يملك أمر من : يحيى الأموات ؛ ويبتى الآخيار ؛ وينني الآشرار إلى يوم القيامة .

فتمت والبيعة ، وأقاما عليها ، ودفعا سيفيهما إلى عدلين ؛ على أن يقتلا من رجع عن شرطه . وأمرالته تعالى : الشمس ، والقمر ، والكواكب ... أن تجرى ؛ لمعرفة : الآيام ، والشهور ، والآعوام . . . التي جعلها عدة الإنظار والإمهال . ومما نص عليه و زردشت ، : أن للعالم قوة إلهية ؛ هي المدبرة لجميع مافي العالم ، المنتهية مبادئها إلى كالاتها . وهذه القوة تسمى : « مشاسبند » ؛ وهي : على لسان ومنه : المدبر الأقرب ، ، وعلى لسان الفلاسفة : « العقل الفعال ، ؛ ومنه : الفيض الإلهي ؛ والعناية الربانية ، وعلى لسان المانوية : الأرواح الطيبة ،

وعلى لسان العرب: الملائكة ، وعلى لسان الشرع والكتاب الإلهى: الروح: و تنزل الملائكة والروح فها » .

وأثبت غيره: منشاه ومنشايه ؛ ويعنى بهما : «آدم» و «حواء، فىالعالم الجسمانى، و والعقل، و «النّفس، فى العالم الروحانى .

#### الباب الثاني: الثنوية

ا — هؤلاء:همأصحاب الاثنين الآزليين . يزعمون أن «النور» و « الظلم » أزليان قديمان ؛ بخلاف المجوس ؛ فإنهم قالوا : بحدوث الظلام ، وذكروا سبب حدوثه . وهؤلاء قالوا : بتساويهما في القدم ، واختلافهما : في الجوهر ؛ والطبع ؛ والفعل ؛ والحيز ؛ والمكان والإجاب ؛ والابدان والارواح .

## مرزقته كيت الكانوية

أصحاب و مانى بن فاتك ، الحدكم ، الذى ظهر فى زمان و سابور بن أردشير ، وقتله و بهرام بن هرمز بن سابور ، وذلك بعد عيسى بن مريم عليه السلام . أحدث دينا بين المجوسية والنصرانية ، وكان يقول بنبوة المسيح عليه السلام ، ولا يقول بنبوة موسى عليه السلام . حكى و محمد بن هارون ، المعروف و بأبى عيسى الوراق، بنبوة موسى عليه السلام . حكى و محمد بن هارون ، المعروف و بأبى عيسى الوراق، وكان فى الإصل بحوسيا عارفا بمذاهب القوم : أن الحكم ومانى ، زعم : أن العالم مصنوع مركب من أصلين قديم بن أحدهما نور ، والآخر ظلمة ، وأنهما : أزليان لم يزالا ؛ ولن يزالا ، وأنكر وجود شىء إلا من أصل قديم ، وزعم أنهما لم يزالا ؛ ولن يزالا ، وأنكر وجود شىء إلا من أصل قديم ، وزعم أنهما لم يزالا ؛ قويين ، حساسين، دراكين ، سميعين، بصيرينوهما مع ذلك : فى النفس ، والصورة ، والفعل ، والتدبير . . . متضادان . وفى الحيز : متحاذيان : تحاذى الشخص والظل .

وإنما تتبين جواهرهما ، وأفعالهما ؛ في هذا الجدول :

| 1                                                       |                                                        | 1       |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------|
| الظلبة                                                  | النــور                                                |         |
| جوهرها: قبيح ، ناقص ،                                   | جوهره: حسن ، فاضل ،                                    | الجوهر  |
| لئيم ، كدر ، خبيث ، منتنالريح                           | کریم ، صاف ، نتی ، طیب                                 | البوس   |
| قبيح المنظر .                                           | الريح ، حسن المنظر .                                   |         |
| نفسها: شريرة ، لئيمة ،                                  | نفسه : خيرة ، كريمة ،                                  | النفس   |
| سفيهة ، ضارة ، جاهلة .                                  | حكيمة ، نافعة ، عالمـــة .                             |         |
| فعلها: الشر، والفساد،                                   | فصله : الخير ، والصلاح ،                               | الفعل   |
| والضر، والغم، والتشويش،                                 | والنفع، والسرور، والترتيب،                             |         |
| والتقبير ، والاختلاف .                                  | والنظآم، والاتفاق .                                    |         |
| جهتها : جهة تحت ؛                                       | جهته: جهسة فوق ؟                                       | الحيّز  |
| وأكثرهم على أنها منحطة من أ                             | وأكثرهم على أنه مرتفع من                               | •       |
| ناحية الجنوب ، وزعم بعضهم                               | ناحية الشمال ، وزعم بعضهم                              |         |
| أنها بجنب النور .                                       | أنه بجنب الظلمة .                                      |         |
| أجناسها خمسة : أربعة منها                               | أجناسه خمسة : أربعة منها                               | الاجناس |
| أبدان ، والخامس روحها .                                 | أبدان ، والخامس روحه                                   |         |
| فالآبدان هي : الحسريق ،<br>والظلمة، والسموم ، والضباب ؛ | فالابدان هي: النار، والنور،<br>الشريب ما المار، مدمجها |         |
| وروحها الدخان و تدعى الهامة ،                           | والريح ، والمساء ؛ وروحها<br>النسيم ، وهي تتحرك في هذه |         |
| وهى تتحرك في هذه الأبدان .                              | النسيم ، وهى تتحرك فى هذه<br>الابدان .                 |         |
| ميتة، شريرة، نجسة، دنسة.                                | حية، خيرة ، طاهرة، زكية .                              | الصفات  |
| وقال بعضهم : «كون                                       | وقال بعضهم : لا كون                                    | الصهاب  |
| الظلمة لم تول على مثال هذا                              | النور » لم يزل على مثال هذا                            |         |
| العالم : لها أرض وجو .                                  | العالم : له أرض وجو                                    |         |

| الظلـــة                      | النسور                         |   |
|-------------------------------|--------------------------------|---|
| فأرض الظلمة : لم تزل          | فأرضالنور: لم تزل لطيفة ،      | _ |
| كثيفة ، على غير صـــورة       | على غير صورة هذه الأرض؛        |   |
| هذه الأرض، بل هي أكثف         | بلُّ هي عليصورة جرم الشمس؛     |   |
| وأصلب ؛                       | وشعاعها كشعاع الشمس ؛          |   |
| ورائحتها كريهة أنتن الروائح،  | ورائحتها أطيب رائحة،           |   |
| وألوائها ألوان السواد .       | وألوانها ألوان قوس قزح .       |   |
| <b>*</b>                      | <b>*</b> ❖                     |   |
| وقال بعضهم : لا شيء ا         | وقال بعضهم : لا شيء            |   |
| الا الجسم .                   | الاالجسم.                      |   |
| والأجســـام على ثلاثة ا       | والاجسام على ثلاثة             | _ |
|                               | أنواع: أرض النور رهي خلية.     |   |
| المسيري وجسم آخر أظملم منه    | وهناك جسم آخر ألطف منه         | : |
| وهو الجو .                    | وهو : الجو، وهو نفس النَّور.   |   |
| وجسم آخر أظلم منــه           | وجسمآخر وهو ألطف منه،          | 1 |
| وهو « السموم » .              | وهو «النسم»وهو «روحالنور».     |   |
| <b>基本</b>                     | } <b>☆</b>                     |   |
| قال: ولم تزل تولد الظلمة      | قال: ولم يزل يو لد[النور]      | _ |
| ا شياطين وأراكنة وعفاريت ،    | ملائكة، وآلهة، وأو لياء، لاعلى |   |
| لا على سبيل المناكحة ؛ بل كما | سبيلِ المناكحة ؛ بل كما تتولد  |   |
| تتولد الحشرات من العفونات     | الحكمة من الحكيم ، والمنطق     |   |
| القسذرة .                     | الطيب من الناطق .              |   |
| قال : و « ملك ، ذلك           | [ قال ] : « وملك » ذلك         |   |
| العالم : هو « روحه » .        | العالم : هو , روحه » .         |   |
| وبجمع عالمه :                 | وبجمع عالمه :                  | _ |
| الشر، والذميمة، والظلمة.      | الخير ، والحمد ، والنور .      |   |

ثم اختلفت المانوية في : ﴿ المزاجِ ، وسببه ، و ﴿ الحلاص ، وسببه : قال بعضهم: إن النور والظلام امتزجا بالخبط والاتفاق؛ لا بالقصد، والاختيار. وقال أكثرهم : إن سبب المزاج أن أبدان الظلمة تشاغلت عن روحها بعض التشاغل، فنظرت الروح، فرأت النور، فبعثت الأبدان على بمازجة النور، فأجابتها لإسراعها إلى الشر؛ فلما رأى ذلكملكالنور، وجه إلىها ملكا من ملائكته فى خمسة أجناس من أجناسها الخسة ؛ فاختلطت الخسة النورية بالخسة الظارمية : غالط الدخان النسيم ؛ وإنما الحياة والروح في هذا العالم من النسيم ؛ والهلاك والآفات من الدخان ، وخالط الحريق النار ، والنور الظلمة ، والسموم الريح ، والصباب الماء . فما في العالم من : منفعة ؛ وخير ؛ وبركة ؛ فمن أجناس النور . وما فيه من : مضرة ؛ وشر ؛ وفساد ؛ فن أجياس الظلمة . فلما رأى ملك النور هذا الامتزاج أمر ملكا من ملائكته ؛ فلق هذا العالم على هذه الهيئة ؛ لتخلص أجناس النور من أجناس الظلمة . وإنما سارت الشمس والقمر وسائر النجوم والكواكب؛ لاستصفاء أجزاء النور وتن أجزاء الظلية في فالشمس تستصني النور الذي امتزج بشياطين الحر ، والقمر يستصني النور الذي امتزج بشياطين البرد ، والنسيم الذي في الأرض لا يزال يرتفع ؛ لأن من شأنها الارتفاع إلى عالمها ؛ وكذلك جميع أجزاء النور أبداً في الصعود والارتفاع ، وأجزاء الظلمة أبداً . في النزول والتسفل . . . حتى تتخلص الأجزاء من الأجزاء ، ويبطل الامتزاج ، وتنحل التراكيب ، ويصل كل إلى كله وعالمه ؛ وذلك هو القيامة والمعاد .

قال: وبما يعين في التخليص، والتمييز، ورفع أجزاء النور: التسبيح، والتقديس، والكلام الطيب، وأعمال البر؛ فترتفع بذلك الأجزاء النورية في عمود الصبح إلى فلك القمر، ولا يزال القمر يقبل ذلك من أول الشهر إلى نصفه، فيمتلىء، فيصير بدراً، ثم يؤدى إلى الشمس إلى آخر الشهر، وتدفع الشمس إلى نور فوقها... فيسرى ذلك في العالم... إلى أن يصل إلى النور الاعلى الخالص. ولا يزال يفعل ذلك، حتى لا يبتى من أجزاء النور شيء في هذا

العالم إلا قدر يسير منعقد ، لا تقدر الشمس والقمر على استصفائه ؛ فعند ذلك يرتفع الملك الذي يحمل الأرض ، ويدع الملك الذي يحذب السماوات ؛ فيسقط الأعلى على الاسفل ، ثم توقد نار حتى يضطرم الاعلى والاسفل ، ولاتزال تضطرم حتى يتحلل ما فيها من النور ؛ و تكون مدة الاضطرام : ألفاً وأربعائة وثمانيا وستين سنة .

وذكر الحكيم مانى \_ فى ، باب الآلف ، من ، الجبلة ، وفى أول ، الشابرةان ، \_ : أن ملك عالم النور فى كل أرضه لا يخلو منه شى ، وأنه ظاهر ماطن ، وأنه لا نهاية له ، إلا من حيث تناهى أرضه إلى أرض عدوه . وقال أيضا : لمن ملك عالم النور فى سرة أرضه . وذكر : أن ، المزاج القديم ، هو امتزاج : الحرارة ، والبرودة ، والرطوبة ، واليبوسة ، و ، المزاج المحدث ، هو : الخير ، والشر .

وقد فرض , مانى , على أصحابه بالسرى الأموال كلها ، والصلوات الأربع في اليوم والليلة ، والدعاء إلى الكن ، ورك به الكذب ، والقتل ، والسرقة ، والزنا ، وألبخل ، والسحر ، وعبادة الأونان ، وأن يأتى على ذى دوح ما يكره أن يؤتى إليه بمثله . واعتقاده في الشرائع والأنبياء : أن أول من بعث الله تعالى بالعلم ، والحكة . آدم أبو البشر ، ثم [ بعث ] , شيئا ، بعده ، ثم ، نوحا ، بعده ، ثم ، إبراهيم ، بعده عليهم الصلاة والسلام . . ثم بعث ، بالبددة ، إلى أرض الهند ، و « زردشت ، إلى أرض فارس ، والمسيح كلة الله وروحه إلى أرض الروم والمغرب ، و « بولس ، بعد المسيح إليهم ، ثم يأتى « خاتم الندين ، إلى « أرض العرب ، و « بولس » بعد المسيح إليهم ، ثم يأتى « خاتم الندين ، إلى « أرض العرب » .

# # #

وزعم ، أبو سعيد المانوى، ؛ رئيس من رؤسائهم : أن الذى مضى من المزاج إلى الوقت الذى هو فيه ـ وهو سنة إحدى وسبعين ومائتين من الهجرة - : أحد عشر ألفاً وسبعائة سنة ؛ وأن الذى بقى إلى «وقت الحلاص» : ثلاثمائة سنة .

وعلى مذهبه « مدة المزاج » . اثنا عشر ألف سنة ؛ فيكون قد بقى من المدة خمسون سنة فى زماننا هذا : وهو إحدى وعشرون وخسمائة هجرية .

فنحن فى آخر « المزاج ، وبدء الحلاص ، ؛ فإلى الحلاص الكلى ، وانحلال التراكيب خسون سنة ! .

#### ٢ – المزدكيَّة

و « مزدك ، هو الذي ظهر في أيام ، قباذ ، والد أصحاب : مَزْدَك ﴿ أَنُوشَرُوان ، ؛ ودعا قباذ إلى مذهبه ، فأجابه . واطلع ﴿ أَنُوشَرُوان ، على : خزيه ، وافترائه ؛ فطلبه ؛ فوجده ؛ فقتله . حكى ﴿ الوراق ، : أن قول المزدكية كقول كثير من المانوية : في ﴿ السكونين ، و ﴿ الاصلين ، إلا أن مردك كان يقول : ﴿ إِنِ النّور يفعل بالقصد والاختيار ، والظلمة تفعل على المخبط والاتفاق . والنور : عالم ؛ حساس ، والظلام : جاهل ؛ أعمى . وإن المزاج كان على الاتفاق والحبط ، لا بالقصد والاختيار ، وكذلك الحلاص إنما يقع بالاتفاق دون الاختيار .

وكان مزدك ينهى الناس عن : المخالفة ، والمباغضة ، والقتال ؛ ولما كان أكثر ذلك إنما يقع بسبب : النساء ، والأموال ، أحل النساء ، وأباح الأموال ، وجعل الناس شركة فهما ، كاشتراكهم في : الماء ، والنار ، والكلا . وحكى عنه : أنه أمر بقتل الانفس ، ليخلصها من الشر ومزاج الظلمة .

ومذهبه فى الاصول والاركان أنها ثلاثة : الماء ، والارض ، والنار . ولما اختلطت حدث عنها : مدبر النير ، ومدبر الشر ، فما كان من صفوها فهو مدبر الخير ، وما كان من كدرها فهو مدبر الشر .

وروى عنه : أن « معبوده » قاعد على كرسيه فى العالم الآعلى ، على هيئة قعود « خسرو » فى العالم الأسفل ، وبين يديه أربع قوى : قوة التمييز ، والفهم ، والحفظ ، والسرور ؛ كما بين يدى خسرو أربعة أشخاص : موبذ موبذان ، والهربد الأكبر ، والأصبهد ، والرامشكر . وتلك الأربع يدبرون أمر العالم بسبعة منوراتهم : سالار، وبيشكار ، وبالون ، وبراون ، وكازران ، ودستور ، وكوذك . وهذه السبعة تدور في اثنى عشر روحانيين : خواننده ، ودهنده ، وستا ننده ، وبرنده خورننده ، ودونده ، وخيزنده ، وكشنده ، وزننده ، وكننده ، وآبنده ، وشونده ، وبأينده .

وكل إنسان اجتمعت له هذه القوى الأربع ، والسبع ، والاثنا عشر : صار ربانياً فى العالم السفلى ، وارتفع عنه التكليف . قال : وإن « خسرو » العالم الأعلى إنما يدبر بالحروف التى بحموعها « الاسم الأعظم » ، ومن تصور من تلك الحروف شيئاً انفتح له السر الأكبر ، ومن حرم قالك بتى فى عمى الجهل والنسيان والبلادة والغم : فى مقا بلة القوى الأربع الروحانية .

وهم فرق: الكوذية ، وأبو مسلية ، والمناهانية ، والاسبيدخامكية . و المناهانية ، و الاسبيدخامكية . و السكوذية ، بنواحى : الاهواز ؛ وفارس ؛ وشهرزور ، و الآخر بنواحى : سغد سمرقند ، والشاش ، و إيلاق .

#### ٣ – الدّيصَانِيَّــة

أصحاب « ديصان » . أثبتوا أصلين : نوراً ، وظلاما ؛ فالنور : يفعل الخير قصداً واختياراً ، والظلام : يفعل الشر طبعاً واضطراراً ؛

فساكان من : خير ، ونفع ، وطيب ، وحسن ؛ فمن النور ، وماكان من : شر ، وضرر ، و نتن ، وقبح ؛ فمن الظلام . وزعموا أن النور : حى ، عالم ، قادر، حساس ، دراك ، ومنه تكون الحركة والحياة . والظلام : ميت ، جاهل ، عاجز ، جماد ، موات ، لا فعل له ولا تمييز ، وزعموا أن الشر يقع منه طباعا وخرقا

وزعموا أن النور جنس واحد ؛ وكذلك الظلام جنس واحد ، وأن إدراك النور إدراك متفق ؛ فإن سمعه و بصره وسائر حواسه : شيء واحد ؛ فسمعه هو بصره ، و بصره هو حواسه ؛ وإنما قيل : سميع ، بصير ؛ لاختلاف التركيب ؛ لا لأنهما في نفسهما شيئان مختلفان . وزعموا : أن اللون هو الطعم ، وهو الرائحة ، وهو الحسة ، وإنما وجده لو نا ؛ لأن الظلمة خالطته ضرباً من المخالطة ، ووجده طعا ؛ لانها خالطته بخلاف ذلك الضرب ، وكذلك القول في لون الظلمة ، وطعمها ، ورائحتها ، وحستها . وزعموا : أن النور بياض كله ، وأن الظلام سواد كله ، وزعموا : أن النور لم يزل يلتي الظلمة بأسفل صفحة منه ، وأن الظلمة لم تزل تلقاه وزعموا : أن النور لم يزل يلتي الظلمة بأسفل صفحة منه ، وأن الظلمة لم تزل تلقاه بأعلى صفحة منها .

واختلفوا في و المزاج ، و و الحلاص ،: فزعم بعضهم أن النور داخل الظلمة ، والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ ، فتأذى بها ، وأحب أن يرققها ويلينها ، ثم يتخلص منها ، وليس ذلك لاختلاف جنسهما، ولكن كان المنشار جنسه جديد ، وصفحته لينة ، وأسنا نه خشنة ، فاللين في النور برقالحتونة في الظلمة ، وهما جنس واحد ، فتلطف النور بلينه حتى يدخل تلك الفرج ، فما أمكنه إلابتلك الحشونة ، فلا يتصور الوصول إلى كال وجود إلا بلين وخشونة . وقال بعضهم : بل الظلام لما احتال حتى تشبث بالنور من أسفل صفحته ، فاجتهد النور حتى يتخلص منه ، ويدفعه عن نفسه ، فاعتمد عليه ، فلجج فيه ، وذلك بمنزلة الإنسان الذي يريد الحروج من نفسه ، فاعتمد عليه ، فلجج فيه ، وذلك بمنزلة الإنسان الذي يريد الحروج من وحل وقع فيه ، فيعتمد على رجله ليخرج ، فيزداد لجوجا فيه . . . ، فاحتاج النور إلى زمان ليعالج التخلص منه والتفرد بعالمه .

وقال بعضهم: إن النور إنما دخل [ أجزاء ] الظلام اختياراً ؛ ليصلحها ؛ ويستخرج منها أجزاء صالحة لعالمه ؛ فلما دخل تشبثت به زماناً ، فصار يفعل الجور والقبيح اضطراراً لا اختياراً ؛ ولو انفرد في عالمه ما كان يحصل منه إلا الحير المحض ، والحسن البحت . وفرق بين الفعل الاضطراري ، وبين الفعل الاختياري .

#### ٤ - المَرْقَبُونِيَّة

أصحاب: مرقيون. أثبتوا أصلين قديمين متضادين: أحدهما النور، والثانى الظلمة، وأثبتوا أصلا ثالثاً هو: والمعدل الجامع، وهو سبب المزاج؛ فإن المتنافرين المتضادين لا يمتزجان إلا بجامع. وقالوا: إن والجامع، دون النور في المرتبة وفوق الظلمة، وحصل من الاجتماع والامتزاج هذا العالم.

ومنهم من يقول: الامتزاج إنما حصل بين الظلمة و « المعدّل » ؛ إذ هو أقرب منها ، فامتزجت به ، لتطيب به ، و تلتذ بملاذه ، فبعث النور إلى العالم الممتزج « روحاً مسيحية » ، وهو « روح الله » « وابنه » : تحنناً على « المعدل الجامع » السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم ، حتى بخلصه من حبائل الشياطين ؛ فمن اتبعه ؛ فلم يلامس النساء ، ولم يقرب الزهومات : أفلت ، ونجا ، ومن خالفه : خسر ، وهلك .

قالوا: وإنما أنبتنا المعدل به لأن النور الذي هو الله تعالى: لا يحوز عليه عنالطة الشياطين ، وأيضا فإن الضدين يتنافران طبعاً ، ويتمانعان ذاتاً ونفساً ، فكيف يجوز اجتماعهما وامتزاجهما ؟ ، فلا بد من « معدل ، يكون بمنزلة : دون النور ، وفرق الظلام ، فيقع الامتزاج منه . وهذا على خلاف ما قالته المانوية ، وإن كان « ديصان ، أقدم ، وإنما أخذ مانى منه مذهبه ، وخالفه فى المعدل . وهو أيضا خلاف ما قال زردشت ، فإنه يثبت التضاد بين النور والظلة ، ويثبت المعدل كالحاكم على الحصمين ، الجامع بين المتضادين : لا يجوز أن يكون طبعه وجوهره من أحد الضدين : وهو الله عز وجل الذي لا ضد له ولا ند .

وحكى و محمد بن شبيب ، عن الديصانية أنهم زعموا : أن المعدل هو الإنسان الحساس الدراك ، إذ هو ليس بنور محض ، ولا ظلام محض . وحكى عنهم : أنهم يرون المناكحة وكل ما فيه منفعة لمبدنه وروحه حراماً ، ويحترزون عن ذبح الحيوان ، لما فيه من الآلم .

وحكى عن قوم من , الثنوية ، : أن النور والظلمة لم يزالا حيين ؛ إلا أن النور حساس عالم ، والظلام جاهل أعمى ؛ والنور يتحرك حركة مستوية مستقيمة ، والظلام يتحرك حركة عجرفية خرقاء معوجة . فبينا [ هما ] كذلك إذ هجم بعض هامات الظلام على حاشية من حواشي النور ، فابتلع النور منه قطعة على الجهل ، لا على القصد والعلم ، وذلك كالطفل الذي لا يفصل بين الجرة والتمرة ، وكان ذلك , سبب المزاج ، . ثم إن النور الاعظم دبر في الخلاص ؛ فبني هذا العالم ليستخلص ما امتزج به من النور ، ولم يمكنه استخلاصه إلا بهذا التدبير .

### ه - الكَيْنُويَّة ؛

#### والصِّيَامِيَّةِ ، والنَّنَاسُخِيَّة منهم:

حكى جماعة من المتكلمين أن , الكينوية ، وعوا أن الأصول ثلاثة : النار ، والأرض ، والماء . وإنما حدثت الموجودات من هذه الأصول دون الأصلين اللذين أثبتهما الثنوية . قالوا : والنار بطبعها : خيرة ، نورانية ، والماء ضدها في الطبع ، فما كان من خير في هذا العالم فن النار ، وما كان من شر فن الماء ، والأرض متوسطة . وهؤلاء يتعصبون للنار شديداً ، من حيث إنها : علوية ، نورانية ، لطيفة : لا وجود إلا بها ، ولا بقاء إلا بإمدادها . والماء يخالفها في الطبع ، فيخالفها في الفعل ، والأرض متوسطة بينهما ؛ فتركيب العسالم من هذه الأصول .

و « الصيامية ، منهم : أمسكوا عن طيبات الرزق ، وتجردوا لعبادة انه ، وتوجهوا في عبادة انه ، وتوجهوا في عباداتهم إلى « النيران ، تعظيماً لها ، وأمسكوا أيضاً عب النكاح والذبائح .

و « التناسخية ، منهم : قالوا بتناسخ الارواح في الاجساد ، والالتقال من شخص إلى شخص ، وما يلق [ الإنسان ] من : الراحة ، والتعب ، والدعة ،

والنصب : فرتب على ما أسلفه من قبل وهو فى بدن آخر ؛ جزاء على ذلك . والإنسان أبداً فى أحد أمرين : إما فى فعل ، وإما فى جزاء . وما هو فيه : فإما مكافأة على عمل قدمه ، وإما عمل ينتظر المكافأة عليه . والجنة والنار فى هذه الأبدان ، وأعلى عليين : درجة النبوة ، وأسفل السافلين : دركة الحية ؛ فلا وجود أعلى من درجة الرسالة ، ولا وجود أسفل من دركة الحية . ومنهم من يقول : الدرجة الأعلى درجة الملائكة ، والأسفل دركة الشياطين .

ويخالفون بهذا المذهب , سائر الثنوية ، ؛ فإنهم يعنون بأيام الحلاص : رجوع أجزاء النور إلى عالمه الشريف الحميد ، وبقاء أجزاء الظلام في عالمه الخسيس الذمم .

و أما بيوت النيران للمجوس فأول بيت بناه « أفريدون » : بيت نار بطوس ، و آخر بمدينة بخاري برخورون ، و اتخذ بهمن بيتاً بسجستان ، يدعى : « كركو » . و لهم بيت نار آخر في نواحي بخارى ، يدعى : « قباذان » ، وبيت نار يسمى « كويسه » ، بين فارس وأصهان ، بناه « كيخسرو » . و آخر بقومس ، يسمى : « جربو » . و بيت نار يسمى « كذكدز » ، بناه « سياوش ، في مشرق الصين . و آخر « بأرجان » من فارس اتخذه « أرجان » جد « كشتاسب » و هذه البيوت كانت قبل زردشت .

ثم جدد زردشت: بیت نار بنیسابور ، وآخر بنسا . وأمر , کشتاسب ، أن يطلب ناراً كان يعظمها , جم ، ، فوجدها بمدينسة خوارزم ، فنقلها إلى «دارا بجرد» وتسمى : وآذرخره ، والمجوس يعظمونها أكثر من غيرها . و «كيخسرو ، لما خرج إلى غزو و أفراسياب » ؛ عظمها ، وسجد لها ؛ ويقال : إن «أنوشروان ، هو الذى نقلها إلى «كاريان » ؛ فتركوا بعضها ، وحملوا بعضها إلى «نسا » .

وفى بلاد الروم على أبواب قسطنطينية : بيت نار ؛ اتخذه ، ســـابور ابن أردشير ، ؛ فلم يزل كـذلك إلى أيام المهدى ، وبيت نار ، بإستينيا ، ؛ على قرب مدينة السلام ، لبوران ، بنت كسرى .

وكذلك بالهند والصين : بيوت نيران .

وأما اليونانيون: فكان لهم ثلاثة أبيات ليست فيها نار؛ وقد ذكرناها:
والمجوس إنما يعظمون النار لمعان فيها؛ منها: أنها جوهر شريف علوى،
ومثها: أنها ما أحرقت الحليل إبراهيم عليه السلام، ومنها: ظنهم أن التعظيم لها
ينجهم في والمعادى من عذاب النار.

و بالجلة ؛ هي : قبلة لهم ، ووسيلة ، وإشارة . والله أعلم .

\* \*

هذا آخر تفصيل « أرباب الديانات والملل » .

وبعد هذا شرح « أهل الأهواء والنحل » .

والحمد لله وحده

# فہشرسن

|    | سفيحة    | •   |                                                        |
|----|----------|-----|--------------------------------------------------------|
| 17 | -        | ٣   | مقدمة الطبعة الثانيــة ــ للمخرَّج                     |
|    |          |     | * * *                                                  |
|    |          | 14  | مقالات أهل العالم                                      |
|    |          |     | مقدمات الشهرستاني [ من ١٩ — ٤١ ]                       |
| ۲۱ | _        | 19  | المقدمة الأولى : تقسيم أهل العالم جملة مرسلة           |
| 24 |          | 11  | المقدمة الثانيـة : تعيين قانون لتعديد الفرق الإسلامية  |
| 44 | _        | ۲۳  | المقدمة الثالثـة: أول شبهة وقعت في الخليقة وانشعابها   |
| ٣٨ | _        | 44  | المقدمة الرابعـة : أول شهة وقعت في الإسلام وانشعابها   |
| ٤١ | <b>-</b> | ٣٨  | المقدمة الخامسة : سبب تُرتيب الكِنتاب على مناهج الحساب |
| ٤٢ | _        | ٤ } | خاتمة المقدمات مُرَاتِّمَة تَكُوثِرُ مِنْ بِنَانِي     |
| ٤٣ | _        | 11  | مذاهب أهل العالم التقسيم الصحيح لأهل العالم            |
| ,  |          |     | القسم الأول [من صفحة ٤٤ــ٥٢٢]                          |
|    |          |     | أرباب الديانات والملل                                  |
|    |          | •   | من المسلمين وأهل الـكتاب وبمن لهم شهة كتاب             |
| ٤o | <u>.</u> | ٤٤  | مصطلحات عامة لهذا القسم                                |
|    |          |     | الجـــــزء الأول [ من صفحة ٤٦ – ١٨٨ ]                  |
|    |          |     | المسلوب                                                |
| ٤٧ | _        | ٤٦  | (١) الإسلام والإيمان والإحسان                          |
| ٤٨ |          | ٤٧  | (ت) الأصول المختلف فيها ، والفروع                      |
|    |          |     | (ح) تقابل كبار الفرق                                   |

.

## 

| ۰. |   |     | (١) أسماؤهم وألقابهم وما يعمهم من الاعتقاد                                    |
|----|---|-----|-------------------------------------------------------------------------------|
| -  | _ |     | ۱ ـــ الواصلية                                                                |
| ۲٥ | - | ٥٣  | ٢ ــ الهذيلية ٢                                                               |
| 11 |   | 67  | ٣ ــ النظامية                                                                 |
| 74 | _ | 11  | ع ــ الخابطية والحدثية                                                        |
| ٥٢ |   | ٦٣  | ه ـــ البشرية                                                                 |
| ٦٧ | _ | ٥٢  | ٣ ـــ المعمرية                                                                |
| ۸۲ | _ | ٦٧  | ۷ ـ المردارية                                                                 |
| ٦٩ |   | ۸۶  | ۸ ــ الثمامية                                                                 |
| ۷١ | _ | ٧.  | م المشامية مَرَّمَّتَ تَكُونِيَ رَضِي السَّامِيةِ مِرَّمِّتَ تَكُونِي رَضِي . |
| ٧٢ |   | ٧١  | ١٠٠ الجاحظية                                                                  |
|    |   | ٧٣  | ١١ ــ الخياطية والكعبية                                                       |
| ٧٨ | _ | ٧٣  | ١٢ ــ الجباثية والبهشمية                                                      |
|    |   | ٧٨  | فيما بين البغداديين والبصريين والمتأخرين من المعتزلة                          |
|    |   |     | الباب الثاني [ من صفحة ٧٩ — ٨٣ ]                                              |
|    |   |     | الجسيرية                                                                      |
|    |   | ٧٩  | (١) فىالجبر،أصناف الجبرية، وتسميتهم                                           |
|    |   | -   | •                                                                             |
| ۸۱ |   | ٧٩  | ۱ ــ الجهمية                                                                  |
| ۸۲ | _ | ۸۱  | ٣ ـــ النجــارية                                                              |
| ٨٣ | _ | 4 4 | س الضادية                                                                     |

| صفيعة                         | الباب الثالث [ من صفحة ١٠٤ – ١٠٤ ]                          |
|-------------------------------|-------------------------------------------------------------|
|                               | الصفاتية                                                    |
|                               | (١) في إثبات الصفات ونفيها ، ومن السلف إلى أهل السنة        |
| ۸۰ - ۸٤                       | والجماعة                                                    |
| 98 - AO                       | ر _ الاشعرية                                                |
| 99 - 90                       | ٧ _ المشهة                                                  |
| 1 - 5 - 99                    | س _ الكرامية                                                |
|                               | الباب الرابع [ من صفحة ١٠٥ – ١٢٤ ]                          |
|                               | الخــوارج                                                   |
| 1.0                           | (۱) الخوارج والمرجئة والوعيدية                              |
| 1.7-1.0                       | (ب) أول الخوارج وأشدهم ، وكبالاً فرقهم ، وما يجمعهم         |
| $r \cdot t - \lambda \cdot t$ | المحكمة الأولى ويتراضي وي                                   |
| 111.9                         | ٣ ــ الأزارقة ، ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |
| 117-11.                       | ٣ ـــ النجدات العاذرية                                      |
| 110-118                       | ع _ البهسية                                                 |
|                               | <ul> <li>العجاردة: (۱) الصلتية</li> <li>الميونية</li> </ul> |
|                               | (ح) الحزية (٤) الخلفية                                      |
|                               | (هـ) الأطرافية (و) الشعيبية                                 |
| 111-110                       | (ز) الحازمية                                                |
|                               | ٦ - الثعالبة: (١) الأخنسية                                  |
|                               | (ح) الرشيدية (٤) الشيبانية                                  |
|                               | (ھ) المكرمية                                                |
| 17114                         | (و) المعلومية والمجهولية (ز) البـدعية                       |

| رنید<br>۱۲۲ – ۱۲۱<br>۱۲۳ – ۱۲۳                                 | ٧ - الإباضية: (١) الحفصية (٠) الحارثية (ح) اليزيدية                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 170<br>177 — 771<br>177 — 771<br>177 — 771<br>771<br>177 — 179 | المرجئة في الإرجا وأصناف المرجئة                                                                                                                                                                                                  |
| 141<br>144 — 141<br>154 — 144                                  | الباب السادس [ من صفحة ١٣١ – ١٧٨] الشميعة في الشيعة واعتقادهم وما يجمعهم وكبار فرقهم وميولهم ١ – الكيسانية : (١) المختارية (٠) الهاشمية (ح) البيانية (٤) الرزامية ٢ – الزيدية : (١) الجارودية (٠) السلمانية رح) الصالحية والبترية |

```
صفحة

 إلى الإمامية : (١) الباقرية والجعفرية الواقفة

            (ب) الناووسية (ح) الأفطحية
            (ع) الشميطية (ه) الإسماعيلية
             (و) الموسوية المفضلية . . . . . .
             (ز) الاثناعشرية . . . . . . .
108-188
            ع. ـ الغالية : (1) السائية (س) الكاملية
            (٤) المغيرية
                               (ح) العلبانية
            (هر) المنصورية (و) الخطابية
                              (ز) الكيالية
            (ح) الهشامية
                            (ط) النعابية
            (ى) اليونسية
           (يا) النصيرية والإسحاقية . . . .
179-108
     . رجال الشيعة ومصنفوا كشهم المستخير المستحديد . . . . . . . . ١٧٠
             144-14.
             الباب السابع [ من صفحة ١٧٩ – ١٨٨ ]
                      أهل الفـــروع
             (١) في الاجتهاد وأركانه والواجب على المجتهد . . . . .
11-11
             (ت) في بيان شرائط الاجنهاد . . . . . . . . . . . .
117-11.
             1 _ أحكام المجتهدين في الأصول والفروع . . . . . . .
111-111
             · ٣ ـ حكم الاجتهاد والتقليد، والمجتهد المقلد . . . . . .
141-141
                      ٣- أصناف الجنتهدين . . . . . . . ٣
i... - 1/1/
                                     تَفْرَقَةُ وَتُذْكِرَةً . . . .
      TAA
```

| صفحة            | الجزء الشانى [ من صفحة ١٨٩ –٢٠٨ ]                                  |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------|
|                 | أهل الكتاب                                                         |
| 114             | (١) فى أهل السكتاب ومن له شبهة كتاب                                |
| 19119           | (ت) في أهل الكتاب والأميون                                         |
| 141-14.         | (ح) فى اليهود والنصارى                                             |
|                 | الباب الأول [ من صفحة ٩٢ ـــ ٢٠٠ ]<br>اليهـــود خاصة               |
| 190-197         | (١) فى اليهود وكتابهم وما يعمهم وما يلزمهم وافتراقهم               |
| 197             | ۱ ـــ العنانية                                                     |
| 194-197         |                                                                    |
| 199-194         | ٣ ـــ المقاربة واليوذعانية مُرَوِّمَة تَكُوْتِيَرُ مِنْ رَسِيرًا . |
| Y 199           | ٤ - السامرة                                                        |
| ٧٠٠             | فيما أجمع عليه اليهود                                              |
|                 | الباب الثانى [ من صفحة ٢٠٨ – ٢٠٨ ]<br>النصـــادى                   |
| 7.7-7.1         | (1) فى أمة المسيح واختلافاتهم وما يعمهم وكبار فرقهم                |
| 4.5-7.4         | ١ – الملكانية                                                      |
| 7.7-7.0         | ٢ ــ النسطورية                                                     |
| r.yy.7          | ٣ـــ اليعقوبية                                                     |
| Y•A-7•V         | فيما أجمع عليه أصحاب التثليث وما اختلفوا فيه                       |
| ا ألملل والنعل) |                                                                    |

Noor.k.kh-1994

| مفحة    | الجزء الشالث [ من صفحة ٢٠٩ – ٢٣٥ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|         | من له شـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 4.9     | (۱) في محف إبراهيم عليه السلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| *17-71  | ( - ) فى المجوسية والصَّابئة والحنفاء وإبراهيم الخليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         | الباب الأول [ من صفحة ٢١٣ – ١٢٤ ]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|         | المجـــوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 717     | (١) في مزاعم المجوس الأصلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 714-717 | ١ ــ الـكيومرثية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 317-117 | ٧ ــ الزروانيــة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 717-P17 | ۳ الزردشتية الزردشتية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 772-719 | مقالة زردشت في المبادى. ( نقل الجياني )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|         | مراضية المراضية المر |
|         | الثنسوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 47 £    | (١) في أصحاب الاثنين وما يجمعهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 377-177 | ١ ــ المـــانوية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 77779   | ٧_ المزدكية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| YT1-YT• | ٣_ الديصانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 777-777 | ع ـــ المرقونية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 772-777 | <ul> <li>الكينوية والصيامية والتناسخية منهم ٠٠٠٠٠٠٠</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 750-125 | بيوت النيران للمجوس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|         | a * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 777-737 | الفهـــرس ،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

